

آ السابعة أنبسرم 1339 هـ إسمبسر 1978 م

# ف هُ نَا النُّكُدُّدُ

- الامة تكبر فيك تفانيك لبعث دولة
   لا تــزول بزوال الرجـال.
- مساهمة ابن خلدون في تعليل علاقات
   المدينة والريم في .
- الحاج أحمد باى وبايلك قسنطينة
   1830 1830 .
  - الحسلاج والقرامطة.
- واقع الجالية العربية الاسلامية
   في أوروبا والاخطار التي تهدد شخصيتها.

#### الاصتناكة

مجلة ثقافية شهدية تمسدر عنن ورارة الشؤون الدينية

اسسها . مولود قاسم نایت بلقاسم فی محرم 1391 هـ ـ مارس 1971 م رئیس تحسریرها عثمان شبهوب

- مده المجلة مدر حر ، وليس كل ما ينشر فيها معبرا بالضرورة عن أرائها. وباب المناقسة والرد فيها مفتوح للحميع.
- المقالات التي ترد الى المجلـة لا تــرد الى أصعابها ، نشرت أو لم تســر •

قيمة الاشتراك السنوى:

**في الجزائس**ر : 20 د . ج

في الخسارج: ما يعادلها

الاشتراك للطلبة: 18

التحسريسر:

12 ، نهج على بومنجل ــ الجزائــ ا

تليفسوں: 74 -- 88 -- 64

المراسلات الخاصة بد:

/ ساحة ابن باديس ـ الجزائر العاصمة

الاشتسراكات أساحه

62 - 67 - 14 - 62 - 62 - 62 - 64

التسوزيسس

/ الحساب الجارى : 90 40 39 عمندوق البريد : 93

# رس العسدد

| أاما للب وانا البه راجعسون                                     |
|----------------------------------------------------------------|
| الامه نكس فبك تفانيك لبعب دوله لا نزول بزوال الرحا             |
| 1 دراسسات وأبحسات                                              |
| مساهمه ابن حلدون فى تحليل علاقات المدينة والريف                |
| الحاج أحمد باي وبايلك قسنطينة 1830 ــ 1837                     |
| عبد المؤمن بن على مؤسس دولة الموحدين                           |
| ُ الحــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      |
| ﴾ حسان بن النعمان ودوره في نشر الاسلام بالمغرب                 |
| المكانه الناريخية للشرق الجزائرى في نهابة القرن<br>3 الهجـــرى |
| مناقشسسات حسن بغدادى حول انتقادات الشيخ حسن بغدادى             |
| من محاضرات الملتــقي                                           |
| الفرآن والشنعر ، أو الاسلام والادب                             |
| وامع الجالية العربيسة الاسلاميسة في أوروب                      |
| والاخطار التي تهدد شخصنيتها                                    |
| ابن خلدون والجزائر ( الترجمة الفرنسية للاصل                    |
| المـــوبى)                                                     |
|                                                                |

فقدت الجزائر احد فادتها الابرار ، الرئيس هوارى بومدين ، الذى كرس حياته المليئة بالكفاح لحدمة الامة ، واشاعة الثورة في كل مجال .

مات بومدين . ولكن المبادى، التى ناضل من اجلها ، مبادىء الاشتراكية ، والتقدم ، واسترجاع الاصالة . ستنمو ، وتنطور . وتنعمق في الوجدان الوطني يوما بعد يوم .

وان المؤسسات المغتلفة التي ،قيمت في عهد الفقيد الراحل ، والتي ستقام في هذا الاطار ، لنمتل ضمانا لسلامة الامة ، واستمرار الدولة ، وحماية مكاسب الثورة ، واطارا امثل ، لكل تطور حقيقي جدي ،

واذا كانت اجهزة الاعلام الوطنية قد تكلمت عنالنشاط القومى في مغتلف القطاعات خلال عهد الرئيس الراحل. فنعن نكتفى بالانبارة فقط الى جانب لم يطرق، وهو النشاط الاسلامى، واول ما يتبادر الى الذهن و ونعن نتعدت عن هذا النشاط و هو تلك الثانويات التى انشنت في اطار التعليم الاصلى والتي فامل بدور كبير في معركة استرجاع الشخصية العربية الاسلامية وامداد البلاد باطارات لمغتلف الوظائف وانقاذ الآلاف من الشباب وانتشالهم من هوة الضياع واعادتهم الى حضيرة النشاط القومي العام واستقطاب العديد من الطلبة الافارقه والاسيوين ، من بورندة الى تايلند »

ولىن توحد هدا التعليم مع التعليم العام . فقد تقرر انشاء شعبة اسلامية في نطاق وزارة التربيه تكون روافد لكليه السريعة واصول الدين في قسنطينة ، التي شرع في بنائها منذ سنوان والتي نرجو ان تفتح ابوابها في الحريف القادم .

ومن هدا النساط ايضا . ملنقيات الفكر الاسلامى السنوية التى تطورت واصبعت له شهرة عالمية تتزاحم عليها نغبة من اساتذة الجامعات . والبعاتة فى شتى فروع المعرفسة الانسانية . من القارات الخمس ، مسلمين ، وغير مسلمين .

بالاضافة الى انساء المركز النفافى الاسسلامى بالعاصمة ، وفروع له فى بعض الولايات ، وما يقوم به من نشاط تقافى واسع ، ومتنوع ، لايصال الثقافة الى اوسسع عدد من المواطنين فى جميع انعاء البلاد .

وهذه المجلة ايضا ، التي فامت وتقوم بدور في التعريف بالثقافة العربية الاسلامية بمفهومها الواسع . واصبعت اليوم منبرا عالميا لمغتلف الاقلام .

ومن هذه المكاسب ايضا ، ترسيم السلك الديني وما ضمنه له ذلك من حقوق ، من الراتب المتدرج كما هو حال جميع الموظفين ، الى الضمان الاجتماعي ، والاجازة السنوية ، والتقاعد .

بالاضافة الى انشاء مدارس لتكوين الائمة فى مفتاح ( ولاية البليدة ) وسيدى عبد الرحمن اليلولى ( ولاية تيزى وزو ) وتلاغمة ، ( ولاية قسنطينة ) ، وسيدى عقبة ( ولاية بسكرة ) بعضها بدأ يشتغل والاخرى بصدد الانجاز .

هذا جزء من تلك المنجزات التي تعققت في عهد الرئيس الراحل .

رحم الله الرئيس بومدين . وأسكنه فراديس جناته .

«الأصالة»



فقيد الامة الرئيس هوارى بومدين رحمه الله

# الامسة تكبسر فيسك تفانيسسك لبعسث دولسة لا تسزول بزوال الرجسسال



الاح عبد العزيز بوتفليقة ، عضو مجلس الثورة ووزير الخارجية ، يلقى كلمة التأبين الاح عبد المام حثمان فقيد الامة ، الرئيس هوارى بومدين

- اسمك برنامــج عمـل ، ومغطط نهضـة ، وأمــل .
  - لقد بــقى منــك فى كــل جزائرى عظــة
- لقد كنت لا تدخر جهدا في الدفاع عن السيادة الوطنية ، ووحدة الامسة

بسم الله والله أكبس ، أبها القسائد العمسلاق ،

لقد تواضع الاخوة والرفاق وتواضع الاصعاب والخلان ، واترونى على أنفسهم لاقول كلمة الامتنان باسم ألجميع ، وباسم شعبك العظيم ، فأين أجد الكلمات يا بومدين ؟ ومع ذلك فاننى أقرأها في تماسك شعبنا ووحدته ، وأقرأها في عيون الكادحين الذين جعلت منهم عمالا منتجين ، اننى أراها في عيون الفلاحين الذين أخرجتهم من الاكواخ وأسكنتهم ديار الكرامة ، اننى اقرأها في طموح الشباب الذي فتحت له طريق الشموخ وطريق ألعزة ، اننى أراها في هيبة جيشنا الوطنى الشعبي اللذي حملته لواء جيش التعريس الوطنى ، يا قائد جيش التعرير •

اننى أراها فى شوارع مدننا المضطربة بمشاعر المعبة والعرفان ، انسنى أراها ،
يا بومدين ، فى وجه الاشقاء والاصدقاء الذين جاؤوا من كل حدب وصوب ، وفزعوا
من كل فج عميق ليكونوا شهداء عليك ، ولتكون شهيدا عليهم • فبقلوب يعصرها الالم
وتخفق بالوفاء ، ويعز عليها فراق واحد من المجاهدين والشهداء ، نقف أمامك أيها
الرجل الذى قضى حياته بين ساحات الوغى مقاتلا جحافل الشر والعدوان ، وقائدا
لكتائب النصر والايمان ، وبين ساحات البناء موطدا أركان الدولة ، وذائدا عن حمى الامة ،

نقف امامك في خشوع لا تعيط به الكلمات ، نقف آمامك في اجسلال لا تستوفيه العبارات • وكيف نستطيع ان ننعاك وانت دائما ودوما حاضر في القلوب ، وكيف يمكن تأبينك يا بومدين ، واسمك أيها الرئيس الراحل برنامج عمل ، ومغطط نهضة ، وأمل • انها مؤسسات وطيدة الاركان ثابتة البيان ، انه ميثاق أجمع عليه الشعب ، يشسير الى الخطوات ، ويرشد الى الاهداف والطموحات • انها منجزات هي شواهد بارزة حيسة ، ومعالم مسرة أمة كريمة أبية •

لقد برزت من صفوف هذا الشعب العظيم ، من بين فلاحيه الفقراء الذين اعتصموا بالجبال ، وقاوموا جحافل الطفاة عبر العصور . فكانوا قلعة المقاومة وحصن الشخصية الوطنية ، وينبوع ثورة فاتح نوفمبر الخالد، وهذا ما جعلك تأبى الضيم وتتعاطف مع المعرومين . وتؤاخى المكافعين أينما كانوا ، وتغار على مقومات حضارتنا العربيسة الاسلامية ، ولا تدخر جهدا في الدفاع عن السيادة الوطنية ووحدة الامة •

أيها الاخ الرئيس ، أيها الشقيق الحبيب ، يا بن الشعب المفدى ، بأرواحنا نا لو كان يقبل منا الفداء • والتضعية الكبرى في سبيلك وددنا لو أننا نستطيع انقاذا ولكنه قضاء الله المعتوم ، ولا مرد لقضاء الله •

« فاذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون » فلا حول ولا قوة ألا بالا واننا لقضاء الله لراضون •

لقد كنت يا بومدين مدعم وحدتنا في كل الظروف ، لقد كنت يا بومدين قائس نضالنا ، ونضالاتنا التي ارهبت الاعداء ، وسرت الاصدقاء •

لقد كنت الشعار الذى يلغص باوضح العبارات ، تطلعنا العميق نعو المستقبل ، الفنيت عمرك في رسم صورته الزاهية • وها أنت تفارقنا على عجل يا بومدين ، و أن ما زلنا في أشد الحاجة اليك ، الى روحك المن أو بعزم الشباب ، وحكمة المحنكين الى قلبك الكبير ، الى قلبك السموح ، الى رأيك السدر الى بصرك المديد ، الى موقفك الرشيد •

ان هذه الجماهير التي أقبلت من كل حدب وصوب لتتعسر على فراقك ، وتعترق الموا على ارتعالك ، وانما تبكى فيك اصرارك على المبادىء ، ووفاءك للمشسل التي سه طرها شهداؤنا الابرار بدمائهم الزكية وضعى في سبيلها شعبنا بالصفوة من أبنائه وتكبسر فيسك تفانيك الى اخسر رمق لبعث دولة قويسة لا تسزول بسزوال الرجال ، دولة تنتهج طريق الاشتراكية ، وتقوم على المؤسسات الشعبيسة ، وان هسته الجماهير لتكبر فيك جهدك الدؤوب بالاعلاء من شأن الجزائر في المعافل الدولية ، حتى أدسبعت بلادنا كعبة النوار ، وملجا الاحرار ، وقدوة في المواقف المبدئية ، ونموذجا يعتنهن في مشد الامكانيات الذاتية لتعقيق التقدم والتنمية ،

ان سُعبا أنجبك يا بومدين لفغور بك ، وأنت بين ظهرانيه تسهر على الامانة ، وهو أيضا حافظ لذكراك ، ومواصل نهجك ، وأنت أيها القائد في دار البقاء بعد أن نهيشت مع رفاقك بالرسالة ، وما أثقل حملها ، وقدت المسيرة أشواطا بعيدة ، وعبدت شطهرا كبيرا من الطريق ، وقلبك مفعم بالإيمان بأصالة شعبك وتطلعه إلى الانعتاق ، فكنت وجيلك على موعد مع القدر . فالتفت حولك سواعد الفلاحين ، وتكاتفت صفوف العمالا والكادحين ، ورفع الشباب لواء الخدمة الوطنية ، وانتشرت في ربوع الريف قرى الشورة الزراعية ، وارتفعت في سماء المدن منارات الصناعة ، ولاحت في البلاد بوادر تسور المناورة المناوات المناعة ، ولاحت في البلاد بوادر تسور المناعة و المناعة ، ولاحت في البلاد بوادر تسور المناعة و المناعة ، ولاحت في البلاد بوادر تسور المناعة و المناع

تافق ، فلم يبق هناك مجال لضعاف النفوس من المترددين ، ولم تكسن هناك ثفسرة من بين بومدين و لقد بقى منك في كل فكر مرقة ، لقد بقى منك في كل فكر برقة . لقد بقى منك في كل جزائري عظة وسيرة تلهمنا مثل التضعية والثبات والتفاني الواجب ونكران الذات والقوة في الحق ورباطة الجأش عند الاختبار والابتلاء ، وأمام لعنة والامتعان ، والحكمة عندما يعتار الآخرون ويتفرقون شيعا وأهواء .

فها هي جموع الشعب يا بومدين تمتزج في ملامعها الآلام ، وتريد أن تقول قولة وفاء ، وترتفع أصواتها بالتكبير والدعاء ، جاءت لا لتوديعك • ولكن لتعاهدك يا بومدين في الفداء ، والاستمرار في النضال والبناء ، وحماية الثورة الاشتراكية ، ومكاسبها لادية والمعنوية . في هذا الموكب الرهيب رفاق لك في السلاح ، واخسوة خضت معهم بادين القتال والنضال ، حتى تطهرت أرضنا الغالية من الظلم والاستغلال . وخفقت أية الحرية مخضبة بدماء الشهداء • انهم على العهد لباقون يا بومدين ، وعلى اختيارات ثورة ثابتون ، ولن يزيدهم هذا المصاب الجلل سوى الاصرار على تعقيق الاهداف المرسومة حمايسة مكاسب التسورة •

ايها الراحل العظيم ، اذا كان شعبنا قد رزىء فيك بما لا يمكن ان يعبر عنه لسان ، ن الامة العربية لباكية ومتفععة عليك ، وقد فقدت فيك ابنها البار ، وقائدا من قادتها غلصين ، وصوتا مدويا في المعافل كلها بمبادئها الراسخة ، وكرامتها الشامخية ، حقوقها الثابتة ، انها لتبكيك بالانات والحسرات يا زعيم صمودها وتصديها ، لقد كنت مدى الاوراس في حيفا والجليل ، وكنت غضبة جرجرة والونشريس في سيناء والجولان . امال المعيط والخليج في توثبه لليوم الاغر لدى أعتاب المسجد الاقصى وساحات ديسر سين ، ويبكيك الاحرار هنا في القارة السمراء ، وفي الصعراء الغربية ، وهناك في الارجاء حيث يكتب المناضلون بدمائهم الزكية صفعة أخرى من امجاد الدفاع عن كرامة والوقوف في وجه القهر والطغيان ،

ان اصوات الباكين عليك يا ملاك المضطهدين لترتفع اليوم في أقصى المسسارق لمغارب، ان ملايين المعذبين من بنى الانسانية قد فقدت بفقدك المعامى الصلب عسس ساياها ، والمناضل الشهم عن مطالبها • وان هموم بلادك ومقتضيات تشييدها لم تصرفك ألكفاح المستميت من أجل اقامة العدالة في هذا العالم ، بين شماله الغنى الغارق في لرف والغارق في التبذير ، وجنوبه الواقع بين مغالب الفاقة والمجاعة والحرمان ، لاجل

ذلك يا بومدين . ولكل ما لك من مأثر خالدة ستبقى فى ضمائرنا حيا على السدوام وستسكن فيه ذكراك الطيبة الى الابد •

كيف تغيب عن الاذهان لحظة واحدة ، وكل ما في البلاد ينطق باسمك يا بومدين ، كيف تغيب عن الاذهان لحظة واحدة وكل ما في البلاد يرمز اليك ، كيف تغيب عن الاذهان لحظة واحدة وكل ما في البلاد من اقصاها الى اقصاها ثمرة يانعة مما غرسته يداك •

ايها الراحل العزيز ، لا نريد اليوم ان نرثيك لان الرثاء للاموات ، وأنت ما ذلت بيننا وستبقى بذكراك واثارك ومآثرك الى الابد على قيد الحياة ، و نت حى فى قلسوب الجماهير . انت باق فى نفوس الملايين . أنت خالد فى فصول تاريخنا المجيد ، وأننا لنعاهدك عهد الرفاق الاوفياء ، ونعدك وعد الاخوة الاصفياء ، عهد الذين آلوا على البقاء بجانبك فى السراء والضراء .

اننا لنعاهدك على النها الجماهير الباكية بدموع الرحمة والوفاء العزى عن الفقيد الغالى ساهرين ويا ايتها الجماهير الباكية بدموع الرحمة والوفاء العزى عن الفقيد الغالى والراحل العظيم الذى لبى نداء ربه العزى بالصبر الجميل الغرى بالتمسك بالايمان الذى انقذك عند كل امتعان وخلدى ذكرى قائدك الفذ بالترحم على روحه الطاهرة والتضرع الى الله العلى القدير لتعظيم اجره واسكانه فسيح جنانه المحبة الاخيسار الطاهرين الجزاء ما قدمه للعروبة والاسلام من خدمات وما بذله من التضعيات في ميادين الحرية اينما ذكر اسمها في العالم كله وفي سبيل سعادة هذه الامة وكرامة هذا الوطن ان أجمل ما نذكر به قائدنا الشهيد الهو مواصلة الطريق الذى سار فيه بنا اشواطا بعيدة التصلك بالمبادىء التى كانت موضوع جهوده وسبب استشهاده ودواعا الموارى بومدين يا من كانت حياته الخاصة درسا في الإخلاق الكريمة والعواطف النبيلة والسلوك القويم والاجتهاد الدائم والتواضع الجسم الكريمة والعواطف النبيلة والسلوك القويم والاجتهاد الدائم والتواضع الجسم الكريمة والعواطف النبيلة والسلوك القويم والاجتهاد الدائم والتواضع الجسم والكريمة والعواطف النبيلة والسلوك القويم والاجتهاد الدائم والتواضع الجسم والكريمة والعواطف النبيلة والسلوك القويم والاجتهاد الدائم والتواضع الجسم والمواطف النبيلة والسلوك القويم والاجتهاد الدائم والتواضع الجسم والمواطف النبيلة والسلوك القويم والاجتهاد الدائم والتواضع الجسم والمواطف النبيلة والسلوك القويم والاجتهاد الدائم والتواضع الجسم والله والمواطف النبيلة والسلوك القويم والهوالم والمواطف النبيلة والمواطف النبيلة والمواطف النبيلة والمواطف القويم والمواطف المواطف المواطف

وداعا يا من علمتنا كيف يموت الانسان انعظيم في صمت ووقار ، وكيف يعترق الى النهاية ليبلد الظلام . وداعا أيها الانسان الذي سقط شهيد الواجب ومات من العياء والادهاق ، حين ضن على نفسه طوال ربع قرن من الزمان بلعظات يسيرة يفرغ فيها مسن العياء ، ويستريح من العناء ، فيا أيها الاخ الرئيس ، لقد اقتحمت بافعالك قلعة الخلسود ودخلت المجد من بابه العريض ، نم الآن مستريعا فالجماهير بعدك مجندة والجماهير بعدك معباة بقيادة حزب جبهة التعرير الوطني لمواصلة الطريق ، ويا أيها المجاهد الذي قضي

عمره في النهوض بعلاء المهمات، نم قرير العين، فان مسيرة الثوار ستواصل وستواصل وحفها تعت راية جبهة التعرير الوطني لتعقيدي ما كنت تصبو اليه « ويا أيتها النفس المطمئنة أرجعي الى ربك راضية مرضية ، فادخلي في عبادي وادخلي جنتي » فالوداع أيها الرجل الذي كان من أولئك الرجال الذين صدفوا ما عاهدوا الله عليه ، همنهم من قضي عبه ومنهم من ينتظر وما بدلوا تبديلا .

﴿ الوداع ، الوداع أيها الاخ ، أيها الرفيق ، ايها الحبيب ، أيها الصديق ، ولا حسول ولا غوة الا بالله ، وأنا لله وأنا اليه لراجعون ، الوداع يا بومدين •



## مساهمــة ابن خلــدون في تعليـل علاقـات المدينـة والريـف

د. جيسلالي صساري معهد الجغرافية جامعة الحزائسي

لا يستطيع أى باحث يشنغل بماضى المغرب العربى حديبا كان أم بعيدا أن يستغنى عن تحليل ابن خلاون الهام أذ أن هذا الكاتب قد تطرق الى المواضيسيع التى عولجت فى الفرن التاسع عشر والقرن العشرين وهكذا كان من دواد علم جغرافيه المدن بفضل تحليلاته القيمة للعوادل الجغرافية للمدن وكذا العوامل الاخرى الاساسية كما أن صاحب المقدمة وكتاب العبر قد توصل أيضا الى تعديد أهم خصائص العلاقات الموجودة بين المدن والريف



بالمغرب العربي ، خاصه المعربف اللعيق الى ظاهرتين بارزتين : وهما تجمع الاراضي لصالح أعلبات لا نخدم الارض بصفة مباشرة ، وتحويل مكاسب الارباف الى الملن ، وهانان الظاهرنان تصيبان الريف منذ قرون الى وقتنا هذا ،

وعكدا سرر لما أهمه بحدس ابن حلدون الني بجب أن بعود اليها وأن بعمق دراستها بحدر وبعد ودلك أن بعض الحوالب منها ود حلب أنظار بعض الكتاب الغراض معينة

نبرير الاحتلال وهيمنة الاستعمار عبر المغرب العربى ، وهذه الجوانب تتعلق يم نعمه الحماة البدوبة في المغرب العربي والعداوة الشامله والمستمرة الموجودة سكان المدن وسكان الارباف ٠٠٠

ربغينم هذه الفرصة لمعالجة هذه المشاكل الخطيرة في الوقت الذي تحاول فيه الجزائر النحق بالبلدان الصناعبة وما يتضمنه هذا التحول الجذري، أي تغيير العلاقات حللها ابن خلدون .

مكذا ننعرض إلى المواضيع التالية :

- \_ اهمية تحليل ابن خلدون .
  - \_ حدود تحليل ابن خلدون ٠

#### 1 ـ اهمية تحليــل ابن خلدون

انه لمن الصعب أن ننوسع الى مختلف جواب هذا التحليل ولذا تكنفى فقط بالمحاور شلاثة النابية أى النقط التى ظلت مهمله غالبا ولم تسترع أنظار الملاحظين ، منسل عوامل الاقليمية للاستطانة ، والتحضر وعلاقات المدن والريف بالمغرب العربى .

#### 1) العوامل الاقليمية للاستطانة وتوزيع السكان

ان ناریخ البربر لا یحتوی علی معلومات واسعة لتاریخ المغرب العربی فحسب کما نه لا بعنصر علی ذکر الحوادیث وسرد الوفائع بل یحاول المؤرخ الکبیر أن یربط الحوادیث لابطار الجغرافی وفی بعض الاحیان حتی علی المستوی الاقلیمی وان کانت الاشارات درة غالبا و هناك أمثلة كثیرة تبین ذلك مثل الحوادیث والتواریخ المنعلقة ببعض القبائل بنی فاتم ، وزواوة الذین یسکنون باقالیم بجایة وغیرهم لکن ابن حلدون یضیف الی مدیثه معلومات ثمینة کما یوضحه المثال التالی المتعلق بالقبائل السابقة الذکر عندما فی المنافر أن اراضیهم کثیرة الاشجار بحیث أنه یصعب علی المسافر أن یمر بها ، ن

ألى المنطقة المعينة عظمى وان كانت موجزة اذ أن الاشارة الى كنرة الاشجار ألى المنطقة المعينة وفي ذلك الزمن لا نرمز الى احترام التشجير فقط بل انها تدل

قبل كل شيء على ظاهره وهي تحصيص السفوح والمتحدرات للاشتجار المنبرة من أجل توقير الانتاج من حهة . ووقاله البرية من حهة أخرى ·

هدا ومن جهه احرى استطاع الكانب نفضل الوصف الدقيق أن يدرك البنيات الاجتماعية ودلك بانزار مميزات العبيلة كما بتجلى دلك في عدة أمثلة وهكذا نتمكن شمنا فشبئا من ادراك حريطة الاستطانة ونوزيع السكان سواء في التل أم الصحراء بحب أن عباك فرما كبرا بين معطنات ابن حوفل واليعقوبي من جهة ، وتحليل ابن حلدون من جهة أخرى .

ولهذه العنفرية مزايا احرى جديره بالذكر كاستعمال الاحصائيات مثلا خاصة فيما ينعلن بنعص الامرز في طروف معينة وفي أقاليم نائية الا أنه في مثل هذه الظروف بعب أن ينفي منحفظين عبدما بطالع ما حاء في ذكر عدد قرى وادى غير « وهي تبلغ حوالي 300 فرية وهي بنورج على ضفتي الزادي » وكذلك الامر بعدد مدن أقليم الزيبان « حوالي المائه » ، ففي المنالين العرض من الاحصائيات ومفهوم « القرية والمدينة » أهداف حاصة وعي العاب النظر إلى يروه بلك الاقاليم كما جاء في النص بصدد بسكرة « عاصمة الاقليم واحدى المدن الكبرة بالمعرب العربي » .

وهكدا كبرا ما سجاوز المؤرخ الاحداث ليهتم بالمعانى البارزة مبينا علاقات الاحداث بالعوامل المعرافية والاقتصادية والاحتماعية وبتحلي ذلك كله خاصة في تحليله لنشأة المدن وتطورها أي البحصر .

#### 2) التعسفر

للحليل الله حلدون في هذا المحال الله على يحتاج الى يحث موسع أذ أن مساهبته لا تقسم على الوصف والنصبيف فقط بل قد احتهد الكاتب في دراسه الموضوع بصفة منصفية وبالعفل فقد بين دور المحبط في التحضر وكذا دور المناخ وهكذا يتجلى لنا أن التحصر لا يتوفى على القوامل النشرية فحسب أي سلطة الامر •

هذا وقد اشتعل المؤرج حاصة بالعوامل الجغرافية الاساسية قائد على أهم العناصر في الوقب الذي لم يكن السئة بعادر بالبلوب ، كما أنه النفب إلى العوامل التي تلعب

دورا رئيسيا في نشأة وتطور المدن كالموقع الجغرافي والموارد الطبيعية الحيوية كالماء والهواء،والطاقه،والاراضي الزراعية بالاخص فقد قال فانسون مونتاي : (1)

« لابد من تحصيل اشياء شنى لتنظيم الحياة الحضرية بطريقة مفيدة وأولها مشكلة المساء » •

وقد فسر تلك العوامل والعمق في مشاكل الهواء مستشهدا بمثال مدينة غابس بوس · (2)

وما هذا التفكير الا تمهيد للابحاث الحديثة التي يعتمد عليها العلماء المعماريون كما أكد ذلك فانسون مونتاى (3) ، ومن أبرز أفكار ابن خلدون تحليله القيم للملاقات الموجودة بين المدن والريف وكذا ظروف الاستطانة بالمدينة أى كل العوامل التي لها دور رئيسي في النحضر ، وهكذا يتجلى لنا في الاخير تفوق العوامل الديموغرافيسة والافتصادية والطبيعية على العوامل السياسية أذ أن المفكر بقول أن كثرة السكان بضاعف النشاط •

التحضر اذن نتيجة عوامل مختلفة وان كانت هناك رغبة سياسية وذلك أن التطور والنمو يتعلقان بالعوامل المذكورة سابقا فلكل مدينة علاقات وثيقة بالاراضى المحيطة بها غالبا وقد الح على ذلك كثيرا صاحب المقدمة اذ أنه بين وحلل ذلك بدقة ولذا يعد من رواد المفكرين للقرن التاسع عشر •

نلك هى أهم النقط التى عالجها الكاتب سيما وأن تفكيره قد استمر فى زمن الانحطاط وانهيار التحضر بالمغرب العربى ، كما أن له الفضل أيضا فى تحليل جانب مهم وهو حانب المعلقات الموجودة بين المدن والريف .

#### 3) العلاقات الموجودة بين المدن والريف

فى هذا المجال تبرز أهمية تحليل ان خلدون خاصة وأن هذه الظواهر لازالت للاحظ الى يومنا هذا فلقد انتبه المفكر الى تجمع الملكيات لصالح الاقليات ، وكذا

<sup>(1)</sup> V. Monteil: discours sur l'histoire universelle (al-Muqqadima), Beyrouth, Unesco, 1976 II, p. 720.

<sup>(2)</sup> خاصة وأن واحة هذه المدينة ثاثرت بالتلوث بعد انشاء مركب كمياوى .

<sup>(3) &</sup>quot;Il va jusqu'à annoncer nos enquêtes urbaines démographiques" - V. Monteil, op. cit., introduction, p. XXIX.

استعلال الدخل الوراعي حارج الارداف ، وبالتالي في مدهور معتسبه المزارعسين اذ العول الكانب . (4)

و أعلم أن ١٠ و العلم و علماع الكبيرة لاعل الإنصبار والمدن لا كون دفعة وأحده ولا فيني علمر وأحده ١

م يستر دلك سبيا بدلك عوامل الدهور معتسبه المرازعين

ما المار والمرس ملك الراحد واكس لدلك او الله وحول الاستواق فال العقار في المراد الدول من الله ودوى رحمه حتى سأدى الملاك المدر الدول ملك الراحد واكس لدلك او الله بكول بحواله الاستواق فال العقار في المراد الدول الدول المراد الماري عبد فيه الحاسمة وحرق السياح وبداعي المصير الى الحراب بقل المدر العبيلة به لفيه أشقعه فيها الملابي الاحرال فيرحص فيمها ويتملك بالانمسال المسترد والدالم المناد الله المدروي المسترد والمناد المناد المنا

و عد تحديل عدا السكل ساول المورج العنفري خايبا آخر آبان ولا بزال الطاهرة التي سمير به دانها أرباقيا الا وعلى تحكم اصحاب ذوى الاموال في الارباف وبالنالي سيفرد المدن على اراض الرازعين فيقيمد المورج على أهيله تستبطه ولكنها محسوسه فيقول أن سيحاب الارباق لا إملكون الا الموارد التي تتمثل في المنتوجات الزراعية المحديد ما الا سيلات المعود عن الديانير والدراغم فيتبادلون منتوجاتهم ولكنهم بقوا احاسما أن أصحاب أسن المكان المناس الطاعرد الحديثة وعلى تقوق وتغلب النجار على المنتج عليد عمن من أن المحديد من المديدة في عدد الافكار الحساسة وما عدا التعمق الا مرآة الطلاء أن حاسب على الدراف والمدن في تلك القرون العائرة فاستطاع بقضل الطلاء أن حاسب على منالج الارباف ولم تقديم المحال للتقديم الافتصاى كما مسيون المرباء في المرب السيعي وقد البيار الى ذلك حديثاً أحد المفكرين المطلع عسلي السوون المربة فالديلا

با س حددور تاريخ ، ص 367 .

" في المعرب العربي ان السبطرة على المبادلات والنفود وكذا الانتاج النفافي والصناعي والاراضي ظلب خاضعه لنفس الاوساط وكانت الارباح النجارية نستنمر في الاراضي في مناحبها من ارتكاب الحرام المتمثل في الربا ، الامر الذي لم يتعرض اليه بعد المنحار الاورونين الدن سرعان ما توصلوا الى مرحلة الرأس المالية " (5) .

كل دلك بنير لما طريق التفهفر والانحطاط خاصه وأن السلطة السياسية ظلت بعابى مساكل وأرمات منسلسلة فلم بكن هناك بناء اقتصادى منواصل ومبنى على أسس مسه اد أن السلطة ظلب منعزله ٠٠٠

وهكدا بنجلى لنا عبر فحص هذه المحاور الثلابة عبفرية صاحب المقدمة ورائد المفكر بن للقرن الناسع عشر والقرن العشرين ، فتحليلاته القبمة لا زالت لها أصداء الى بومنا هذا ولكنة بالرغم من دلك علينا أن نشير الى جوانب أخرى لا تخلو من عموض وينافض .

#### 2) حدود تحليل ابن خلدون

تقسى الموضوعية والحقيقة الناريجية أن تشير الى بعض الهفوات وبعض التقاويم التي لا تتماشى وواقع المغرب العربي ، ألا وهي مشكلة البداوة فلنقتصر في هذا الباب بالمغطنين التالبنين وهما : قلة وجود المدن بالمغرب العربي وتغلب البداوة .

#### 1) « قلة » وجود المن بالغرب العربي

دلك مو عنوان فقرة بكاملها بشرح فيها ابن خلدون فكرنه الرئيسية بينما انه فى السابق فد أحسن تحليل التحضر واهم جوانبه ، فما هو السبب اذن ؟ فلقد جاء فى صه ما بلى :

« كان عمران افريقمة والمغرب كله أو أكثر بدويا أهل خيام وظواعن وقياطن وكنن عى الحمال » • (5) ادن هناك تناقض واضح لكنه لا يكاد ينبته النص نفسه •

<sup>(5)</sup> وهو في الفصل السابع: « في أن المدن والامصار بافريقية والمفرب قليلة » المقدمة ص 357 .

<sup>(6)</sup> المقدمة ص 357 .

مى الفرن الرابع عشر والخامس عشر المحضر ليس بقليل وأن كأن هناك أنهيار محسوس بالسبية للفرون السابقة وللباكد من ذلك فما علينا الا أن نذكر بعض الاحصائبات ونقوم بسكل حاص بمقاربه مع الغرب، المسيحي في العصر تقسه وهو الامر الدى لم سومس البه بعد ابن حلدون بطرا لابعدام الاحصائيات وعدم تنقله باوروبا .

فعي المعرب العربي توجد شبكه من المدن قد ذكر ابن خلدون معظم أسمالها كما أنه بعرف حجمها الموسط عالما ، ولتعضها دور هام ، علاوه على مكانة العواصير. فاذا ما يركما المال القريد من يوعه عبر كافه بلدان المغرب العربي ألا وهو مدينة فاس (6) ، معلسا أن سعرص ولو بابحاز إلى عاصمه الزيانيين أي مدينة تلمسان ٠

ركالك الى مواردها الرراعيه فقد توسعت تسرعة المباني واجتازت المساحة التي كانت بعرفها المدينة الحديثة في أوائل العرن العشرين (7) بحيث أن بعض النقديرات تشير الى حوالي 100000 سبمه من السبكان في الفرن الخامس عشر (8) ونفس المبلغ يلاحظ بمدسه فسنطسه ومثل هذا المستوى غير موجود في ذلك الزمن بالغرب المسيحي اذ أن كبرسات المندن فينه لا يرسد عن 50000 ن ولا يوجيد الا مدينية واحسدة تبليغ 100000 ن وهميني مديسة البيدوسية وحسيب المؤرخسيين أن مدينة ذات 20000 س كانت بعير عطيمه وفي أعلب الاحيان كان عدد السكان يتراوح بين خمسة وعسر الالف (9) .

وفي منل هذه الطروف ليس لمزاعم ابن حلدون أي أساس من الصبحة ، أن التحضر مى المعرب العربي وحاصه افريفيه فد لف أنظار الملاحظين دائما كما عبر عنه الكاتب بونصي منسلا (10)

ه ٠٠٠ في قاره أفر نفيه المعنيفة للاسلام قد بما أقتصاد حديد ، ومجتمع جديد حول

<sup>(6)</sup> Letourneau : Fès avant le protectorat, Casablanca, 1949

<sup>(7)</sup> G. Marçais : Les Arabes en Berbérie du XI au XIV siècle, Paris et Constantine, 1913.

<sup>(8)</sup> Y. Lacoste, A. Nouschi et A. Prenant PAlgéric, passé et présent, Paris 1960, p. 219

<sup>(9)</sup> H. Pirenne, G. Cohen et H. Focillon: la civilisation occidentale au Moven-Age, du XI au XVe siècle, Paris 1931.

<sup>(10)</sup> J. Poncet: Géographie historique, multig, Paris 1954, p 22

مدن كبيرة ونشيطة عززت العلاقات المتينة سواء بالارياف المجاوره لها أو ما نسبيه الآن بباقي الاشعاع الوطني والدولي ، •

ومن جهة أخرى يجب أن نلاحظ أيضا الميزة الدائمة لاغلب المواقع منذ أقدم العصور ودلك لسبب اجتماع عوامل طبيعية مساعدة وأما ما يخص الميزة السريعة الزوال لل سبيا للغلب العواصم الدولية فيرجع ذلك الى أسباب سياسية محضة •

#### 2) تفلسب البسداوة

ان هذه الظاهرة المنتشرة في المشرق الاسلامي كله نظرا الى ميزاته الطبيعية يجب علينا ان ندقق جدودها في بلاد المغرب العربي حسب المناطق المناخية الثلاثة أي التل والسهوب والصحراء ، فان كان ابن خلدون متأثرا جدا بالبداوة وذلك لاجل الامراء الذين احتك بهم وتعامل معهم طويلا ، فان ذلك ليس بغريب كما ان المؤرخ قد تأثر نأنرا قويا للمظاهر التي نتجت عن توغل قبائل الهلالية عبر الاقاليم وان كانت هذه المظاهر لا نخص الا افريقية ومناطق القطاع القسنطيني وحتى في هذه الحالة كان لانعكاس المزروعات لصالح تربية المواشي نتائج ايجابية على مستوى عوامل التربة والنطاء النباتي وبالتالي المحيط الطبيعي كله وخاصة ابطاءه مسيرة الانجراف عسلي الاراضي الوعرة ،

وأما فى أماكن أخرى بقيت المناظر الزراعية كما كانت من قبل بحيث أن التل ظل يتميز بالمزروعات المكثفة كالاشجار الثمارية على السغوح والمزروعات المكثفة كالاشجار الثمارية على السغول فتغلب فيها زراعة الحبوب بالقرب من المدن والجبال الاهلة بالسكان ، وأما السهول فتغلب فيها زراعة الحبوب وتربية المواشى ، تلك هى الخطوط العريضة لاهم أشكال الزراعة باراضى الشمال .

وأما ما يتعلق بكيفية استعمال السهول العليا فاننا نجهل ذلك تماما لانه لم تتوفر لدينا معلومات بهذا الصدد وقد تساءل عنها المؤرخ جورج مارسى • ولكن تلك السهول التي لا فائدة فيها أثناء أشهر الصيف تمثل حيوية في باقى السنة ولذلك تلتجىء اليها معظم مواشى القبائل المجاورة بها كما بين ذلك المؤرخ السابق الذكر • (11)

<sup>(11)</sup> G. Marçais: Les Arabes en Berbérie, op. cit.

وعلى كل للسهول العلبا حبوبه بالنسبة لافتصاد المغرب العربى اذ أن مراعيها تلعب دورا هاما في الافتصاد الزراعي وبالنالي انها عنصر من عناصر التروة كما ان منتوجاتها من غنم وصوف وحلد وغير دلك سبوق في المدن بالسمال ، وزيادة على ذلك فان السهول نمثل همزة وصل بين اقتصاد الشمال واقتصاد الجنوب وبالنالي فهي ممر لا مفر منه للنبادلات المجاربة ولدلك بلاحظ أن معظم العواصم أنشئت بالقرب من السهول العليا كما ببينة مواقع العيروان ، وقلعة بني حماد ، وبهارت وبلمسان ، فكل هذه العواصم بربط البل والسهول العليا ،

ومكذا بعجلى لما أن نظر منه حول تعارض البداوة والحضارة فيها مبالغة شديدة وعلينا ننحاوزها خاصه وأننا بدرك في المغرب العربي عدة مراحل بين البداوة والحضارة بل هماك علاقات كبرة تربط الحصارين ، كالعلاقات الافتصادية والعلاقات الثقافية • (12)

وكل هذه الامور سين لما وان افكار ابن خلدون تحتاج الى تقد وتحليل فان التحضر في المغرب لا حدال فيه وهو تعدد على أسس اقتصادية متينة، خاصه الزراعة وباستطاعتنا أن تركز على ذلك تواسطه نسبه سكان المدن وان كان التاريخ الديموغرافي يحتاج الى الحاث (13) ، كانت نسبة سكان المدن بالمغرب الاوسط تقدر بحوالي 5 و 6/في بدانه القرن الناسع عشر وهذا تنبجة الانخفاض المحسوس منذ القرون الوسطى وربما كانت ترتقع النسبة في هذه القرون الي حوالي 10 الى 15/، نظرا الى أهمية سكان مدينة بلمسان وكتافة المدن على وحه العموم ، بينما أن قرنسا وقبيل الثورة الصناعية كانت النسبة بعدر باقل من 15/حسب بنار جورج ، (14)

<sup>(12)</sup> علينا أن نشير الى بعض العقود التى تنص على التعاون الاقتصادى بين مختلف القبائل مثلل .

<sup>(13)</sup> ال المؤرخير في العهد الاستعماري حاولوا أن يتجاهلوا الحقيقة الديموغرافية خاصة بالجزائر فأحر خلاصتهم أن سكان الجزائر كان يرتفع الى حوالي 3 ملايين من النسمة فقط عند الاحتلال بينما بحثنا توصلنا أخيرا الى أقل مبلغ يقدر بخمسة ملايين من السكان، وهدا البحث بعمل عبوال Le désastre démographique de 1867-68 وهو تحت الطبع وهدا البحث بعمل عبوال P. Géogre · Populations et peuplement, Paris 1972

وهكذا ندل كل هذه الاشارات على وجود اقتصاد متنوع يعتمد قبل كل شيء على انتاج زراعي هام ، فلولا وجود نشاط ذراعي ولولا تعزيز العلاقات التجارية عبر الاقاليم للتعددت وازدهرت المدن ولذا عليها الا نعمم الحياة البدوية على بلاد المغرب العربي لل ان مهل هذه النظرية قد كانت في صالح بعض الكتاب في الفرن الماضي مثل: ابرنار الدي كنب حرفيا ما يلى: و ان السكان لا محرمون الاشجار ، (15) بينما أن الحقيقة الماربخية نبين عكس ذلك كما لاحظها دلك خلال هذا العرض وكما يشهد عن ذلك معجب المسافرين الاوروبيين وخاصة ضماط حسس الاحتلال ، (16)

#### الخسسالاصة

ان لتفكير ابن خلدون أهمية عظمى ودلك انه بنعلق قبل كل شيء بالانسان ومحيطه الطبيعى والاقتصادى والنقافى وحيث انه يكشف القناع عن تلك القرون المظلمة فانه يكسى فيمه نمينة خاصه لنكذب كل الدعانات والمناورات التي سيطرت على تاريخ المغرب والقارة خلال الفرن الناسع عشر والفرن العشربن وللمقدمة مكانة عليا ٠٠٠

ولكن ككل ابداع بشرى لتحليل ابن حلدون حدود ، وهذا التحليل لا يستطيع وحده أن يجيب عن كل تساؤلاتنا ، فهو كثيرا ما بساعدنا ولكنه يحثنا كذلك بمواصلة البحث والتفكير خاصة وأن سعينا في هذا المجال بصطدم بعفبات مختلفة تتمثل في ضياع نراتنا التقافي نتىجة النهب الاستعماري ، ولذا لابد من بذل مجهودات جبارة للتغلب على هذه المشاكل ولادراك الحقبقة الماربخبة ، وهكذا معركننا اليوم انما هي معركة واحدة وشاملة من أجل النخلص من قيود الماضي وقيود الاستغلال الامبريالي .

<sup>(15)</sup> A. Bernard: L'Afrique du Nord, in Géographie universelle, Paris 1937, T. XI, p. 65.
(16) J. Despois: Les cultures en terrasse en Afrique du Nord, Annales, 1956, pp. 42-50
Dj. Sari: L'équilibre économique traditionnelle de l'Ouarsenis, Revue de l'Occident Musulman et de la Méditerranée, Aix-En-Provence, 1971, n° 9, pp. 64-89

# الحاج أحمد باى وبايلك قسنطينة 1830 - 1830

د• عبد الجليل التميمي
 أستاذ بكلية الاداب والعلوم
 الانسانيه ـ الجامعة التونسية

ال مورخى الفترة الاستعمارية قد اهتموا ، متعمدين، بعض الشخصيات وببعض الاحداث وببعض الفترات الني تتفق مع اهوائهم ، وهذا ما الحق بالتاريخ الغربي مضرة كبرة ٠

وبالنسبسه للتاريخ الجزائرى فان الامير عبد القادر والحاج أحمد باى يمثلان الشخصيتان الهامتان واللتان ظهرتا في العقد الرابع من القرن التاسع عشر • غير أن شخصية الامير ، في جميع كتابات الفترة الاستعمارية ،



قد غطت باجعاف عن شخصيه الحاج أحمد باى ، ونتيجة لذلك لم يوجد بعث تناول بالدرس ولايه فسنطينة خلال حكم الحاج أحمد باى وحاول أن يدرس مميزات الاحمداث الني كان البايلك مسرحا لها .

ان اهتمامنا الاول في هذا البحث كان السعى والبحث عن حقيقة حية وملموسة لهذه الفترة من ناريخ ولايه قسنطينة ، ومن خلال تحرياتنا لهذه الحقيقة ، سعينا الى الحلال بعض الشخصيات مكانتهم التاريخبة التي يستحقونها .

ودراستنا نهدف قبل كل شيء الى تقصى واقع الانسان القسنطيني ومعطيات حباته السياسية وانجازانه واختياراته للدفاع عن وطنه ٠

وعلى الرغم من الاعتماد الكبير على الوثائق ، فا سا لا ندعى أننا أحطنا بكل شى لكل ما بتعلق ببايلك قسنطينة من 1830 ألى 1837 ، وذلك أن بعض الاحداث قد أثيرت بابجاز ، وبعض الاحداث الاخرى الهامة قد عرجنا عليها ، ومع ذلك فاننا لا ندعى أن الحقيقة التي سعينا الى ابرازها هو شي نهائي لا يقبل المراجعة ،

ان ما تقدمه لنا الوثائق من معطيات جديدة هو شيء هام ، ومازلنا نؤمن ان كل مؤرخ مغربي وجب علبه ، في الظروف الحالية ، أن يركز من الاستفادة من مختلف دور الوثائق ؛ كما اننا نرفض الآن أي عمل لا يستند الى الوثائق التاريخية الام والتي هي أساس تقدم البحث التاريخي اليوم •

وبالاضافة الى هذا ، لا يكفى أن نستفيد فقط من الوثائق الجديدة ، تلك الوثائق التى أهملت سابقا ، ولتلعب اليوم دورها فى بلورة العطاء التاريخى ، ذلك أن اعادة كتابة الساريخ لا تبوقف فقط على الوثيقة الجديدة ، بل وجب أن يكون المؤرخ يتمتع برؤبة وتحليل جديدين يحتلفان عن الرؤبة السائدة حنى اليوم ، والتى من المؤلم أن يبقى بعض المؤرخين المغاربة ينمسكون بها ، وهذا ما يفسر انحراف رؤيتهم واحكامهم عن الواقع التاريخى المغربي .

وعلى هذا الاساس ، فإن أشد ما نحتاجه هو اعادة تحلبل وفهم حتى النصوص المعروفة ، ذلك أن المدرسة الناريخية الفرنسية كانت حريصة على عدم تشويه سمعة فرسا وجيشها وبالتالى غفلت الحديث عن الاحكام المسبقة والظلم والضغوط وعدم الكفاءة التى كان بتحلى بها الحكام الفرنسيون بالجزائر والمستعمرون أو المستخربون كما يحلو للبعض وصفهم بذلك ٠ كذلك كان المغلوب على أمره دوما مخطئا وأقواله

ومواقفه ملطخة بالكنب والحطا والمبالغة والتعصب ، ومع هذا اذا أخذنا بالاعنبار عناد المنتصرين واصرارهم على صرب القبم العربيه \_ الاسلامية وممارسة أساليب الاحتقار والمنقيص من شامهم ، قامه بحق لنا أن مساءل من منا المنعصب واقعا وحقيقة ؟

اننا مفتنعون ساما ان واجبنا بتركز اليوم على الاعتماد على كنابات مواطنينا كما ونرفض مبدأ وشكلا أن بكون باربحما بنقولب فعط على ضوء القيم الاوروبية ، بل وجب النركبز على الاستفادة من كل الآراء مهما كان مصدرها مع عدم التسامح ، بشكل واضح وفاطع ، الوصابه والبعمه والانغلاق ولو أدى ذلك الى صراخ واستنكار خصوم البحث العلمي النزيه ،

الدراسة التي خصصناها للحاج أحمد باى فسنطنة تسميح بادراك أصالية الناريخ الفسنطيني والذي طبع بطابع شخصية رئيسية ، وأنه من المستحيل فهسم او شرح الحماه الفسنطسة لهذه الفترة دون أن يركز على هذا الباى المسلم والوطني الفيور ، فصلا عن الحازالة ، على أن المهم في اعتفادنا هو النركيز على ما قام به هذا الباى لحماية البابلك المهدد ، ونجاه هذه المجابهة ضد المحتل الاجنبي والمسيحي ، لم يعد هناك مكان المساومات والاستيلاء على السلطة ،

وبعد احتلال الجزائر نمكن الحاج أحمد باى الذى جابه الجيش الفرنسى الغازى من مفدبر وبعوفه العسكرى ، وقد فكر الباى بومئد للعمل على استرجاع الجزائر التى احتلت من طرف فوه مسبحية ، غير أنه لم بكن فادرا على أخذ أى مبادرة هجومية ، اد وضعه الادارى كان ممارححا على الصعيد العسكرى والسياسى لتحقيق مثل هذه الحمل للمسكرية ، غير أنه من جهة أخرى ، بعد أن تخلص من الانكشاريين ، أصحاب المشاغب والفنن ، اربيط بعلاقات مصاهرة مع أفوى القبائل القسنطينية، واستطاع بذلك أن يعمل على أعادة منظيم البايلك ، ذلك الننظيم المحكم والذى مكنه من أخذ مبادرات عير عاديه أصبلة في المغرب العربي ، وهذا على الرغم من بفائه وفيا للباب العالى ،

ومن هذه المبادرات الرائدة انشاؤه الديوان الذي يشرف على تسيير شؤون البايلك نه الاصطلاحات العسكرية والنفدية والادارية والغاء النظام الجبائي السبايق ، وتعكس

عده الاصطلاحات الاهتمامات الصعبة التى كانت تشغل الحاج أحمد باى وديوانه ؛ وقد وفى مى تحقيفها فى ظرف وجيز جدا · ثم ان الاجراءات التى تبناها كانت مفيدة لمصلحة المابلك والمواطنين والسلطان العثمانى الذى يعتبر خليفة المسلمين يومئذ · وقد أخذ الحاج أحمد باى على نفسه اعلام الباب العالى بكل مبادراته ونشاطاته ، الا أنه لم يطلب مطلفا ، الاذن أو رأى الباب العالى لكل ما يتعلق بتنظيم ادارته الداخلية ، ذلك التنظيم الذى أثبث أن التجربة التى قام بها ، فيما بعد الشاب عبد القادر الجزائرى فى بايلك وهران ، لم مكن جديدة ولا هى فريدة ورائدة ·

واذا كان الحاج أحمد باى قد بقى متعلقا بالباب العالى وهذا ما يفسره تربيت وعميدته الدينية وأصله ، لابد والحالة هذه أن نعترف أن تصرفه كان وطنيا صرفا وسلوكه كلاب جزائريا ، واذا أخذنا بالاعنبار سنبه ابان الاحتسلال الفسرنسى ، فان اعادة تنظيم البايلك كانت تجربه رائدة ومثالية ليعترف له بغضل انجازاته ونضع حدا لهذا النيار الذى مغافل عن الاعتراف به بحجة أنه بقى وفيا للسلطة العليا للاسلام ٠

واذا حاولنا أن منامس الوضع العام الجزائرى فى هذا الظرف وخصوصا لكل ما يتعلق بخصومات القبائل وتحالفها وسريان الاشاعات من كل جهة ، فان الشاب عبد القادر الدى ظهر على المسرح السياسى متاخرا عن الحاج احمد باى ، لا يمكنه أن يتناسى انجازات هذا الكرغلى • واذا أدركنا كره أهالى بايلك وهران لكل ما هو تركى أو كرغلى ، فاننا برى أن الشاب عبد القادر الذى أحيط علما بمعطيات الوضع القسنطينى الجديدة ، لا يسعه الا تحقيق نفس التجربة الاستقلالية كما هو الشأن ببايلك قسنطينة ، بل وأفصل • على أننا نلاحظ اذا كان النسج على منوال محمد على والى مصر قد نبه الى كثير من الحقائق ، فإن انجازات الحاج أحمد باى قد بلورت لدى الامير تلك الفكرة خاصة وان الحاج أحمد يتحرك بالقرب منه على المسرح السياسى الجزائرى ، هذا فضلا عن عداوته له •

على أننا نؤكد اذا كانت التجربة السياسية أو العبدقادرية بانشاء دولة قد عرفت نطورا ملحوظا ، فان الحاج أحمد في اطار ومعطيات اصلاحاته وحركته العسكرية يبقى شخصيه مجدده خلاقة ، دافعت عن الجزائر في نفس مرتبة الامير ان لم تكن أكثر وفاء وأخلاصا واصرارا للدفاع عن الذاتية الجزائرية العربية الاسلامية ، دافضا طوال مجمع

سنوات حتى الاعتراف بالسلطه الفرنسية على الجزائر · ماذا ستكون النتيجة لو تحالف الرجلان اللذان كان نابيد الجماهير لهما مطلقا ؟

لقد كان الحاج أحمد ماى في هذه الفترة الحرجة شديدا وقاسيا على أعدائه ، وعلى الرغم من الاطماع والطموحات السباسية والنزاعات الفيلية التي كانت تهيج الاطراف كلها ، فان الحاج أحمد مع هذا نفي منعسكا بمضمون الفصاص والعدل ، أن الحاج أحمد الذي كان سميع ساسد الحماهير الفسنطينية له ، استطاع مواجهة مؤامرات الحكسام الفرسيين وبوسف وأعدائه المقلبدين ، فلا المؤمرات ولا الاطماع قد أثرت تأثيرا عميقا على أرساط الفسنطيسين لزعمهم ، ألم يبق من عيسى ومجموع الشعب وفيا له حتى بعد حسى بعد الاستبلاء على المدينة ، وكذلك عدد من المواطنين قد فضل الالتحاق به حتى بعد سقوط عاصميهم ،

وبالاً أفه إلى هذا , هناك فئة من الجزائريين في الخارج قد قامت بدور بطـــولى للدفاع من البلاد وحمدان بن عنمان خوجه بعد المثال الرائد لذلك .

ومن المؤسف أن المدرسة المناربخية الفرنسية قد نشب حولة الشكوك وشوهت وعملت على المنقبض من فيمته ولم يعترف حتى اليوم لهذه الشخصية بما قامت به من دور للدفاع عن الجزائر، وقد المنفى يوصفه عميلا للعثمانيين ومؤاخذته أنه لم يجرؤ على استعمال السلاح، ومع هذا لابد أن تنصور أن سنة قد تجاوز الستين وأنه كان شحاعا عندما الصرف في نارس مع حسوبة الدعس وابراهيم بن مصطفى باشا وغيرهم ألى المواجهة والكناح على أرض العدو منددا بانمهاكات الفرنسيين ومطالبا بأملاكه التي افتك عصما بطريق الاستيلاء والمصادرة الغير القانونية،

ان فكره المواطن و الوحشى و والبدوى والجاهل والسارق قد وجدت منطلقا لها ابتداء من هذه العبرة بحث أصبح بعد ورن من الزمن ، من المستحيل تغيير تلك الصورة وحمدان خوجه ، هذه الشخصية المتميزة ، المثقنة والذكية وذو الاحساس الجمالي بالحماة ، هذا فضلا عن ذوق رفيع ونفيح واع على الغرب ، كانت شخصية تثير القلق والازعاج ، وهذا ما أدى ، منعمدين ، الى تشويه هذه الشخصية ، وقد اعتبروه تارة

عربها وطورا كرعليا ثم جاسوسا للعثمانيين ، ولكنهم لم يعدوه البتة كاحد الوجوه اللامعة الوطنية والمدافعة عن بلاده بفكره وقلمه ·

وعندما التجا حمدان خوجة الى استانبول فى آحر سنة 1836 ، كان يمابع دوما احداث الجزائر ، وقد أدرك بحدسه السياسى أن فرنسا عاجلا أو آجلا سنحقق أطماع نوسعها فى البلاد المغربية شرقا وغزبا، غير أن حمدان لم يدرك جيدا ضعف الامبراطورية العنمانية السياسى والعسكرى الا مؤخرا ، وهذا ما جعله يلح بياس على أرسال أعانات عسكرية فضلا عن التشجيع المعنوى للحاج أحمد باى • والى من غير الامبراطوريسة العثمانية يستطيع أن يلتجا ويطلب النجدة ؟

اما الباب العالى ، فمنذ نهاية القرن السابع لم يعد يتحكم فى مصيره ، ولم يبن له الا عظمة انتصاراته الماضية ، ان الازمة الداخلية ثم الانهيار الاقتصادى الدورى ، كانا يتطلبان حركة نشيطة للنهوض بالدولة ، وهذا ما لم يقدر عليه المسؤولون العثمانيون يومئذ ، وكان الباب العالى يراقب انحلال امبراطوريته دون أن يقدر على وضع حد لذلك ، على ان التسرب الاقتصادى ثم سياسة المسؤولين الغربيين الذين لم يغتفروا للدمانيين استلائهم على القسطنطينية ، قد كان توراء هذه السياسة الناعمة والمسعومة والتي مارسها سفراء الدول الغربية والتي أدت مع طول الزمن إلى انجاح محاولاتها الاخطبوطية لخنق مساعى الباب العالى للعمل على المحافظة على بسلاد الجزائس في اطار الدولة العثمانية ، ومما لا شسك فيه أن الاسطول العثماني لا يمكن الفرنسبة بباريس واستانبول ، لا يمكنها أن تؤدى إلى نتائج إيجابية .

ان الحاج أحمد باى الذى حرم من كل المساعدات المادية والعسكرية اضطر الى تحصين البايلك لمواجهة التهديد الفرنسى وخاصة بعد عقد معاهدة تافنا وقد أصبح من المستحيل عليه ، على الرغم من البطولة الفريدة في تاريخ البلاد العربية الحديث ، ثم الاصرار الذى أظهره فيما بعد ، أن يقف وحده أمام ضخامة الاستعدادات العسكرية التي أعدها الفرنسيون للقضاء عليه والاستيلاء على عاصمة البائلك ،

ان نتائج الاستيلاء على مسنطنة كانت أكثر خطورة وثقلا من الاستيلاء على الجزائر العاصمه ، وانعادها نتجاوز منطقه واطار بلاد الجزائر ، واذا دققنا مليا في المراسلات السياسية ، فاننا نلمس مدى صراوه وعنف وخنث التملق الفرنسي الذي سعى الى تحقير وتشوبه الامبراطوربه العنمانية وعومل مسؤولوها على أنهم أغبياه ،

اننا من خلال الحاثما في هذا الكناب الذي خصصناه عن بايلك قسنطينة والحاج الحمد باي 1830 \_ 1837 ، لم سبح مطلقا الى نبرير البعض وانهام الآخرين ، غير أننا هدفنا من كنائننا لهذه الفنره الحاسمه حدا من تاريخ الجزائر أن تكون استفادتنا من الكمابات والاحكام التي نفست لمنا ، موضوعية علمبة .

هل نامل أن مكون كناما الذى ظهر هده الابام ، بعكس الرؤبة السليمة للكتابة المارحية المغربية على المسبوى المنهجي والاحتهاد التأملي لقضابانا التاريخية المعلقة ؟ ساكون أكثر امنناما وارساحا لو بعمل الجيل المغربي من المؤرخين الشباب ، الغير المعقد ، على مواصلة المحد والاخلاص له رغم كل المصاعب والعراقيل التي يواجهونها الموم ، وما دلك على عزيميهم وايمانهم واعلاصهم وصبرهم بعزيز • \*

#### د عبد الجليل التميمي

<sup>(\*)</sup> ظهر كتابنا : بمنشورات المجلة التاريخية المفربية، الجزء الاول، 304 ص 24 رسما . ونؤمل ظهور النسخة العربية في جزئين قريبا .

e Beylik de Constantine et Hadj Ahmed Bey (1830-1837).

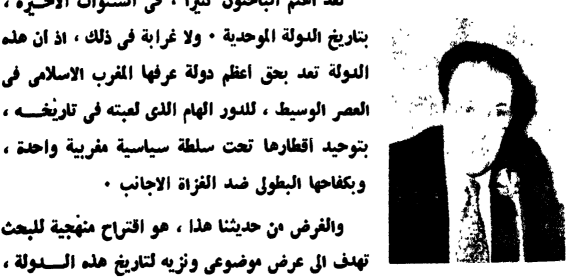
## عبد المؤمن بن على مؤسس دولة الموحدين

د عبد الحميد حاجيات معهد العلوم الاجتماعيـــة جامعة الجزائر

لقد اهتم الباحثون كثيرا ، في السنوات الاخيرة ، بتاريخ اللولة الموحدية • ولا غرابة في ذلك ، اذ أن هذه الدولة تمد بحق أعظم دولة عرفها المغرب الاسلامي في العصر الوسيط ، للدور الهام الذي لعبته في تاريخيه ،

وبكفاحها البطولي ضد الفزاة الاجانب

والغرض أن حديثنا هذا ، هو اقتراح منهجية للبحث تهدف الى عرض موضوعي ونزيه لتاريخ هذه السدولة ،



ثم التعرض باختصار الى المرحلة الاولى منه ، وهي مرحلة تاسيس الدولة على يد عبد المؤمن بن على الكومي •

### ملاحظات حول منهجية البحث في تاريخ الموحدين

لقد حظيت دولة الموحدين بنصيب وافر من المصادر التاريخية , ومن بينها كثير من المصادر المعاصرة ، الى برجع ناربخ تأليفها الى عهد الموحدين ؛ وتعتبر هذه المصادر المام الني نفل عنها المؤرخون فيما بعد .

وافدم تالبف وصل الينا ، من بين هذه المصادر المعاصرة ، كتاب البيذق ، الذي ينحدث عن اخبار المهدى ابن نومرت وابتداء دولة الموحدين • ومؤلفه ، أبو بكر بن على الصنهاجي ، المودى حوالى منتصف القرن السادس الهجرى ، كان أحد رفاق ابن تومرت اثناء عوديه الى موطنه بعد رحلنه الى المشرق ؛ وقد ضمن كتابه معلومات قيمة عن امامة ابن تومرت وخلافة عبد المؤمن •

والجدير بالملاحظة أن هذا الكناب ، مثل عيره من الكتب المعاصرة ، قد تعرض لتأثير البيئة الاجتماعية والسياسية ، مما جعلة يشتمل على أخبار عديدة لا تمت بأية صلة الى الواقع الناربحي ، وأنها هي مجرد خيالات وأوهام ، شاع ذكرها عند القصاص • ويتجلى هذا التأثير صفة حاصة ، فيما ورد في هذا الكتاب من حكايات وأساطير ، كما يتجلى أنضا في افتناع المؤلف صبحة دعوة ابن تومرت وسائر ما جاء به من معتقدات وتعاليم ، مثل ما بنعلق بالمهدوبة والقصمة ، وكذلك فيما أورده من كرامات نسبها إلى ابن تومرت، وشهد بصحة دعونه ، وجلها من باب العلم بالغيب والتنبؤات •

ولينضع لنا هذا الجانب الاسطورى من كتاب البيذق ، الذى أخذ عنه كثير مسن المؤرخين ، بكفينا أن نقرأ ما ورد فيه حول لقاء عبد المؤمن بابن تومرت ، مثلا ، وهسو مولسه :

« فبينها هو ( اس بومرت ) ذات بوم قاعد ، اذ سمعناه يقول : « الحمد لله الذي أنجز وعده ونصر عبده وانفذ أمره » ، وأقبل نحو المسجد وركع ركعتين ثم قال : « الحمد لله على كل حال ، قد بلغ وقت النصر ، وما النصر الا من عند الله العزين الحكيم ، نصلكم عدا طالب ، طوبي لمن عرفه وويل لمن أنكره » • فلما سمع الناس : « عدا نصلكم طالب ، حاروا في أمره ، وذلك أن الحق تبارك وتعالى قد أزعيج أمير

المؤمنين الملبغة عند المؤمن بن على رضه من بلده بحو المشرق، فجد حتى وصل بجاية هو وعمه بعلو ٠٠٠ ونزلا بها في مسجد الريحانه • فلما صليا الصبح سمعا الناس يقولون : سر بنا نحو الفقيه • فقال لهم الحليفة أمير المؤمنين رضه : ومن الفقيه ؟ قالوا له : السوسي، هو عالم المشرق والمغرب ، وما مثله انسان ، فقال لعمه : با عم سر بنا نحوه ٠٠٠ فقال له ٠ سر اليه وأسرع لانا على سفر ٠

اعلم يا أخى أنه لما جد السير نحو الامام اجتمع مع الطلبة فى طريقه ، فاصطحب حمى بلغ باب المسجد ، فرفع المعصوم رضه رأسه ، فواقفه ، أمامه ، فقال له : ادخل با شباب ، فدخل ، فأراد أن يقعد فى جمله الناس ، فقال له الامام المعصوم رضه : ادن با شباب ، فلم يزل يدنو من الامام والمعصوم يقربه حتى دنا منه ، فقال له المعصوم : ما اسمك يا فنى ؟ فقال عبد المؤمن ، فقال له المعصوم : وأبوك على ؟ فقال : نعم ، فتعجب الماس من ذلك ، فقال له : يا شاب من أين اقبالك ؟ قال له : من نظر تلمسان من ساحل كومبه ، فقال له المعصوم : من تاجرا أم لا ؟ فقال له : نعم ، فزاد الناس تعجبا ، فقال له المعصوم رضه : أبن بريد يا فتى ؟ فقال : با سيدى نحو المشرق التمس فيه العلم ، فقال له المعصوم رضه : العلم الذي تريد اقتباسه بالمشرق قد وجدته بالمغرب ،

فلتا انصرف الناس من القراءة أراد الحليفة أن ينصرف و فقال له المعصوم رضه البيت عندنا يا شاب ؟ فقال له نعم يافقيه و فبات عندنا و فلما جن الليل أخذ الامام المعصوم بيد الحليفة رضهما وسارا و فلما كان نصف الليل ناداني المعصوم : يا أبا بكر ادمع لى الكتاب الذي في الوعاء الاحمر و فدفعته له وقال لى : أسرج لنا سراجا وكان بقرأه على الحليفة من بعده و أنا يومئذ ماسك السراج أسمعه يقول : لا يقسوم الامر الذي فبه حياة الدين الا بعبد المؤمن بن على سراج الموحدين و فبكى الحليفة عند سماع هذا القول وقال : يا فقيه و ما كنت في شيء من هذا ، انما أنا رجل أريد ما يطهرني من دنوبي و فقال له المعصوم : انما تطهيرك من ذنوبك صلاح الدنيا على يديك و شمو دمع له الكتاب وقال : طوبي لاقوام كنت أنت مقدمهم ، وويل لقوم خالفوك أولهسم وأخرهم و منه نقال لى المعصوم رضه : يا أبا بكر ، ناد الصعبيان للورد يقومون يأخذون حزبهم و فلما أقبلوا ناداهم ، فقال لهم : انما الله اله واحد ، والرسول حق ،

والمهدى حق ، والخليفة حق · فاقرأوا حديث أبى داود تعرفوا الامر ، وعليكم بالسمع والطاعة لربكم والسلام » · (1)

هذا نموذج من التحيز النائج عن المعاصرة ، وما يمليه ، في كثير من الاحيان ، المرص على اقناع القارى، بصحة الدعوة التي قامت عليها الدولة ، وشرعية الحكم الذي يمارسه الامام أو الحليفة ، والغرض من ذلك أزالة أي شك أو تردد في النفوس حول ذلك .

وسكل المنامات أبضا عنصرا هاما لبلوغ هذا الغرض ، ووسيلة للاقناع بصحة الدعوة وشرعية الحكم ، فهى تحتل مكانة مرموقة فى عرض الاخبار ، ولا سيما فى كتاب البينق ، حبث تجدها تشكل جل أخبار عبد المؤمن قبل لقائه بابن تومسرت وها تحن نعود الى نص هذا الكتاب لنتبين جيدا أثر هذا العنصر فى توجيه العرض الناريسخى .

يفول الببنق مى تاريخه: « وذلك أنه لما خرج الحليفة أمير المؤمنين مع عمه رضهما ، جدا حتى وصلا متيجة ٠٠٠ أقاما بها أياما حتى أن الله تعالى أرى منامة للخليفة رضه ، وذلك أنه رأى صحفة من طعام على ركبتيه يأكل الناس منها كافة • فلما أصبح قال لعمه : يا عم رأيت كذا وكذا • فقال له عمه : اكتم هذه الرؤيا • وارتحلا حتى وصلا بنى زلدونى ، فرأى المنامة بعينها ، ألا أن الصحفة على أرسه والناس أجمع يأكلون منها • فاعلم أيضا عمه بها • • ولما وصل الحليفة رضه بجاية وجن عليه الليل فرأ حزبه وصلى ورده فى تلك الليلة ، ثم نام فرأى الرؤيا بعينها ألا أن الناس يبايعونه • فلما أفاق أعلم عمه بها •

فقال له: اكتم هذا الامر، فانه رأت أمك وهى بك حامل كان النار تخرج منها فتحرق المشرق والمغرب والقبلة والجوف، فقال لها المعبر بتلمسان: لابد لهذه المرأة من مولود يكون أمره يأخذ لمشرق والمغرب والقبلة والجوف، ولكن اكتم هذا الامر ولا تعرف به انسانا وكذلك قال لى أبوك على ؛ ولقد رأيت في أمرك موعظة: كنا نحصد الزرع وأمك بك حامل فجاءت للفدان واضطجعت نائمة فأقبل بندان من نحل فنزلا على

<sup>42 - 37</sup> منظر : أخبار المهدى ابن تومرت للبيذة ، تحقيق عبد الحميد حاجيات، ص (1)

أمك ، فلما خلقت أنت أتت أمك الفدان فلقطت السنبل وتركتك نائما ، فنزل أيضا علبك النحل أكنر مما كان نزل على أمك وأنت في جوفها • ثم قام النحل عنك وافترق فرفتين ، واحدة للمشرق وأخرى للمغرب ، فقال على : الله أكبر ، هذا هو الذي قال الفقيه بنلمسان • فلما رجعنا من الفدان قال لامك : احفظيه فانه لابد له من الامر الذي ذكر الفقبه المفسر ، فكانوا يننظرون منه ، حتى بلغ مبلغ الرجال • • • • (2)

وفد ورد فی « وفیات الاعیان » ، لابن خلکان ، دکر حکایه قد نکون صدی لما جاء می کماب البیدق ؛ یقول ابن خلکان :

« كان والد عبد المؤمن وسيطا في قرمه , وكان صانعا في عمل الطين ، يعمل منها الآنبة فيبيعها ، وكان عاقلا من الرجال وقورا · وبحكى أن عبد المؤمن في صباه كان نائما نجاه أبيه ، وأبوه مشنغل بعمله في الطين ، فسمع أبوه دويا في السماء ، فرفع راسه ، فرأى سحابة سودا ، من النحل قد هوت مطبقة على الدار ، فنزلت كلها مجتمعة على عبد المؤمن وهو نائم ، فغطته ولم يظهر من نحنها ولا اسميقظ لها ، فرأته أمله على ملك الحال ، فصاحت خوفا على ولدها ، فاسكتها أبوه ، فقالت : أخاف عليه ، فقال : لا باس عليه ، بل اني متعجب مما بدل عليه ذلك · نم انه عسل يدبه من الطين ولبس نابه ، ووقف مننظر ما بكون من أمر النحل ، فطار عنه باجمعه ، فاستيقظ الصبي وما به من ألم · فتفقدت أمه جسده ، فلم تر به أثرا ولا يشك ألما · وكان بالقرب منهم رجل معروف بالزجر ، فمضى أبوه اليه ، فأخبره بما رآه من النحل مع ولده ، فقال الزاجر : يوشك أن يكون له شأن بجتمع على طاعنه أهل المغرب · فكان من أمسره ما استهر » ·

كما ورد في كتاب و المعجب و لعبد الواحد المراكشي حكاية منامة ، لها شبه باحدي المنامات المذكورة في كتاب البيذق و يقول المراكشي :

« وبهذه القربة ( ملالة ) له حكاية طريفة ، وذلك أنه رأى ، وهو بها في المنام ،

<sup>(2)</sup> أنظر : أخبار المهدى ابن تومرت للبيذق ، ص 38 ـ 40 .

كانه ياكل مع امير المسلمين على بن يوسف في صحفة واحدة • قال : ثم زاد أكل على أكله، واحسست من نعمى شرها إلى الطعام • ولم بزل دلك بى إلى أن اختطفت الصحفة من بدبه وانفردت بها • فلما انتبه قص الرؤبا على دجل كان بقرأ عليه اسمه عبد المنعم بن عشير ، بكنى أبا محمد • • • فلما أنى على آخرها ، قال : يا بنى ، يا عبد المؤمن ، هذه الرؤبا لا ينبغى أن بكون لك ، أنما هى لرجل ثائر ، يثور على أمير المسلمين ، فيشاركه في بعض بلاده ، ثم يغلبه بعد دلك علبها كلها وينفرد بمملكنها » •

وقد بحدث الدكنور عبد الله على علام عن هذا الطابع الاسطورى بالنسبة للقاء الذي بم بين عبد المؤمن وبن تومرت ، فقال : « ويبالغ المؤرخون الاقدمون ، ولا سيب الموحدون منهم ، مبالغه شديده ، في وصف لفاء المهدى ابن يومرت لتلميذه السعيد عبد المؤمن بن على الكومي ، وفي تصوير ما نبب لهذا الشاب من علامات وصفات ممتازة ، أحبر بها المهدى ابن يومرت قبل وقوعها ، وعرف تعبد المؤمن قبل أن يلتقى بسبه ، بعلامات كان قد عرفها بطريق السجيم والجفور » • (3)

ولا يسغى أن بفهم من هذا أن كتب التازيخ المعاصرة للموحدين لا تحتوى الا على هذا البوع من الاساطير والمنامات وعير دلك · بل تجد فيها أيضا أخبارا تاريخية وحضاريه هامة ، يمكن بفضلها تنبع النطور السياسي والحضاري ، والتعرف على أهم جوانبه · وبسعين على الباحث عندئذ تصفية المادة التي يتمكن من جمعها من المصادر المعاصرة ، فينرك حابا ما هو من فعيل الاسعلورة ، ولا يقر الا ما يراه صحيحا أو محتمل الصحية ·

وقد قام فعلا المؤرخون (أى الذين عاشوا بعد سقوط دولة الموحدين) بعملية التصغبة هذه ، فأغفلوا كثيرا من الاخبار الاسطورية ولم ينفرد عبد الرحمن بن خلدون بهذه العملية ، التي عمت معظم المؤرخين المتأخرين والا أن هذه التصغية لم تكن شاملة، حبث أن كثيرا من هؤلاء أبقوا بعض العجائب في تآليفهم و وعلى كل ، فهناك تفاوت بين المؤرخين في التصفية والتحرى و



<sup>(3)</sup> أنظر : عبد الله على علام ، الدعوة الموحدية في المغرب ، ص 89 ،

وبعد ، فانطلاقا من هذه الاعتبارات حول منهجبة البحث في تاريخ الدولة الموحدية سمعرض باختصار أخبار عبد المومن بن على ودوره الهام في تأسيس هذه الدولة •

أما عن حياه عبد المومن فبل لفائه بابن ومرت ، فلا نعرف الا الفليل وقد قيل انه لد نفرية بدعى ناجرا ، نقع فرب ساحل تلمسان ، في آخر سنة 487 هـ ، فنشأ بها • م روحه الى بلمسان لطلب العلم ، فدرس فدوا على ابن صاحب الصلاة وعبد السلام لموسى ، وعيرهما من العلماء والصلحاء •

م رحل بحو الشرق الى أن وصل بجابه ؛ فسمع طلبه العلم يتحدنون عن فقيه سوسى كان مقدما بفريه ملالة ، الواقعة على مسافة 7 كلم منها ، فسنار البها ولقية والنحق برفاقة ، الذين كانوا بأخذون عنه العلم ويصحبونه في ينقلانه ، ويساركونه في الامر المعروف والنهى عن المنكر •

وقد سبق أن أشرنا الى الروابة الاسطوربة الني حكاها البيذق عن لقاء ابن تومرت عبد المومن و أما عبد الواحد المراكشي فانه اقتصر و في كتابة « المعجب » وعلى ذكر ما يلى و فاستدعى ( ابن توورت ) عبد المؤمن وخلا به وسئلة عن اسمة واسم أبية وسته وستمى له وانتسب وسئلة عن مقصده واخبره أنه راحل في طلب العلم الى السرق و فقال له ابن يومرت : أو خير من ذلك ؟ قال وما هو ؟ قال : شرف الدنيا والآخرة و نصحبني و بعبنني على ما أنا بصدده و من اماتة المنكر واحياء العلم واخماد الله و فأجابه عبد المؤمن الى ما أراده » و (4)

وهذا التصريح يبعنا الى طرح السؤال المالى : هل اقتصر التحاق عبد المومن بن بومرت على طلب العلم وتغيير المنكر ، أم هل كان بنضمن أيضا الاتفاق على القيام الدعوة سياسية ودينية تهدف الى القضاء على دولة المرابطين ؟

لبس في المصادر التاريخية ما يساعدنا على الاجابة ، بصفة يقينية ، على هذا الساؤل ، الا أن التصرفات التي قام بها ابن تومرت ورفاقه ، وخصوصا ميلهم الى

<sup>(4)</sup> عبد الواحد المراكشي ، المعجب ، ص 181 .

بغبير المنكر بالمد ، أي بالقوة ، بدل على بزعه نورية ، لا يستبعد أن تكون ناتجة عن رعبة في قلب الاوصاع السياسية ، والقيام ضد الامراء المرابطين •

وقد وصف عند الواحد المراكشي عبد المومن ، فقال \* « وكان أبيض ذا جسم عمم تعلوه حمره ، شدند سواد الشعر ، معندل القامه ، وضيء الوجه ، جهوري الصوت ، قصبح الالفاط ، حزل المنطق ، وكان محببا الى النقوس ، لا براه أحد الا أحبب بدنهسة » • (5)

ولعل ابن يومرب ، عبدما طلب من عبد المومن أن بلتحق به ، راعى هذه الصفات الصرورية للهمه الاصلاحية والسياسية التي كان يهم القيام بها ، عندما تكون الظروف مواسية .

#### دعسوة ابن تومسرت

اما دعوه ابن يومرت فقد بالت حظا واقرا من الدراسات ، من بينها كتاب « الدعوة الموحدية بالمعرب » لعبد الله على علام ، الذي شرح فيه طويلا أسسها الاجتماعية، المنحصرة في مبدأ الامر بالمعروف والنهي عن المبكر ، وأسسها الاعتقادية ، وخصوصا نظرية النوحيد ، التي أحدها ابن يومرت عن المعيزلة ، وأسسها السياسية ، التي تدور حول الامامة المهدوية والعصبة .

وكان بنقلات ابن يومرت وعبد المومن ورفاقهما ، عبر مدن المغربين الاوسط والاقصى ، نسبم نظايع الاصلاح الاجتماعي والديني ، إلى أن بلغوا مراكش ، عاصمة المرابطين ، فلم تحدوا أدانا صاعبة عبد أميرها على بن يوسف بن تاشفين ، ومن كان محيط به من أمرا، وقفه ، وأحيرا عادروها وتوجهوا نحو جبال السنوس الاقصى حيث كانب نقطن فنائل المصامده ، قوم ابن تومرت .

وعبدئذ بدأ ابن يومر بيث دعويه بين رجال قبيليه وبعض القبائل المجاورة لها ومما لا شك فيه أنه كان بمناز تقصاحه بادرة ، ومهارة فائقه في اقتاع مواطنيه ، ومقدرة عجبيه على الحاد الوسائل الكفيلة للحقيق أهدافه ، ولو تطلب تعضها ، أحيانا ، استعمال اساليب فاسيه ،

(5) عبدا الواحد المراكشي ، المعجب ، ص 197 .

كان المصامده ، مدل معظم سكان الجبال ، أهل بساطة وسذاجة ، وكان « من طباعهم سفك الدماء » • (6) فعمد ابن نومرت الى عده وسائل لنمكين دعوته فى نفوسهم ، لهم آله مسخره لننفيذ تعليمانه ، والخضوع لطاعنه ، والنفاىي فى نصرنه وحسرب لدائه •

و آن في مرحله أولى ، بحث الناس على الافنناع بالمعتقدات الصحيحه ، والامننال امر التي دعا اليها الاسلام ، واجنناب بواهبه ؛ ونولى ، بمساعدة رفاقه المقربين ، له مواطبه و بغيير المنكرات ، فألف لهم بلغنهم البربربة عقيدة في التوحيد ، واهتم سهم أركان الاسلام ، واصلاح دبيهم ، وتحسين أخلاقهم ، كما منعهم من سفك مساء .

م ، عدما انتفل الى سيملل ، فرض على مواطنيه بأبيد دعوته ، على أساس نصرة سعاد الصحيح ، الذى هو النوحمد ، ومحاربة أعدائه ، الذين سماهم المجسمين ، وعلى اس العمل لنيل سعاده الآخرة ، والنجاة من عذاب جهنم ، نم ادعى أنه المهدى مطر ، الذى بنشر العدل في الارض بعد أن ملئت جورا ، وأنه من نسل على بن أبى لب ، وإن اسمه محمد بن عبد الله ، وادعى أيضا العصمه وهي من مقتضيات دوسة ،

وسدو أن ابن تومرت كان بدرك جبدا أن ادعاءاته بصعب بصديقها في ظروف مه وسد أبارسال دعاة من أصحابه الى رؤساء الفبائل ، قصد اقناعهم واستمالتهم حاسه ، ثم عنى بجمع الاحاديث المروية في شأن المهدى المنتظر ، ومنها ما بنص هوره في المغرب ، واستدل بها على صحة زعمه ، مدعيا انه مؤبد من عند الله ، وأن مستصره على أعدائه ،

وبعد أن يمن البيعة سنة 515 هـ ، بتينملل ، صرف ابن بومرت عنايته لتنظيم ركبه سياسبا وعسكريا ، فرتب أتباعه حسب الدور الذي لعبوه فيها ، وحسب برلههم الاجتماعية ، وصنفهم الى طبقات مختلفة ، أعلاها أهل العشرة ، ويليهم أهسل مسين ، نم أهل سبعين • وأسند الى كل من هذه الجماعات ما يناسبها من الاختصاصات، سار اليها ابن القطان بقوله : « وكانوا (أى الموحدون) ، ادا فطعوا الامور العظام ،

<sup>(6)</sup> عبد الواحد المراكشي ، المعجب ، ص 191 ــ 192 .

بخلون بالعشره ، لا بحضر معهم عيرهم ؛ فادا حاء أمر أهون ، أحضروا الخمسين ؛ فاذا جا دون دلك أحصروا السبعين رحلا ؛ وقيما دون دلك لا بناخر أحد ممن دخل في أمر رصى الله بعالى عنه ، • بم نصبف ابن القطاز الى هذه الطبقات النلاث طبقات أحر نليها ، وهي الطلبة ، الحفاظ (وهم صغار الطابة) ، أهل الدار ، فبيلة هرغة ، أعل تسملل (وهم أهل فمائل متعدده) ، فنيلة حدموة . فبيلة كنفيسة ، فبيلة هنتات أهل الهمائل الموحدية المحمانة ، الحيد ، الغراب (وهم العبيد) • (7)

أما الساط العسكري ، قانه الحد الجاهين رئيسين .

\_ اولهما احساع منائل السنوس الافضى والنواحي المجاوره ، التي لم نعلن بنعبهم لابن يومرب .

ــ و باينهما النصيدي للفاء حيوس المرابطين ، وسنن الغارات على الحصون التي كالله سينفر بها جاميانهم .

وبدو أن أن يومرت لم يكن وأنها بالكبير من أنباعه ، وأنه لم يقدم على عملياً العسكرية صد المرابطين فيل أن يجرى تصفيه وأسعه النطاق في صفوف فومية اطلق عليها أسم التميير .

وقد دكر اس الابر ان النمس وقع سنة 519 هـ، وأنه سنة عمن بعض المغارباً من بقول وقي سنان النمس وأن ابن بومرت الما رأى كثره أهل الشر والفساد والهل الحمل المصر شبوخ الفيائل وقال لهم انكم لا يصبح لكم دين ولا يقوى الا بالام بالمعروف والنهى عن المبكر وأحرام المفسد من يبيكم المابحيوا عن كل من عندكم مر أعل السر والفساد المابيوعم عن ذلك المان النهوا والا فاكبوا أسماءهم وارفعوه الى لانظر في أمرهم الفعلوا ذلك الوكبوا له أسماءهم من كل قبيلة الام أمرهم بالله والله المرقب المأبوب وأخذ منها ما يكرر من الاستماء فاثبيه عنده المرقب والنه الموض الفيائل وتحقل أولئك المفسدين في جهة الشمال المعروف بالنشير وأمره أن بعرض الفيائل وتحقل أولئك المفسدين في جهة الشمال ومن عداهم في حهة النبير وقعل ذلك وأمر أن يكنف من على شمال الونشريس وكنفوا الوقال ان عؤلاء أشفياء الدوجب فيلهم وأمر كل قبيلة أن يقتلوا ليكتفوا وقال الناس عؤلاء أشفياء الدوجب فيلهم وأمر كل قبيلة أن يقتلوا

<sup>(7)</sup> أنظر ابن القطار . نظم الجمان ، ورقة 23 .

نقياءهم ، فقتلوا عن آخرهم ، فكان يوم التمييز » • ثم أضاف ابن الاثير أن عدد القتلى ان سبعين ألفا ، وقال : « فلما فرغ من ذلك أمن على نفسه وأصحابه واستقام مره » • (8)

وعندئذ رأى ابن تومرت أن يجهز جيشا لمحاربه المرابطين في ناحية أغمات ، ثم عيرها من النواحي المجاورة • وكان يعتمد بالدرجة الاولى على حماس جماعته بها بهم ، ولا يخشى من لقائهم عدوا أقوى بوفرة سلاحه وخيله ورجاله • لكن المعارك المياونيات كانت كنيرا ما بنيهي بانهزام الموحدين ؛ فكان ابن تومرت يصبر أنصاره يهدى، روعهم بالوعود ؛ وربما كان يلجأ ، أحيانا ، الى الحبلة ، كما ورد ذكره في كياب « روض القرطاس » •

سول ابن أبى زرع الفاسى : « كانت بين الموحد بن والمرابطين حرب ، فقتل مسن الموحد بن خلق كنير ، فعظم ذلك على عشائرهم • فاحمال المهدى بأن انتخب قوما من اساعه ، ودفنهم أحباء بموضع المعركة ، وحمل لكل واحد منهم متنفسا فى قبره ، وقال لهم : اذا سئلتم عن حالكم ففولوا : فد وجدنا ما وعدنا ربنا حقا ، وأن ما دعا البه الامام المهدى هو الحق ، فجدوا فى جهاد عدوكم ، وقال لهم : اذا فعلتم ذلسك أحرجتكم ، وكانت لكم عندى المنزلة العالبة • وقصد بذلك أن ينبنهم على التمسك بدء بنه ، ويهون عليهم مما لاقوا من القتل والجراحات بسببه ، ثم جمع أصحابه عند السحر وقال لهم : أنتم ، يا معشر الموحد بن ، حزب الله وأنصار دينه وأعوان الحق ، فجدوا فى قتال عدوكم . فانكم على بصيرة من أمركم ، وان كنتم ترتابون فبما أقوله لكم ، فأنوا موضع المعركة وسلوا من استشهد اليوم من اخوانكم يخبروكم بما لقوا من الرواب عند الله • ثم أتى بهم الى موضع المعركة ونادى : با معشر الشهداء ، ماذا لهيم من الله عز وجل ؟ فقالوا : قد أعطانا من الثواب ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا حطر على قلب بشر • فافتتن الناس ، وظنوا أن المونى قد كلموهم ، وحكوا ذلك لمقة اخوانهم ، فازدادوا بصيرة فى أمره ، وثباتا على رأيه ء • (9)

<sup>(8)</sup> ابن الاثير ، الكامل في التاريخ ، ج 10 ، ص 575 \_ 576 .

<sup>.</sup> 97 - 96 من 2 ، من 2 ، من 2 ، من 39 - 97 .

ثم كانت معركه المحيرة الشهيرة ، سنة 524 هـ ، وفيها منى الموحدون بهزيمة كبرى , فنل الناءها فالدهم البشير الوشرسى وعدد كبير من الانباع ، وجرح عبد المؤمن ، وعاد فل الموحدين الى جبلهم .

و ۱۲ اس دو درت دد اصبب سرص حين سبر الجيش في انجاه مراكش ، وعندما دلفه سا الهزيمه اشد مرصه ، ومان بعد ذلك تقليل .

### خسلافة عبد المؤمن

وكانب وقاه ابن بومرب حادثا خطرا بالسببة للموحدين ، بخشى منه تصبيدع صرحهم ، وبعكك وحديهم ، واحتلاف كلمتهم ، وقد رأى رفاقة المفريون الحقاء موته على الانباع ، وبدير شؤون الدولة باسبه ، ربيما يسبح الظروف بابجاد حل لمشكل حلاقسية ،

والظاهر أن هذه المرحلة الاسعالية دامت ثلاث سبوات ، يمكن أثناءها المقربون من رفاق ابن يومرت من مواصلة الجهود ليسط بهود الدولة الفتية بين الفيائل المجاورة للسوس الاقصى ، ومن الانفاق على سبين حليقة للمهدى، هو عبد المؤمن بن على • وقد عزا تثير من المؤرجين هذا البعيين الى ما كان بظهره ابن يومرت نفسة من تقدير لعبيد المؤمن ؛ ومنهم من ذكر أنه عبية حليقة له قبل وقائه • ويبدو أن الجماعة التي وافقت على تعين عبد المؤمن راعب كونة عربيا عن المنطقة ، وأنه لم يكن يحظى بسياندة قبيلة ، وقد سياعده على قرص سيطرية ، أو بمال أوقر قسيط من الامتبازات •

و كان على عبد المؤمن أن تواصل الحركة الني دعا البها ابن تومرت وقد أظهر كفاءة حربة بادره مكنية من معاومة جنوش المرابطين سنوات عديدة . وابعاد خطرهم على البناعة بملازمة الحيال ، سبها كان المرابطون بفضلون اللقاء في السهول ، ويلازمونها .

ومى سنة 535 هـ ، بدأت حركة عبد المؤمن الكبرى عبر مناطق المغربين الاقصى والاوسط ، استولى خلالها الموحدرن على نواحى تادلا وفازاز ، ثم بلاد الريف ، وكلها

طق جبلية · وكان تاشفين بن على ، بعد وفاة أببه سنة 537 هـ ، يباشر بنفسه قيادة وش المرابطين ·

نم حل عبد المؤمن وأتباعه الى تأجرا ، مسقط رأسه • وقد ذكر ذلك البيذق فقال : نم رحلنا الى آغبالو متاع بنى يزناسن ، وهرب أهله ، وامتنعوا أن يوحدوا ، فرحلنا لى ندرومه ، بلاد كوميه ، فوحدوا ، فرحلنا الى ناجرا ، فميزنا فيها ، • (10)

وبعث عبد المؤمن العساكر من تاجرا لغزو وهران وتلمسان وغيرهما • ثم سار الى مسان ، وهناك وقع أول لقاء هام بين الموحدين وأعدائهم المرابطين وحلفائهم ، وانتهى سمار الموحدين • فعر باشفين بن على الى وهران واعتصم بها ، وكان ينوى الجواز الابدلس ان غلب على أمره ، ولكنه لم بنمكن من تحقيق خطته هذه ، ومات ليلة ومضان سنه 539 هـ ، عندما غادرالحصن الذي لجأ اليه متوجها الى شاطىء البحر ، منطنا فرسنه ، فسفطت به من أعلى جرف •

وكان لوفاة تاشفين بن على أثر بالغ فى رقع معنويات الموحدين ، وانهيار دولسة لرابطين · وسرعان ما استولى عبد المؤمن بن على على مدينة وهران ، ثم تلمسان ، ثم اس ، فمكناسة ، وسلا ، وأخيرا مراكش ، التى فنحت فى شوال 541 هـ ، بعد صار دام حوالى 11 شهرا · وبسقوط مراكش ، ومفنل استحاق بن على بن يوسف ، حر أمراء المرابطين ، انقرضت الدولة المرابطية ، وتم النصر للموحدين ·

رم كان لعبد المؤمن دور هام فى القضاء على ثورة ابن هود وحلفائه ، فى المغرب لاقصى ، وعلى ثورة قبائل عديدة ، مثل برغواطة ودكالة ، كما وجه عناية خاصة لبسط هوده على حزيرة الاندلس .

ومى سنة 544 هـ، وقع حادث الاعتراف ، الذى تحدث عنه البيذق ، ولم يذكره عرم من المؤرخين ، وهو عبارة عن نصفية كبرى ، منل التمييز فى عهد ابن تومرت ، خلص عضلها عبد المؤمن من كل من كان يظهر معارضته للدولة الموحدية ، أو لا يمتثل معالسها ، ومجموع فنلى الاعتراف ، حسبما ورد فى كتاب البيذق ، يبلغ 32.730 محسبا .

<sup>(10)</sup> البيذق . أخبار المهدى ابن تومرت ، ص 99 ـ 100 .

ولم نتوفف عمليات الموحدين التوسعية في عهد عبد المؤمن عبد هذا الحد ، بل نهض سنة 547 هـ ، في انجاد المعرب الاوسيط وأفريفية ، فقضي على دولة الحماديين ، واستولى على عاصميها نجاله ، والمناطق النابعة لها ، وعلى فسيطينه وعباية ،

نم بهض مرد باسه الى افريقية ، وكان النصاري النورمان قد اختلوا المهدية ومدنا أحرى ، فادمين من صفلية ، فاستولى عبد المؤمن على يونس ، نم حاصر المهدية ، وأرسل أنباء دلك ، العسائر لاحتلال بافي مدن المنطقة ، وفي محرم 555 هـ ، استسلمسن المهدية ، وعادرها العراه النورمان بهائيا ،

و باست لا، عبد المؤمن على سائر اراضي افريفية بم يوحيد بلاد المغرب الاستلامي كلها ، وحصموها ، لاول مره في الباريخ ، لسلطة معربية موحده .

ولاسك أن عدا الحادب بكسى أهمنه عظمى بالنسبة لناريخ المعرب ، ولناريسيخ العالم الاسلامي بسبقة عامة ، اد أن دولة الموجدين أصبحت بمثل أكبر قوة عسكرية وسناسنة في العالم الاسلامي ، الذي كان بعاني ، منذ أكبر من نصف قرن ، من خطر المروب الصليبة ، وأصبحت آمال المسلمين تنوجة الى هذه الدولة الجديدة القوية لا فوترجو منها أن بدافع عن حوزتهم ، وتساهم في رد عدوان النصاري الصلبيين ،

وقد دكر عبد الواحد المراكسي أن عبد المؤمن من أنباء عودية الى المغرب الاقصى ، معد عده الحركة الوقفة ، على الفرية التي تسبي باحرا ، لزبارة فين أمة ، وصلة من عباك من دوى رحمة « فلما أطل عليها والحيوش قد انتشرت بين بدية ، وقد خفقت على رأسة أكبر من بلايمائة زاية ما بين ببود وألوية ، وهزت أكبر من مائتي طبل على رأسة أكبر من بلايمائة زاية ما بين ببود وألوية ، وهزت أكبر من مائتي طبل وطبولهم في بهاية الكبر وعاية الفحامة ، بخيل لسامعها إذا ضربت أن الارض من بحية بهيز وبحس قلية بكاد بتصدع من شده دويها \_ فخرج أهل القرية للقائة والسينيم علية بالحلاقة ، فقالت أمرأه عجوز من عجائز الفرية ، ممن كانت تصبحب أمة هكذا بعود العرب إلى بلده ا يقول ذلك رافعة صونها ه ، (11)

وفي سنة 557 عن بدأ عبد المؤمن بحهز الجبوش والاساطيل لغزو النصاري في ------(11) عبد الواحد المراكثي ، المعجب ، ص 232 .

1

إندلس ، وغادر مراكس الى سلا حبث تجمعت الهواب الموحدية منتظرة الجواز الى الدلس ، غير أن عبد المؤمن مرض أتناء ذلك مرضا حطيرا ، نوفى من جرائه فى 27 مادى الآحرة سنه 558 هـ ، بعد حكم دام 34 سنة ، قضى نصفها فى محاربة المرابطين ، النصف الآخر فى فمع النورات وبسط نهوذ الدولة ، وينظيمها وسبير شؤونها .

هذا ولم تنجل عبقرية عبد المؤمن في المجال السياسي والعسكرى فحسب ، بل الهرت أبضا في المجال الحضاري والمنظيم الاداري والمالي وعير ذلك · ويؤنر لعبد المؤمن بناء المسجد الاعظم بتازا ، ومسجد تبنملل ، وجامع الكتبية بمراكش · كما أمر محصين حمل الفتح بالاندلس ( وهو جبل طارق ) ، وبناء أسوار بازا وببنملل ·

وعبن على الولابات أبناءه ، وجعل عجانبهم أبناء أشياخ الموحدبن ، مثلما كان بحتل حاييه الشيخ أبو حفص عمر الهننائي المنزله البائية في الدوله ٠٠٠ ثم عين عبد المؤمن حد أبيائه وليا للعهد ، حاعلا بذلك لنعبين الامام نظاماً لا تختلف عن بهية السدول لاسلامية ، هو النظام الوراثي ٠

ومن حهه أحرى ، فأن عبد المؤمن ، عندما عاد من غزو افريقيه سنة 555 هـ ، رأى سرورة فرض ضرائب أخرى غير الضرائب الشرعبة ، فأمر بنكسير بلاد المغرب بالفراسخ الامنال طولا وعرضا ، وأسقط من المساحة النلت في الجبال والانهار والطرق الصحارى ، وما بقي قسط عليه الحراج ، والزم كل قبلة قسطها .

وقد أدى قرض هذه الضرببة الى توزيع عادل للجباية على مختلف القبائك (ما عدا المصامدة ، الذين أعفوا منها ) ، والى حصول الدولة على أموال واقرة ، احتفظ بها الخلفاء الموحدون في ببت المال لوقت الحاجة ، وصرفوها لما قاموا به من انجازات أسحمه ، ولعل هذه الاجراءات قد أعضبت الرعابا ، الا أنها لم تحدث أبة ثورة على المدولة ،



ولم بتوقف عمليات الموحدين التوسعية في عهد عبد المؤمن عند هذا الحد ، بل تهض سنة 547 هـ ، في انجاد المعرب الاوسيط وأفريفية ، فقضي على دولة الحماديين ، واستولى على عاصمها بجابه ، والمناطق التابعة لها ، وعلى فستطيبه وعنابة ،

ثم بهص مره باينه الى افراهية ، وكان النصاري البورمان قد اختلوا المهدية ومدنا أخرى ، قادمين من صفلية ، فاستولى عبد المؤمن على يونس ، يم حاصر المهدية ، وأرسل أثناء ذلك ، العسا از لاحملال بافي مدن المنطقة ، وفي مجرم 555 هـ ، استسلمنت المهدية ، وعادرها العراه البورمان بهائيا ،

وباستبلاء عبد المؤمن على سبائل اراضي افريقية يم يوحيد بلاد المغرب الاسلامي كلها ، وحصعوها ، لاول مره في الباريخ ، لسلطة مغربية موحده .

ولاسك أن عدا الحادث كسى أعمله عظمى بالنسبة لناربخ المعرب ، ولتاريسخ المعالم الاسلامي نصفه عامه ، اد أن دوله الموحدين أصبحت بمثل أكبر فوه عسكرية وسياسمه في العالم الاسلامي ، الذي كان بعاني ، منذ أكبر من نصف قرن ، من خطر المروب الصليبة ، وأصبحت أمال المسلمين بنوجه الى هذه الدولة الجديدة القوية لا فوترجو منها أن بدافع عن حورتهم ، وتساهم في رد عدوان النصاري الصليبيين ،

وقد ذكر عبد الواحد المراكشي أن عبد المؤمن من أثناء عودته الى المغرب الاقصى ، مد هذه الحركة الموقفة ، على الفرية التي تسبي تاجرا ، لزيارة قبر أمه ، وصلة من عباله من دوى رحمة ، قلما أطل عليها والجنوش قد النشرت بين يدية ، وقد خفقت على رأسة أكثر من بلايمائة رائه ما بين بنود وألوية ، وهزت أكثر من مائتي طبل بوطمولهم في نهاية الكثر وعاية الفخامة ، بخيل لسامعها أذا ضربت أن الارض، من تعند بهنز وتحس قلية بكاد بنصدع من شدة دويها للقرية ، ممن كانت تصحب والسينم علية بالحلاقة ، فقالت أمراه عجوز من عجائز القرية ، ممن كانت تصحب أمه هكذا بعود الغريب إلى بلده النفول ذلك رافعة صوتها ، • (11)

ندلس ، وغادر مراكش الى سلا حيث نجمعت العواب الموحدية منتظرة الجواز الى ندلس ، غير أن عبد المؤمن مرض أنناء دلك مرضا حطيرا ، نوفى من جرائه فى 27 ادى الآخرة سنه 558 هـ ، بعد حكم دام 34 سنة ، فضى نصفها فى محاربة المرابطين ، نصف الآخر فى فمع النورات وبسط نهوذ الدولة ، وننظيمها وتسبير شؤونها .

هذا ولم نتجل عبقریه عبد المؤمل فی المجال السیاسی والعسكری فحسب ، بل رت أبضا فی المجال الحضاری والمنظیم الاداری والمالی وغیر ذلك ، وبؤتر لعبد من بناء المسجد الاعظم بنازا ، ومسجد نینملل ، وجامع الكنبیة بمراكش ، كما أمر حصین جبل الفنع بالاندلس ( وهو حبل طارق ) ، وبناء أسوار تازا ونینملل ،

وعين على الولايات أبناءه ، وجعل بجانبهم أبناء أشماخ الموحدبن ، متلما كان بحتل البه الشمخ أبو حفص عمر الهنتاني المنزله المانبة في الدوله ٠٠٠ ثم عين عبد المؤمن لد أبنائه ولبا للعهد ، جاعلا بذلك لتعبين الامام نظاماً لا بختلف عن بقية المحدول مسلامه ، هو النظام الورائي ٠

ومن جهة أخرى ، فأن عبد المؤمن ، عندما عاد من غزو أفريقية سنة 555 هـ ، رأى رورة فرض ضرائب أخرى غير الضراء بالشرعية ، فأمر بتكسير بلاد المغرب بالفراسخ لامال طولا وعرضا ، وأسقط من المساحة النلث في الجبال والانهار والطرق لصحارى ، وما بفي قسط عليه الحراج ، والزم كل قبيلة قسطها .

وقد أدى فرض هذه الضريبة الى توزيع عادل للجباية على مختلف القبائسل ما عدا المصامدة ، الذين أعفوا منها ) ، والى حصول الدولة على أموال وافرة ، احتفظ الخلفاء الموحدون في بيت المال لوقت الحاجة ، وصرفوها لما قاموا به من انجازات خمه ، ولعل هذه الاجراءات قد أغضبت الرعايا ، الا أنها لم تحدث أبة ثورة على موله ،



ولم بنوفف عمايات الموحدين التوسعية في عهد عبد المؤمن عبد هذا الحد ، بل نهض سينة 547 هـ ، في الحاه المعرب الاوسيط وافر هبه ، فقضي على دوله الحماديين ، واستولى على عاصمتها بحايه ، والمناطق التابعة لها ، وعلى قستطينه وعنابة ،

نم بهص مره بابنه الى افريقية ، وكان النصارى النورمان قد اختلوا المهدية ومدنا أخرى ، فادمين من صفليه ، فاستولى عبد المؤمن على نونس ، بم حاصر المهدية ، وأرسل أثناء ذلك ، العساكر لاحتلال بافي مدن المنطقة ، وفي محرم 555 هـ ، استستلمست المهدية ، وعادرها العراه النورمان بهائيا ،

و باستندا، عند المؤمن على سائر اراضى افريقيه بم توجيد بلاد المغرب الاستلامي كلها ، وحصعوها ، لاول مره في الباريخ ، لسلطه مغريبة موجده .

ولانيك أن هذا الحادث بكنسى أهمية عظمى بالنسبة لناريخ المغرب ، ولتاريسخ العالم الاسلامي نصفة عامة ، أد أن دولة الموحدين أصبحت بمثل أكبر فوه عسكرية وسناسية في العالم الاسلامي ، الذي كان بعاني ، سذ أكثر من نصف قرن ، من خطر المروب الصليبية ، وأصبحت آمال المسلمين بنوحة إلى هذه الدولة الجديدة القوية لا فوترجو منها أن بدافع عن حوزتهم ، وتساهم في رد عدوان النصاري الصليبين ،

وقد ذكر عبد الواحد المراكش أن عبد المؤمن من أثناء عوديه الى المغرب الاقصى ، يعد هذه الحركة الموقعة . على الفرية التى يسمى باحرا ، لزباره قبر أمة ، وصلة من هماك من دوى رحمة ، قلما أطل عليها والحيوش قد انتشرت بين يدية ، وقد خفقت على راسة أكثر من تلايمائة راية ما بين بيود والوية ، وهزت أكثر من مائتي طبل من يحله في بهاية الكر وعاية الفحامة ، تخبل لسامعها أذا ضربت أن الارز من بعيد بهيز وبحس قلبة يكاد بتصدع من شده دويها – فخرج أهل القرية للقائة والسيلم علية بالحلاقة ، فقالت أمرأه عجوز من عجائز القرية ، مين كانت تصحب أمة هكذا بعود الغريب إلى بلده ا يقول ذلك رافعة صوتها » ، (11)

ومى سنه 557 هـ بدأ عبد المؤمن بحهز الجبوش والاساطيل لغزو النصارى فى

الاندلس ، وغادر مراكش الى سلا حيث بجمعت العواب الموحدية منتظرة الجواز الى الاندلس ، غير أن عبد المؤمن مرض أثناء ذلك مرصا خطيرا ، نوفى من جرائه فى 27 حمادى الآخرة سنه 558 هـ ، بعد حكم دام 34 سنة ، قضى نصفها فى محاربة المرابطين ، والنصف الآخر فى قمع النورات وبسط نفوذ الدولة ، وتنظيمها وتسيير شؤونها .

هذا ولم تتجل عبقريه عبد المؤمن في المجال السياسي والعسكرى فحسب ، بل طهرت أيضا في المجال الحضارى والمنظيم الادارى والمالي وغير ذلك ، ويؤثر لعبد المؤمن بناء المسجد الاعظم بتازا ، ومسجد نينملل ، وجامع الكتبية بمراكش ، كما أمر بمحصين جبل الفتح بالاندلس ( وهو جبل طارق ) ، وبناء أسوار تازا وتينملل ،

وعين على الولايات أبناءه ، وجعل بجانبهم أبناء أشياخ الموحدين ، مثلما كان يحتل عجانبه الشيخ أبو حفص عمر الهننائي المنزلة البانية في الدولة ٠٠٠ ثم عين عبد المؤمن أحد أبنائه ولبا للعهد ، حاعلا بذلك لنعبين الامام نظاماً لا يختلف عن بقية الدول الاسلامية ، هو النظام الوراثي ٠

ومن جهه أخرى ، فأن عبد المؤمن ، عندما عاد من غزو أفريقية سنة 555 هـ ، رأى صرورة فرض ضرائب أخرى غير الضراء بالشرعية ، فأمر بتكسير بلاد المغرب بالفراسخ والامسال طولا وعرضا ، وأسفط من المساحة الثلث في الجبال والانهار والطرق والصحارى ، وما بعي قسط عليه الحراج ، والزم كل قبيلة قسطها .

وقد أدى فرض هذه الضريبة الى توزيع عادل للجباية على مختلف القبائك (ما عدا المصامدة ، الذين أعفوا منها ) ، والى حصول الدولة على أموال وافرة ، احتفظ لها الخلفاء الموحدون في بيت المال لوقت الحاجة ، وصرفوها لما قاموا به من انجازات صحمة ، ولعل هذه الاجراءات قد أغضبت الرعايا ، الا أنها لم تحدث أية ثورة على الدولة ،



#### الخاتمية

وختاما لهذا الحديث الموجز ، بجدر بنا أن نتساءل عن دور عبد المؤمن بن على فى ناسس دولة الموحدين .

يمكن العول بأن باسبس دوله الموحدين بدأ سنة 515 هـ ، وهو تاريخ بيعة ابن يومرت بيميل وقد بمكن ابن يومرت من نشر دعونه بين المصامدة ، وبسبط نفوذه في منطقة السوس الاقصى و ثم قام بمحاولات عديدة لمناهضة جيوش المرابطين ، الا أنها لم يكلل بالنجاح المامول منها و ولا جدال أن ابن يومرت هو صاحب الدعوة ، ومفكر الدولة الموحدية ، ومصلحها ، ومعنن يطبها و

اما عبد المؤمن فقد كان له الدور الاكبر في مواصلة دعوة ابن نومرت ، والسمير بالموحدين الى النصر ، فهو منتم الدعوة ومحقق الانتصار ، وقد وجهها توجيها خاصا ، ربعا كان لا بنقق بناما مع نظرية ابن تومرت ، اذ جعل نظام تعبين الخلفاء وراتيا ، وعين أحد أننائه ولنا للعهد ، وقرص الجراج على المسلمين ، ولم يتمسك باستشارة ، المحالس الني أسنسها ادن ومرت ، كمجلس العشره ، وأهل خمسين ، وغير ذلك ،

ولاشك أن ناسيس دوله الموحدين قد غير الاوضا عالسياسية في المغرب الاسلامي نغيرا جدرنا . حيث قصى على مختلف الدول القائمة به قبلها ، وعوضها بدولة تضم كل أرحائه بعب سلطة واحده ، محققا بذلك توحيدا سياسيا تحت شعار توحيد عفائيدي .

وكان من نصبب الجزائر أن ينولى أحد أبنائها هذه الانجازات الجليلة ، وأن يحقق مذا الهدف العظيم .

# الحسسلاج والقرامطسة

الرحوم د معمود قاســم

عميد كلية العلوم (سابقا) وامعة القاهرة

يجب الاعتراف بأن كتابات لويس ماسينيون عن الحلاج تعد الرجع المعاصر الاول الذي يجب الرجوع اليه للكشف عن المدمح تلك الشخصية العجيبة التي كان لها أثرها الديني في تاريخ الاسلام ، كما كان لها آثارها العميقة في التاريخ السياسي لهذه الامة ، دغذ أواخس القرن الثالث الهجري حتى يومنا هذا • كذلك ينبغي أن نشيد بالجهد العظيم الذي بذله ماسينيون في جمع مادته وحشد النصوص والوقائع من التراث الفكري

فى الاسلام، فانه جهد ينو، به الختصون، ويكاد يدفعنا الى القول بأن نوعا من المودة بين ماسينينون وفكر الحلاج هو الذي ساعده على بذل هذا ابهد الخارق للعادة ·

عير أن هناك ظاهرة أثارت اهتمامنا فيما كتبه و ماسينيون ، وبخاصة في كتابه الضحم عن الحلاج . و شمهيد الصوفية في الاسلام » ، وهي أنه بدأ شديد الحرص

على نعى الصاة بين الجلاح والفرامطه ، وقد ظل تؤكد لنا أن هذا المنصوف لم يكن داعية سباسبا : بل انتهى به الحب الألهى إلى النصحية بنفسه على مذبح هذا الحب ، كذلك بؤكد لنا . دون ملل ، أن الجلاح أنان منصوفا سينا أزاد العمون الروح الدينية في بيئة حفت عاطفتها الروحية ، وتحسيك الفشور الدان دون ليه ، وقد ظن « ماسينيون » وتعص الاميدة أن الحلاج ، الذي قال الحاول الله قية ، العد حسرا بين المسيحيسة والاسلام السين ، وقع ذلك ، قان هذا الحرص الشديد على نفى الصلة بين الحلاج والفرامطة قد اؤدن ، على عكس ذلك ، توجود هذه الصلة بنيه وبسهم ،

والك هي المسالة التي درند . بحن ، أن يسبن وحة الحق قيها ، وتخاصة لأن المستثنون المعترف في موطن ما من أسانة عن الحلاج دان موقف هذا المنصوف من وربضة الحج أن سبباً في أدانية ومصرعة ، وأنه حرد مكة من أقصلتها وقداستها ، مما سجم أ هرامية على مهاجميها والقبك بالحجاج وهذم الكعبة ونزع الحجر الاسود منها ، ثم أرسالة إلى هجر ، حيث بقي هناك بحوا من أبين وعسرين سببة ، قلم يعد إلى موضعة الابعد بن أستثمرت الفادامية ، وبعد أن بيت الحكم القارسي في بغداد بدلا من الحكم العربي .

ولكى اسار على الهج واضح ، ولكالا نظى الطراق في كثير من الشعاب التي يقفز النها احدانا الهكار الموجهة عند الها احدانا الله من أحداث ، على أن نقارن فيما بعد بين هذه الحركة وبين ما نجده الفرامطة وما أدب الله من أحداث ، على أن نقارن فيما بعد بين هذه الحركة وبين ما نجده في آمات ، ماسسود ، من وقائع الوشك أن تقصح عن صلة وتبقة بين الحسلاج والفرامطة (1) ، وتعلقد أن هذا المنهج المسق مع طبيعة الفيرة الزمنية التي عاش فيها الحلاح ، فقد عاصر حركين شعوبيين هاميين هما بوره الزنج وتورة الفرامطة ، وربما ، الحلام ولمنا المدود المربط احدى عامن المورس بالاحرى ، ودلك أمر ينسق مع طبيعة الاحداث الماراحية والاحتماعية ، وسوف توجز في عرض هذه الاحداث والايديولوجية المربطة به الفدر ما استعلم ، أي بالفدر الذي ستمح توضوح التكرة والمنهج في آن واحداد .

<u>څ</u> ر

 <sup>(1)</sup> سنحمص مقالا احر لمناقشة هذه الوقائع تفصيلا .

وبمكن الفول مدا بأن الفرن البالب الهجرى شهد عدة حركات سباسبة نرمى الى مورض الدولة العباسمة والسهبد لدوله علوبه . بعد أن فشلب حهود القرن النانى فى نقل الحلافة من الامورين الى آل البيب وكان من الطبيعى أن نصطبغ هذه الحركات مصبغة دبنية جلبا للانصار من الحابقين على الدولة العباسية ، وربعا كانت هناك دوافع احتماعية وسباسمة وعنصرية توجب الحيق على أصحاب هذه الدولة ولكن سارت البورات السياسية جنبا الى حيب مع طاهره دبنية ، اد كان ادعاء النيوه أو الربوبية أمرا مالوفا فى بلك الحقية الغامصة من باريخ الدولة العياسية التي بدأت بتحلل ، عمد لطهور عصر الدويلاب ، منذ أواحر القرن البالب نصفة خاصة و

ادن لم يكن الحسين بن منصور الحلاج أول من أدعى الالوهبة ولا آخرهم وقد سنفة كبيرون، كما ببعة آخرون فيما بعد، ويعضهم كان من تلاميذه، وتعنى به أبا عمره الدى عاس في النصف الماني من الفرن الخمس الهجري وليس من هدفيا أن يعرض بالنفصيل لتاريخ هؤلاء الذين أدعوا الربوبية، تغريرا بالسنج من العامة ومسائدة لبعض الحراب السياسية وفيك أمر بطول سرده، ويحرجنا عما بحن بصدده من الكنيف عن حقيقة الصلة بين الحلاج والقرامطة ولكن لما أن بذير على سببل المبال أن رجلا بقال له محمود بن الفرج البيسابوري ظهر في سامراء سنة 235 هجرية ونوعم أنه بني واحدرع كمانا أدعى أنه وران أوحى به المه وكما سيفقل الحلاج فيما بعد، عندما حاول عمارضة الفرآن بكتاب أدعى أنه وحى الهي وأما دلك النبي البيسابوري فقد أحضر عز وأصحابة إلى الخليفة المواتل ، وضرب صريا سيديدا فاعترف بكذية وأمر المنوكل أصحابة وكابوا سيعة وعسرين رجلا ، أن تصفعه كل واحد منهم عشر صفعات ، وذلك النبي أحدوا له مصحفا فيه تلام فد ديجة » و)

وفى سنة 250 هجربة طهر أحد العلوبين بالكوفة وهو يحبى بن عمر ، ودعا الى الرضا من آل محمد أى النب العلوى فاحتمع الناس الله وتبعه بعض العامة من أهل بغداد ونابعه حماعه من أهل الكوفة ممن لهم تدبير وبصيرة في نشبعهم ، ودخل فيهم أخلاط

(2) الكامل لابن الاثير ج 7 ص 43 .

لا دبانة لهم ، لكن فشلب بلك الدوره وحملت رأس صاحبها الى الخليفة المستعين ، ثم طهر في السبه بنسبها علوى آخر فيانعه « الديلم » وكثر جمعه وأتاه كل طالب نهب وفتئه » بم استدلى على الربى ، وولى عليها رحلا من سبعته (3) ، وهكذا ساعد ضعف السبله له الرباه في بعداد على بنابع الفين فيه، وفي الموضى ، ثم على نجاح تسورة الربح التي بدأت في سبه 255 هـ ، واستمرت بحوا من حمسه عشر عاما .

الم المعلى الى النصر ، زملها الى لغداد " فزعم لها أنه ظهر له آبات عرف لها ما فى المسلم أصحاله ، وما المعلم كل واحد ملهم " ولك هى الكرامه التى نسبها الحلاج الى لمسلم أو لسلما الله صحاله فلما لعد ، فللمى حلاج الاسرار ، ومهما يكن من أمر فعد السلماء صاحب الربح استماله حماعه من لعداد لم النقل هو وألباعه الى البصرة في سلم 255 ، ومن الطراف أن الحلاج سلك عذا المسلك فقد اقتع حماعة من الاهواز

<sup>(3)</sup> مروح الذهب ج 4 ص 146.

بالانتقال معه الى بغداد فاستقروا بها ابتداء من سنة 292 هـ ، أما صاحب الزنج فقد احتار البصرة مركزا له بعد أن عزل والبها ، فأظهر هو أنه وكيل لولد الواثق لبيع السلاح . بم أخذ بستدرج العبيد ، وكون منهم جماعات بصب على كل حماعة منها رئيسا من بينهم ، وكان يعدهم الجنه ، فاجتمع لديه عدد كبيرمن غلمان أهل البصرة الذين أهبلوا علمه خلاصا من الرق والبعب ، وأفسم لهم أنه لن بخونهم ، ولما جاء أصحاب العبيد بطالبون بارفائهم « بصحهم وأمر عبيدهم بضربهم » لكنه كان يأخذ من كل عبد بنظم اليه خمسه دبانير ، وهو بقس الإسلوب الذي طبقه القرامطة مع أصارهم فيما بعد ، ولما دوى امره سار الى الفادسية وينبها هو واصحابه ، نم عاد بهم وهاجم البصرة ورسما بالغ المسعودي صاحب كمات مروج الذهب في بعد القبلي والغرفي من وربما بالغ المسعودي صاحب كمات مروج الذهب في بعد القبلي والغرفي من الصربين ؛ اد بقول ان عدد هؤلاء كان 300.000 نس ، بم برسم لما المسعودي صورا بسعه لكارنه البصرة فيقول : « واختفى كبير من الباس في الدور والآبار ، فكانوا يظهرون بالديل . فيأحذون الكلاب فيذبحونها وباكاونها ، والقدران والسنانير فاقنوها ، وكانوا ادا هات مهم الواحد أكبوه » .

وهكذا لم دامت حراكه الزنج أن كمنف عن وجهها الحقيقى ، فببعت النساء من نسل الحسن والحسين والعماس وعيرهم من الهاشم بن والفرشبين فى اسواف الرفيق « نباع الحاربه منهن بالدرهمين والملانه ، وبمادى علمها بنسبها . هذه ابنه فلان الفلانى • لكل ربجى منهم العشره والعشرون والملانون إطؤهن الزنج ، وبخدمن النساء الزبحات •

وكان من عادة صاحب الزنج أن بقنل الاسرى • فأنار الرعب فكانت بعض المدن سلم حصونها دون ومال ، كما فعل أهل عبادان • وقد دخل الأهواز وخربها ثم أحرفها • ولم مكن بحنرم وعدا أو عهدا مع أعدامه • ذلك أمه لما دخل البصرة «أقام يفنل ومحرف وم الجمعة ولبله السبب وبوم السبت • ولما طلب أهل البصره الأمان أمنهم • فلما تحمعوا في دار حددت لهم غدر بهم وأمر أصحابه تقتلهم • • وأحرفت البصرة في عدم مواصع ، واسمع الحربي • وفناوا اللمن رأوه بها • قمن كان من أهل اليسمار

أخذوا ماله ووماوه ، ومن كان فقيرا قناوه لوقة » وهذا هو ما فعلوه بمدينة واسط عندما دحلوا الهور في سنة 261 مد ، ولم سمكن جنوس الدولة العباسية من الصمود أمام طائفة الزيح وصاحبها الا ابتدا، من سنة 267 عد عندما هزمهم أبو العباس الموفق الهزيمة الاولى ، فكان عد دو أول الفتح (4) ، ثم كمب الموفق الى صاحب الزنج كتابا بددره وبه الى اليونة مما أفترف من سقك الدماء وانتهاك المحازم وأحراب البلاد وأدعاء النبود والرسائة ، كن البائر لم سنتجب ، فعاصر الموفق مدينته التي سماها «المختارة» وصدق علمة المصار وأحاد البائر النفسي في أعوان صاحب الزنج فأخذ هؤلاء يتسللون من المدنة المحاصر، ومن ينتهم نقص القواد ، وكنوا نظلمون الإمان من الموفق فأمنهم ، وظل تحاصر المدنة حتى استد الحوع بين فيها ، فكان الواحد منهم بأكل صاحبة أدا أنفرد به ،

وأحيرا المحم الموقق المدينة المحاصرة وأحرق قصورها وأنف دالنسباء والاطفال • واستطاع القصاء على يوره الربح في سنة 270 هجرية » • (5)

اكن ما ليب ن سيب أوره حديده بهد وقاه الموقق في سينه 278 ، وتعنى بها تورة القرامته التي المندن قراء من الزمان وقد انهم الحلاج بأنه من كبار دعاتها والمروجين لها بحث سيد ر من النصوف وادعاء الالوهية الى حانب المناداة بابطال قرائض الاسلام من صلاه وقسيام وحج وركاه ، وتوحيد أنصا ، وسنرى كيف حاول « ماسينيون » جاهدا أن يقي عنه النهمة السياسية ، وإن أقر بأن الحلاج بادى باسقاط التكاليف وبأن الولى أعلى مريبة من النبي ، وله أن يستح الشريعة وأن بقرر عبادات جديدة ، وعلى الرغم من عدا القاصل الرمني بين بهاية بوره الزيج وبداية نورة القرامطة قانا تجد أنفسينا في الواقع أمام توره منصلة احيد تعطيطها والإعداد لها بصور متقاربة ، وهذا أمر شود النجرية المعاصرة بصدقة ، فلم ديل منهم من حوزسيان فهيف الى سواد الكوفة ، واظهر الزعد والنقشف ، وأعلم الناس أنه جاء

 <sup>(4)</sup> الكامل لاس الاثير ج 7 ص 121 .
 (5) نفس المصدر ح 7 ص 159 .

بدعو الى امام من آل ست الرسول • ولما مرض هذا الداعي المتشبع حمله رجل من أهل الفرالة الني نزل لها ويسلمي « فرمط » إلى داره ، وعلى به حتى شلقي « ودعا أهل تلك الناحمه الى مذهبه ، و الن الخذ من الرجل اذا أجابه دينارا وزعم أنه للامام ، ، ثم جعل برسم لجماعته صلوات خاصه ، كتلك الني رسمها الحلاج فبما بعد حتى يعفيهم من الصلاة باعبراف « ماسيندون » نفسيه ، فاستغل الناس به عن أعمالهم ، ولا سيما بعد أن أفنعهم، هو الآخر ، بأنه صاحب معجزات • أما بلك المعجزه التي نسبت اليه فترجع الى أن أحد الملاك وجد تقصيرا في العمل ، فلما بحث عن سببه علم بأمر ذلك الرجل الذي يصرف الفوم عن أعمالهم، فاحذه وحبسه في بينه وأغاق باب البيب بمفناح ، ووضع المفتاح تحن وساديه ، عير أن احدى جواربه رق فلمها للرجل ، فأخدت المفتاح خلسة وأخرجت الرجل م سحنه ، نم أعادت المساح الى مكانه • ولما أراد صاحب الدار الفتك بسجبنه لم يجده «وشاع ذلك في الناس · فافتنن به أهل تلك الناحية، وقالوا : رفع · ثم ظهر في ناحية أخرى ,ولفى جماعة من أصحابه وغيرهم ، فسألوه عن قصبه ، فقال : لا يمكن أحدا أن سالى سىو، . فعظم في اعمنهم » وشبه هذه المعجزة التي افننن بها بعض أهل ذلك العصر ما نسب الى الحلاج فيما بعد من أنه كان بخترق جدران سبجنه نم يعود اليه حسبما ر بد ٠ تم ان هذا العلوى المزعوم خاف على نفسه ، فخرج الى الشام واتخذ لنفسه اسم الرجل الذي حمله الى داره عندما أصابه المرض ، فعرف في موطنه الجديد باسم «قرمط» لكن هناك روامه أخرى تقول أن « فرمط » لفب لرجل كان تستواد الكوفة يحمل غلة. الافليم على نبران له وكان اسمه حمدان ٠

وأنا ما كان الامر في نشأه هذه الطائفة فمن المؤكد أنه كانت للقرامطة «ايديولوجية» استة لا ننسن مع ما بعرفه المسلمون عن دبنهم ، سنية كانوا أم شيعة • فقد ادعى العرمطى الاول أنه داعمة المسبح ، وأنه عسى وهو الكلمة وهو المهدى وهو جبريل • وينم أذا الخلط العجيب عن الطابع التلفيقي للماسونية القرمطية والباطنية بصفة عامة • و در أن المسيح نصور له في جسم انسان ، وأخبره أنه هو الحجة ، وحدد له أمورا أيره منها أن الصلاة أربع ركعان . ركعمان قبل طلوع الشمس ، وركعتان بعد

عروبها (6) ، وأن الرسل أولز العزم هم آدم ونوح وأبراهيم وموسى وعيسى ومحمد وهذا ما بعده عبد الاحتماعية التي لم نكن طائفه الفرامطة الا فرعا منها عهد اليه بالاعداد للدولة القاطعية في الشرف، على نحو ما سيكشف الجوادث عنه فيما بعد عندما دب الخلاف بين الطائفيين في عصر المعز لدبن الله و يخبرنا أبن الاثير أن « قرمطا » أنصل مصاحب ثوره الربح قبل مفيلة وأخبره أن معه مائة ألف ضارب بالسيف ولكن لم يتفق الرحلان لنعص البروق المذهبية وقد انفقت الرحلان لنعص البروق المذهبية فقد انفقت أساليب النائفيين إلى حد كبير من سبى النساء والجواري وقتل الاسرى والسلب والنهب ، مما شعر توحده الفكر في النخطيط والنخطيط والنخطيط والنخطية فقد الفكر في النخطيط والنخطيط والنخطيط والمها والنخطيط والمها والمها

ومى أول الامر ، طهر بشاط حركه الفرامطة بالبحرين سنة 281 هـ ، فقد ادعى رسولهم الى هذه المنطقة ، وهو يحمى بن الهدى ، به رسول المهدى المنتظر ، وأنه جا للمدعوهم الى مناصرية وأحدرهم انه سبطهر عما قريب « وكان قيمن أجابة أبو سبعيد الحمالي ، وكان بينع للماس الطعام ، ، بم عاب عنهم يحبى بن المهدى مدة ، ثم رجع ومعة كمات برعم أنه من المهدى الى شبعية » وقية بطلب الى هؤلاء أن يدفع كل رجل منها سبة دياير ويليس لرسولة ، قدعوها الله ، بم رجل عنهم مرة ثانية ، ولما عاد طلب المهم يكتاب أحر من المهدى أن يدفع ما يطلب اليهم عن طبب خاطر ، وقيما بعد كان المحتى في احدى حرائر البصرة بشمرون الذراع في الجنة بمائة دينار ، كما يخبرنا المحتى في احدى حرائر البصرة بشمرون الذراع في الجنة بمائة دينار ، كما يخبرنا الامام العزالي ، وفي أننا، ذلك كله توثقت صلة هذا الرسول بأبي سعيد الجنابي حتى قبل ، على حد ما يروية لنا ابن الاثير ، أن أبا سعيد طلب الى زوجته أن تعنى عنابة خاصاً يوسول المهدى لو أراد .

ئم النقل أحبى أن المهدى المادي المادي كلاب وعقبل وغيرهم و فاجتبعوا معه ومع أبى سنمند فعظم أمر أبى سنفيد ، وفي سننة 286 حشيد هذا الاخير جماعة من الاعراب والقرامطة بالبحران وجعل نغبر على ما حوله من القرى ، ثم سنار إلى القطيف ، وقتل من

<sup>(6)</sup> أنظر وصفا تفصيليا لفريغتى الصلاة والصوم عند القرامطة في كتاب الكامل لابن الاثير ج 7 ص 16 ــ 161 .

بها، وأظهر أنه بريد البصرة ، وطبيعى آننا لا نربد أن نغنرف هنا من المراجع التاريخية مهاصبل نورة الفرامطة الدى ثم مكن نورة اشترا آبية أنما خيل الى الاستاذ روجبه جارودى في محا يربه بالفاهرة سبسة 1969 (1) ، بل أنانب حرابة سياسية برمى الى الاطاحة بالدولة العباسية ، لكى بجعل مكانها دولة الفاطميين ، وهم من الاستماعيلية ، وكانت حروبها ، في التحليل الاخير ، اشبه بأساليب السطو وقطع الطريق والتنكيل بالابرياء .

لكن بنبغى أن يسير بابجاز إلى ان اساوب القرامطة آبان امتدادا لاسلوب صاحب الربح ، فقد أعار أبو سعيد الجنابي على نواحي هجر ، واقترب هو وأعوانه من البصرة في منه 287 هـ • وكان الجنابي يقمل الاسرى ويحرقهم • ولما بدأت حبوش العباسيين بنكل بالفرامطة في سواد الكرفة ، ظهر أحد دعائهم في الشيام في سنة 289 ، وزعم أنه محمد بن عبد الله بن محمد بن اسماعيل بن جعفر الصادق • وقد أطلق حماعة من انباعة على أنفسهم اسم الفاطميين • وبدا يهاجم العراق وأحرق مسحد الرصافة ، بم انبشر الفرامطة في «لك السنة بسواد بغداد التي ستصبح بعد سنوات قلملة ، مسرحا لاسمطورة الحلاج •

ومن الطراف أن نجد من ابن القرامطة رالا ان بمكن ان الكون هو أبضا موضوعا الاسطورة الخلاج ، وهو ابن أبى الفوارس الذى ادعى ان روح الله وروح أنبيائه قد خلب فبه لنعصمه من الزلل ولدوفقه الى صائح العمل ، فلما قبض عليه وأحضر بسين يدى الخلامة المعنضد قال الاله بنا هذا ان حلت روح الله فبنا فما بضرك ، وان حلت روح بدس فما المفعك لا فلا نسال عما لا يعديك ، وسل عما بخصك » نم جعل بجبه الخليفة أن العاسمين اعتصموا الحلافة ، فامر المعنضد بنعذيبه ، وقطع يدنه ورجليه ، ثم قتل صلب (8) ، وان لاهل بغداد في قنل ابن أبى الفوارس أراجيف كثيرة ، فقد قيل عمال للعض من حضر مفنله من العوام ، وقد أوضاه بحفظ عمامته ، انه سيعود بعد نعين أوما ، لا فكان اجتمع في آل يوم خلائق من العوام تحت خشبته ، ويحصون لعنين أوما ، لا فكان اجتمع في آل يوم خلائق من العوام تحت خشبته ، ويحصون لعنين أوما ، لا فكان اجتمع في آل يوم خلائق من العوام تحت خشبته ، ويحصون لعلم ، ويفيناون ، ويتناظرون في الطرق في ذلك » ، ثم بمت الاربعون ليلة فكثر لغط

<sup>(7)</sup> أنظر ردنا على جارودى ـ الهلال عدد يناير 1971 بعنوان الاسلام والاشتراكية .

<sup>(8)</sup> الكامل لابن الاثير ج 7 مس 185 .

العامه « فكان بعصبهم بهول هذا حسده و هول آخر دد مر ، وانما السلطان قد قنل رجلا آخر وصليه برصفه كيم بهين الماس » وبعد عده أعوام أعاد عوام بغداد هذا المخلاف فيما بنيهم ، بسبب مقبل الحلاج ، فقد سمع أحدهم الحلاج ، وهو في طريقه الى بنفيد الحكم ، بهول لابناعه لا بعزعوا ، سنادود البكم بعد لابين بوما ، وقال ابن زنجى انه سمع آنه وال باده سنتعود بعد اربعين بوما (9) ، ومهما يكن من أمر فقد ظل أبو الهوارس مصلوبا فيرد طويله من الرفي بعد أن طلى حسمه بالصبر وغيره من الاطلبة الفاصية والماسكة ، بم دمان به أعلى بعداد فانزله حماعة من العامة من خشبته ، وجعلوا المامة بالقسيم وراده عمري ديهم عدد كيم على بحو ما بروى لنا صاحب مروج الذهب ، العامة بالقسيم وراده عمري ديهم عدد كيم على بحو ما بروى لنا صاحب مروج الذهب ،

والدو أن الحلام الذي آن الحوب حراسان منذ سمة 285 هجراله لفترة المندت نحوا من حمس سنوات ، كان سدند اللهفة على ظهور المهدى المنتظر فأخذ يفسيم بسنة 290 هـ، وهي السنة الذي كان نفسيم بها بعض دعاة الفرامطة في خراسيان أبضيا عيل بحواما بمنفصل الفول فيه المصال فيما بعد ، وأنا ما كان الامر فان بلك السنة عي الذي ناهب فيها أوره الفرامطة أوجا من العنف ، فقد حاصر الفرامطة فيها دمشق وصنفوا على أهلها وأنبرف كبير دن أهل دمسق على الهلاك ،

ولما ومن الحسين شبيح الفرامطة في السام على باب دمسق احتمع من بقى منهم على سيمه أحمه الحسن الذي سمى نفسه أحمد ، نم سار الى دمسق وصالح أهلها على خراج دفووه الله ، فانصرف عميم ، وابحه الى حمص وقد لقب نفسه بالمهدى أمير المسؤمنين اولما أطاعه أعلى حمله ومعره النعمان وغيرهما، وتدر أعام ومعره النعمان وغيرهما، وتدر أعام ومدر السنا، والصبيان ، نم سار الى تعليك فقيل عامة أهلها ، نم سار الى سليمه قميعه أعلها بم صالحهم ، وأعطاهم الأمان ، فقتحوا له بابها ، فبدأ بمن فيها من بني ماشم وكان حماعه فقيلهم أحمعين ، نم قنسل البهائم والصبيسان » فيها من بني ماشم وكان حماعه فقيلهم أحمعين ، نم قنسل البهائم والصبيسان » (على بحو ما نقعل اليهود في حروبهم) بم حرج منها وليس بها عين نظرف » وفي الجملة، سبك مسيد صاحب الربح فجعل بحرب الفرى ويستى ويقتل ويحرق ، حتى جاءت سبك مسيد صاحب الربح فجعل بحرب الفرى ويستى ويقتل ويحرق ، حتى جاءت حدر سن الحديثة المكتفي و درلت بالفرامطة بعض الهزائم وأسرت زعيمهم الذي كان يلقب

 <sup>(9)</sup> ماسیمیور کتاب الحلاح ج نم میں 301 .

أنابي شامة ، وحمل هذا الفرمطي الى بغداد ومعه نفر من اصحابه فقطعت أيدبهم وأرجلهم نم ضربت أعناقهم ، ورفعت رأس أبي شامة على خسبة ونصبت على الجسر ·

لكن سرعان ما تجمع القرامطة عندما جاءهم كتاب من أحد زعمائهم ، وهو ذكرويه ابن مهرويه يخبرهم فيه انه قد أوحى اليه « أن صاحب الشامة وأخاه المعروف بالشيخ الهلان . وأن أمامه الذي هو حى نظهر بعدهما ونظفر » وبدأت جيوش القرامطة تغير على دمشق من حديد ، وعلى طبربة • وقد فعاوا بهذه المدبنه الاخيرة ما فعلوا بغيرها من بنيل وسمى • ثم أعدوا عدنهم للاسميلاء على الكوفة وانجهوا البها يحملون راياتهم المنضاء وهي شبه رابات الاسماعيلية في أونها • فلما عجزوا عن فتحها ساروا الى الهادسية ، وقد ادعى ذكروبه أنه من أولماء الله ، وكان أنباعه متى رأوه سجدوا له أما كان نقدل أنباع الحلاج • وقد استطاع ذكروبه أن بهزم جيش الخليفة في سنة 293 بعد أن نصب له كميما وقمل منه عددا كبيرا • ثم جعل القرامطة يقطعون الطريق على أحاج من أهل حراسان • وربما أمكن تعسير دلك نانهم كانوا حريصين على جعل خراسان ألحاج من أهل حراسان • وربما أمكن تعسير دلك نانهم كانوا حريصين على جعل خراسان المرامطة بطفن بالماء بين القبلى يعرضن عليهم الماء • فمن كلمهن فتلنه » (10) تم جهن المكمى الجبوش وقتل من القرامطة خلقا كثيرا ، وأصيب ذكرويه بضربة سيف في المكمى الجبوش وقتل من القرامطة خلقا كثيرا ، وأصيب زكرويه بضربة سيف في أسمى اله خراسان حتى لا ينقطع الحاج •

ومى أثناء الصراع بين القرامطة وخلفاء بغداد ظهر مدع آخر للربوبية فى سنة 289 م فبض على الحلاج فى 301 و يقول ابن الاثير عنه انه كان « مشعبذا فى قول بعضهم صاحب حفيقة فى قول بعضهم ، ومعه صاحب له ، فقيل انه يدعى الربوبية » (11) قسما بعد قال الامام الجوبنى امام الحرمين ان الحلاج كان من دعاة القرامطة « وانه اتفق و والجمالى وابن المقنع على افساد عقائد الناس ، وتفرقوا فى البلاد ، فكان الجنابى

<sup>(10)</sup> الكامل لابن الاثير ج 7 ص 195 \_ 196 .

ــ (10) نفس المصدر . أ

<sup>(11)</sup> البداية والنهاية ج 11 ص 143 - 144 . وماسينيون نفس المصدر ص (11)

في هجر والبحرين ، وابن المفقع ببلاد النرك ، ودخل الحلاج العراق » غير أن ابن خلكان الذي تفل كلام الجويني الاحظ أن ابن المفقع كان قبل الحلاج بزمن طويل ، أي في أيام السماح والمنصور ، ولذا احد ابن أبير صاحب المدانة والنهابة يصبحح كلام المام الحرمين فيمول أن الثلاثة الذين احتمعوا في عصر واحد على أضلال الناس وافساد عمائدهم هم الحلاج وابن السمعاني ، وهو أبو حعفر بن محمد بن على ، وأبو طاهر سليمان أبن أبي سعيد بن الحسين بن بهرام الحيابي الفرمطي » (12) ، ومهما يكن من شيء فقد ظهر أمر الحلاح والبشر داره في سينة 299 هـ ،

عبر آبه لم الكي لمصل الى سعيد الحيابي ولاربعه من أكابر رؤساء الفرامطة على يد أحد حدمه من الصفائية في سبة 301 هـ بالير كبير في حركة القرامطة التي مدت سلطانها على هجر والاحساء والقطاعت والطائف وسائر بلاد البحرين وأخذ القرامطة معلما بقطعون الطربي على الحجاج بعد حروجهم من مكة وزادت حركة القرامطة عنفا عندما بزعمها أبو طاهر ابن أبي سعيد الحيابي وكان في السيابعة عشرة من عمره عندما فتك بالحجاج العرافيين في سمية 313 وعمدنذ خرج نسوة العراق ممن قتل أزواجهن في الساء العودة من الحج ، ومين بكيهم ابن الفرات في بغداد « وجعلن بنادين القرمطي أبو طاهر وما المسلمين في طربي مكة ، والفرمطي الكبير قد قتل المسلمين في بغداد وعمد المامة منابر الجوامع وسودوا المحاريب » (13) وعمد الحليفة وأعراسة عن الوقوف في وحة الفرامطة ، فدخل القرمطي الصغير الي الكوفة وأرسل الي الحليفة وأعراسة منا البصرة والإهواز ، فلما لم يلق جوابا نهب الكوفة ثم عاد الي هجر ، وسائل أحوال الحكم في بغداد ، م ساز أبو طاهر القرمطي الي الكوفة في سية 315 وهزم الحيوش الني حاولك الإنقاع به وأعوانه ،

وهناك ظواهر دات دلاله حاصة شير الى وجود صله وثيقة بين القرامطة وبسين العاطمين في بلك العنرة الغامضة من تاريخ الدولة العباسية وقت احتضارها • فمن دلك ما نفله البنا ابن الاثبر من أن انسانا حاء الى أحد وزراء بغداد وأخبره بأن « في

<sup>(12)</sup> الفهرست لابن النديم ص 191 طبعة بيروت . ج فلوجل .

<sup>(13)</sup> الكامل لابن الاثير ج 7 ص 50 .

جيرانه رجلا من شيراز على مذهب القرامطة يكانب أبا طاهر بالاخبار واحضره وساله واعترف و وقال ما صحبت أبا طاهر الالما صح عندى انه على الحق وأنت وصاحبك (أى الخليفة) كفار تاخذون ما ليس لكم ولابد الله من حجة في أرضه وامامنا المهدى محمد بن فلان بن فلان بن اسماعبل بن جعور الصادق المقيم ببلاد المغرب ولسنا كالرافقة والاثنا عشرية الذين يقولون و بجهلهم وان لهم اماما يننظرونه ويكذب بعضهم معما فيقول فد رأبته وسمعه وهو يقرأ ولا ينكرون وبجهلهم وغباوتهم وأنه لا بجور أن بعطهم العمر ما بظنونه وقفال له : فد خالطت عسكرنا وعرفنهم فمن فيهم على مذهبك وقفال : وأنت بهذا العقل تدبر الوزارة وكيف علمع منى أن أسلم قوما مؤمنين الى قوم كافربن يفتلونهم ولا أفعل ذلك إفامر به فضرب ضرما شديدا ومنع الطعام والشراب قمات بعد ثلاثة أيام »

لكن ببدو أن هذا السخط الذى أظهره المهدى لم يكن الا ظاهر با فحسب ؛ بل ربما كان بخفى شيئا آخر اتفق عليه مع دعاة دولته ، ذلك أن الدولة لم نكن قد استقرت أنماما للفاطميين في المغرب ، لقد تظاهر أبو طاهر أنه سيرد الحجر الاسبود وأنه استرد

<sup>(14)</sup> نفس المسدر ج 8 ص 79 .

ما بمكنه من أموال مكة أما كسوه الكعنه وأموال المجاج فقد اقتسبمها الناس ولذا فلن استطنع ردها و ومهما بكن من سي فقد احتفظ أبو ظاهر القرمطي بالحجر الاسود في هجر ، ومات في سنة 332 دون أن ارده وظل الحجر الاسود في حوزة القرامطة حتى سنة 338 وما أعادوه في بلك السنة «فالوا الخذاه بأبر ، وأعدناه بأمر » وقد ردوه دون غوال أعادوه في بلك السنة «فالوا الخذاه بأبر ، وأعدناه بأمر » وقد ردوه دون غوال أعدال ومسوا رده مقابل 50,000 دسار «فلما أرادوا رده حملوه الى الكوفة وعلموه بحامعها حتى راه الناس ، بم حملوه الى مكه وكان مكنه عندهم النتين وعشرين سنة » (15) عبر أبنا بلاحظ أبه لم برد الا بعد القصاء على الدولة العباسية ، أذ لم يعدر أمة ما وحد محارية فراضة اخج بعد بجاح الدولة الاسماعيلية ،

وادا بهى بعد دلك ربب فى أمر الصالة بين الفرامطة والدولة الفاطمية الاسماعيلية فى المعرب في الناب بدكر حدا باربحما له دلالمه ، وهو أن المعز لدين الله كتب الى أحد رؤسما الفرامطة فى سمة 368 هـ ، أى بعد الانشقاق بين الفرامطة والفاطميين ، يذكره املك الصلة الوسقة بين الطائفة بين وذلك عمدما سار الفرامطة وعلى رأسهم الحسن أن اساحد بن الاحسماء على مصر لحصارها ، « فلما سمع المعز لدين الله صاحب مصر أنه أبرية فصد مصر أمن الله أمانا بدكر فيه قصل نفسه وأهل بينه ، وأن الديوة واحدة ، وأن الدرامية أيما كانت دعونهم المه والى آبائه من فيلة ، ووعظة وبالغ في تهديده ، وسير الكمات المه فكنت حواله ، وصل كمانك الذي قل تحصيلة ، وكبر تفصيلة ، وتحل سائرون اللك على اثره والسلام » ، (16)

وهكدا لم بدت السفاق بن الفرامطة والفاطنين الا بعد تحقيق الهدف المسترك وهو الفصاء على دولة آل عباس • لكن الذي بعينا هنا هو أن نفسر عنف القرامطة في محاربة ، الحجاج والفيك بهم • وسيرى كيف أظهر « ماسبيدون » ، رغم محاولاته العديدة انكار الفيلة بن الحلاج والفرامطة ، أن بعنرف بأن الحلاج كان بريد ابطال فريضة الحبج • وسدو أن محاولة تدييس الكعية كانب هدفا أساسيا من أهداف الدعوة الفاطمية •

<sup>(15)</sup> نفس المسدر ج 8 ص 175 .

<sup>(16)</sup> نفس المبدرج 8 من 229 .

فقد تجددت هذه المحاولة حتى بعد انتهاء حرابة القرامطة بزمن طويل وقد روى لنا ابن الانير في أتناء كلامة عن حوادث سنة 414 هـ أن رجلا من مصر فام بعد صلاة الامام في المسجد الحرام ، وباحدى بدية سيف مساول وفي الاخرى دبوس « فقصد ذلك الرجل الحجر الاسود انه بستلمة ، فضرب الرجل الحجر الاث ضربات بالدبوس وقال : الى متى بعدد الحجر الاسود ومحمد وعلى ؟ فلممعنى مانع من هذا ! فاني أريد هسلم البيت و فحاف أكثر الحاضرين ، وتراجعوا عمه وكاد يفلت و فناز به رجل فضربة المبيد . وفطعة الناس وأحرقوه و وقمل من انهم بمصاحبته جماعة وأحرقوا و وثارت الفنة و والح الناس واضطربوا ، وأخذوا أربعة من أصحاب ذلك الرجل و فقالوا فلما كان الغد ماج الناس واضطربوا ، وأخذوا أربعة من أصحاب ذلك الرجل و فقالوا نحن مانة و فضربت أعناف هؤلاء الاربعة » • (17)

آذلك لم تنقطع ظاهرة ادعا، الربربية بعد مفنل الحلاج فقد ادعاها الشلمغانى ليفسيه و تم ادعاها احد الحلاجبة في الفرن الخامس الهجرى كما أشرنا الى ذلك من قبل و مكن القول بان هاتين الظاهرين ، أعنى ظاهرة انطال فريضة الحج وظاهرة ادعاء الالوهبة هما الظاهرتان انغالبنان في المجال الديني طبلة القريين الرابع والخامس الهجريين و ودد جمع الحلاج بين هذبن الامرين ، ثم اختلف الناس في نفسير مقتله ، أكان بسبب محاولية استفاط فريضة الحج ، أم كان بسبب ادعائه الالوهية ؟ لكن يبدو أبه أبان يريد الامرين معا ، فانه يصرح بأنه بدين بمذهب الحلول ، ويعترف بأنه يريد صرف الناس عن الحج أليس هو الذي يقول :

عسلى ديسن الصليب يكسون مسوتى ولا البطحا أديسد ولا المدينة ؟ فهرو ، عندما يجمع بين الامربن ، لا بقعل سوى أن بسير فى الاتجاه العام لكل من حراة القرامطة والدعوة الفاطمية ، وان استعان فى سيرته هذه بالسحر والتصوف فى الوقت نفسه ، على نحو ما يعترف له بذلك أنصاره وخصومه، وعلى نحو ما كشفنا عنه مى حانبنا عن حقيقة صلته بالقرامطة من دراسة ماسبنيون .

<sup>(17)</sup> نفس المصدر ج 9 ص 114 \_ 115 .

<sup>(18)</sup> أنظر الأصالة عدد 57.

# حسان بن النعمان ودوره في نشر الاسسلام بالمفسرب

صالح بن قربة

ŧ

معهد العلوم الاجتماعية دائرة الدراسات التاريخيه والآثار جامعــه الجــزائر

#### مفـــدمة تاريخية:

لعل أول اتصال بين المغرب العربى ، والحياة العربية تم عن طريق الفتوح الاسلامية • هذه الفتوح التي كانت حركة عظيمة الاثر في تاريخ شمال افريقية ، وغرب افريقية والاندلس • وقد تدفق تيار هذا الفتح الى جنوب فرنسا ، وصقلية في فترة حكم الاغالبة ، بل وصل الى جنوب ايطاليا ، وانتشر النفوذ الاسلامي في الحوض الغربي للبحر الابيض المتوسط في مختلف الجزرالمنتشر، فيسه •

هده الفنوح التي قد تخللسها معارك حربية في البسس مثل استبطلة ، وتهودة في المعرب ) ومعارك تحربه حاسمه مثل ( فرطاجته في تونس وفاعد في طنجة وسنسبتة في المعرب الاقضى ) • هذه المعارك المصيرية التي خرج منها المسلمون منتصرين •

وللوقوف على أسباب هذه الانتصارات ، لا بد من دراسة الاوضاع الحربيه في بلاد لمنوب ساعه اصطدامها بالعرب الفاتحين ·

ولا شك أن هذه الفتوح بلتها هجرات عربيه • وظاهرة الاختلاط بين شيعوب من سلالات مختلفة ، سبترتب عنها فيما بعد ظهور النفافه العربيه • ولمعرفة الظواهر التي ساحبت الفتوح الاسلامية في البلاد بنبغي الفاء نظيرة سربعه على الاوضياع الحربية والدنمه والنفافيه حتى نقف على بعض الصعوبات التي واجهت المسلمين في الفتح •

# - النظام الحربي في شمال افريقية:

من دراستنا للتاريخ البيزنطى فى افريفيه الضح لنا أن الدفاع عن المغرب ضد أى بزو خارجى آن بعتمد على القواعد البحريه وسلسله من الحصون والقلاع التى نمتد على لساحل من افليم برفة الى مدينه طبحة · نسبسنج من هذه الظاهرة ان معارك الفتح لاسلامى فى شمال افريقية سنكون بحربه تعتمد على الاسطول القوى أكثر منها معارك مربة ، وعليه فان الفريق الأفوى اسطولا والامنع حصوبا سنكون له الغلبة ·

ُ ولهذا فان غزوات المسلمين البربه في افريفية كانت مجرد غارات خاطفة وانتصارات سريعة .

لقد دخل المسلمون اقليم تونس منجنبين الحصون والقلاع الساحلية ، فأنشأوا مدبنة لمروان بعيدا عن الشريط الساحلي ، وانخذوها حاضرة للمغرب الاسلامي فيما بعد • لعل سبب هزيمة عقبة ن نافع القيري ومن بعده زهير بن قبس البلوي ، يعود الى عقارهما الى القوة البحرية ، فضلا عن مرارة الكفاح في شمال افريقية (2) •

وقد أدرك المسلمون أهمية هـذا العامل في عهد الخليفة عبد الملك بن مـروان -

## \_ الحالة الثقافيــة:

وهماك حقيقة أخرى جدبرة بالدراسية وهى أن تأنير الثقافة الاغريقية اللاتينية قد أن تضعف الى حد بعيد ، بالرغم من جهود البيزنطيين في احياء هذه الثقافة •

- ابراهيم طرخان : المسلمون في أوروبا ، ص 59 ـ ابن الأثير : الكامل في التاريخ ، ج 4 ، ص 45 •

و نلاحظ بان ظاهرة النفافة اللانبنية سيادت وانتشرت في المنطقة السياحلية فقط ولم تتوعل بحو الداحل والحدوث، ولعل السيب في ذلك أن البيزنطيين لم يعملوا على نشر النفافة في قلب البلاد •

وراحوا المامون الملسالة من الفلاع حلف الشراط الساحلي لحمالتهم من هجمات الدريد .

هذا بمكس النفافة العربية التي يمكنت من المغرب كله ، وصبغت الفتوح الاسلامية النفافة المعربية بالصبغة الاسلامية الخالصية .

#### 3 \_ الحيالة الدينية -

من الحقائق الباريجية التي لا يقل أهمية عما اشرنا البه سبابقا ، ظاهرة تضاؤل شأن الكنيسة المستحية في بلاد المغرب ، هذه الكنيسة التي الجنت في الماضي البعيد اعلاما أمنال القديس أعسمين - Augustine

ولعن من عوامل نصاؤل سأنها أنه لم ينتشر نفوذها الا في المنطقة الساحلية فقط ، بالاصافه إلى ما تعرضت له الكنيسة من الاصطهاد في فنرة حكم الوندال الذين شردوا اسافهمها وحرموا على المستحمين ممارسة دباسهم والجهر تشعائر دينهم ، وعندما استعاد السنونطون حكم المعرب عقدوا احتماعا لم تحضره الا ( 217 ) استقف بعد ان كان عدد الاسافقة قبل سنظره الوندال لا يقل عن ( 500 ) .

ولعل السبر نوماس حير من نفسر لنا هذه الظاهــره حيث يفول: « فمن اللازم ان نلسس الاستاب التي مهدت السبيل الى بدهور المستحية في شمال افريقية في شيء آخر أكثر مما بليمسها في نعصب الولاة المسلمين •

ولكن مثل أن تحاول سبط هدة الاستاب علينا أن نتين كيف أن عدد الاهالي المستحين في نهاية الفرن السابع المبلادي كان لا بد أن بكون فليلا جدا دوهذه حالة تعمل استعرار تعانهم في ظل الحكم الاسلامي أقوى دلالة على انعدام وسيائل العنف والاكراه في التحول إلى الاسلام ، (3) .

<sup>3 -</sup> ارنولد توماس ، الدعوة الى الاسلام ، ص 144

وحدث فبل أن بنهدم المسلمون الظافرون من مصر لاخضاع الولاية المغربية بعام أى فى منه 646 م أن الكنبسة الافراقبة التى ناضلت كثيرا فى سبيل تطهير العقبدة المسيحية د انارها الى أبعد حسد ما قام من صراع بين المذاهب ، ومن المؤكد أن النقص فى عدد اساقه يدل على نفص كبير فى عدد الاهالى المسبحيين .

ومن الاعتبارات التي ذكر ناها من قبل بمكن أن نستنتج في شيء من التأكيد أن الاهالي مسحدين في وقت الفيح الاسلامي لم يكن عددهم كبيرا بحال من الاحوال •

وقد ظل عدد الاهالي المستحبين في خلال الخمسين عاما التي انفضت قبل أن يحرز سلمون انتصارهم بنقص سبئا فشيئا من جراء ما أصابهم من أعمال التخريب في هذا زاع الطويل •

وكان من جرا، ذلك أن المغاربه ، لم يناضلوا خلف كنبسة قديمة تتفاعل عقدتها في سبهم ، ولعل ذلك بفسر السرعة المذهلة لاننشار الاسلام في البلاد ، فقد كان اقليم نرب من اسرع الافاليم دخولا في الاسلام .

#### \_ سكان المغرب:

استكمالا للموضوع نضبف هنا ظاهره انفسام سكان البلاد الى طائفنين ، لان هذا صوع سيتيح لنا فهم كثير من ظروف هذا الشعب وسرعة اندماجهم فى الحياة الجديدة ، أن أهل البلاد الاصلين كانوا فريقين يختلفان فى كثير من مظاهر الحياة الاجتماعية وفنصادبة والدينية وغيرها ، فقد كان فريق منهم يقيم فى المناطق السهلية التى تحف ساحل ومن ثم احتكوا بالمدن وامتهنوا الزراعة والتجارة .

آن دباننهم المسيحية وثقافنهم الاغريقية اللاتينية ، كما كانوا الحلفاء الطبيعيين ونطيين ، وهم الذن قاوموا الفتوح الاسلاميه ، دفاعا عن تراثهم الديني والحضارى ، بنهزموا الا في معركة قرطاجنة ، ويطلق على هذا الفريق في المصادر التاريخية اسم لمرانس ، • (4)

<sup>-</sup> ارنولد توماس: الدعوة الى الاسلام، ص 46 و 47

اما الفرس السين الذي يطلب عليه اسم « البنر » (5) • كان يقيم في المناطق الداخلية ، خلف خط الفلاع البنزيطية ، وهم بدو بحبون حياه افرب الى حياه البدو العرب في شبه الجزيرة العربية • وهؤلا، وتدون والبعض منهم قد اعتنق اليهودية • أي انهم كانوا اعداء طبيعين للحكم البيريطي ومؤيدين للفيح الاستلامي •

وقد بنية المسلمون بعد المصارهم على البيزنطيين في معركة فرطاجنة الى محالية هؤلاء المدو والمركوهم في الحقوق والواجبات ، فقد كانت استجابة هؤلاء للدعوة الاسلمية عاملا من عوامل انتصار المسلمين .

وبعد أن ابنيا على در هذه الصوره الموجزة للاوضاع الداخلية في المغرب قبيل الفنوح الاسلامية والمجدر بنا ومل البعرض لموضوع بحينا «حسان بن النعمان ودوره في نشر الاسلام بالمغرب وان بعرض في الجاز للاوضاع الداخلة في الدولة الاسلامية ، التي على صوفها حكن فهم طول مده الفنح للاد المغرب وهذه الفنوح الني تعبرت بظاهرة المدولة والجيزر والجيزر والمحدد الفنوع النالية المنابع المحدد المغرب والجيزية بعدد الفنوع النالية المهربة المحدد المغرب والجيزر والمحدد المغربة المحدد المغربة المحدد المغربة المحدد المعربة المحدد المعربة المحدد المعربة المحدد المعربة المحدد المعربة المحدد المحدد المعربة المحدد المعربة المحدد المح

لعل السبب في ذلك بكمن في الحاله الداخلية للدوله الاسلامية الناشئة ، فالملاحظ من حلال استمراص بقاصير العروات البرية بين عامي ( 27 هـ ـ 82 هـ 643 ـ 690 م) ارتباطها بالاوصياح الداخلية للجماعة الاسلامية .

فالزحم الاسلامي بعو شمال افرافيه كان يبوقف حينا ، ثم يستأنف سييره حينا آخر ، فكان الفيح سوقف وقت فقدان الوحدة الاسلامية ، وانشيخال الخلفاء بالاحداث والمن الداخلية ، فكلما يوفرت هذه الرحدة نجد الفيوح تنقدم في ظلها .

لعد بدأت الموحه الاولى من حملات الفتح الاسلامي في عهد الخلفاء الراشيسيدين ، واستطاع المسلمون أن يستولوا على الشام والعراق ومصر في طن الوحدة الاسلامية والايمان الراسخ بالاسلام والحهاد في سبيل الله .

5 \_ ابن خلدون : كتاب العبر ، ج 6 ، ص 261

رم سوقف سار الفنح عام (35 هـ/655 م) على اثر مقبل الحليفة عنمان بن عفان وحدوث الفنية الكبرى ، وعندما نمكن الحليفة معاوية بن ابى سفيان (41-60 هـ) من استعادة الوحدة ، نواصل الفنح من جدبد •

ولهذا بعدر العصر الاموى عصر الفنوح الحقيقبه للمغرب، فهذا معاوبه بن أبى سفيان أول الحلفاء الاموين بعدد لمعاوبه بن حديج ومن بعده عقبه بن نافع على ولاية أفريفيه ( 50 هـ/670 م ) والدى درحنها انتصارات عقبة بتأسيس أول مدينة اسلامه في افريفية بهمي الفيروان •

رم وقف الفتح تحدوث الفننة النائمة (عام الجماعة النائي) في الفترة الواقعة بن وقاه الجليفة بن معاوية وتولية الخليفة عبد الملك بن مروان (65 هـ ـ 86 هـ) ـ وكانت الحالة السياسية عندما جاء هذا الخليفة مضطربة وجد سيئة فلم بكن تابعا للدولة الاموية سبوى (مصر والشام) اما فيما عدا ذلك فقد تفاسيهم الدولة ، الزبيريون في الحجاز والعراق ، والحدوارج في منطقة الاهواز ، واستنطاع عبد الملك ان يقضى على الفتن والدورات الني هددت الدولة بالزوال ، واصلح الاوضاع الإدارية والاقتصادية وصبغ الدولة بالصبغة العربية الخالصة .

## الحالة السياسية في افريقية قبل مجيئي حسان بن النعمان :

لقد خلف حادثه مفنل عفيه بن نافع في معركة تهودة آثارا سبئة في نفوس المساحين ، والني نربب عنها فقدان المسلمين لافريقبة الني سبق لهم أن فنحوها ونشروا الاسلام بين طظهرانها ، وبالرعم من المشاكل الداخلية التي واجهت الخلافة ، منم عبد الملك بن مروان أرسال جبش اسلامي الى افريعية واسمد فبادته الى زهير بن فبس البلوى (6) لاعسادة بيسط نفود الخلافة على هذه المنطقة التي اظلها الاستسلام ، از سل الخليفة عبد الملك الى العرب ليحشدوا له الناس من الشام ، واوقف لذلك ،م ال مصر ، فسادن الناس

صابن خلدون: المبر ، ج 4 ، ص 399 ـ 195. Diehl : L'Afrique Byzantine, pp. 578-580.

الى الجهاد في سيسمل الله ، وأمرهم أن بلحقرا بزهير فلما وصلوا اليه خبرج بهم الى أفريقيسه (7) ·

وأما بارسم هده الحمله فسنى معظم المؤرخين بخلاف أبن خلدون (8) فيجعلونها عام 69 هـ -

و دان عمل رهبر عظم الاهمية من الباحية السياسية ، لاية سيار على حطة نابته واصحه ، فضى على مدومة اهالى السمال وعم افوى عناصر المقاومة ، الا أن زهير رغم هذا الانتصار الرائم قد اعمل شبان الروم وهم عنصر المقاومة البابى ، فليم يعمل حسابا لذاك ، لان قويهم قد احمدت منذ زمن طويل ، ولم يكن بنوقع أن يستيقظ الروم مرة أحرى ويعودون إلى استرداد البلاد من حدد ، فقاحاته هذه المقاجاة البي أودت بحياته في يرقة (9) .

ولهدا كانب طاهره استشبهاد زهير بن فيس الناوى على بد الروم عبره لجاهه للعمل على نحب الاحطاء الذي وقع فيها سابقوه ، وانخاد الحطه الني بمنغى أن بسلكها في فتح افريقية .

ادن لفد أدرات المسامون في حادث مقبل زهير بن قبس البلوي، أنه لا يتم فتح البلاد الا بالعضاء على مقاومة الروم وتخليص افريقية من كل آنارهم •

ومن الواصح أن حركه معاومه السريطسين في شمال أفريفية كانت تتارجع بين الغوه والصعف ، نظرا لطروف البيزنطين في القسطنطبنة وأفريقية كذلك .

ومند معرك (سبيطله) التي أحرز فيها المسلمون نصرا عظيما ، توقفت المقاومه البيزنطية وقتا طويلا ،

ودلك راحع لانشغال الببزنطبين بنزاعهم مع المسلمين في المشرق .

<sup>7</sup> \_ المالكي: رياض النفوس، ص 9

<sup>8 -</sup> يحدد ابن خلدون سنة 67 ، كتأريخ لهذه الحملة : العبر ، ج 6 ، ص 217

<sup>9 -</sup> الدكتور حسين مؤنس: فتح العرب للمغرب، ص 232 •

ولما خمت حدة صراع الروم في المشرق ، نشطت مقاومتهم في المغرب ، وهذا ما لوحظ مي حمله عفيه البانية ، وأعفب دلك محاولة الامبراطورية البيزيطية استعادة امريقيه (10) • ووصول الاسطول البحرى الذي صادف زهيرا في برفة ففضي عليه •

ووصول الاسطول البحرى الذي صادف ذهيرا في برفه فقضي عليه ٠

ومعنى هذا اننصار الروم على المسلمين ومحاولة اعادة السبطرة على شمال افريقبة ٠

على ضوء ما سبق بتضح لنا أن مهمه الفائح الجديد لافريفية سبكون صعبة وأن يبذل كل قواه لمواحهة خطر الروم ، والذي سبفرر مصير أفريقية ، ومن ثم تكون حدا فاصلا بين أفريقيه الإسلامية ،

## حملة حسان بن النعمان على افريقية :

كان حادث استشهاد زهير بن فيس البلوى في برقة على يد الروم البنزيطيين عظيم الاثر في موقف الخلافة الاسلامية في افريقية ، وستكون هي الباعث على انمام فتحها والمحافظة على فوة الخلافة وهيسها أمام الروم ، خاصة بعد أن هزمت جيوش المسلمين وفتل قوادهم على بدى الروم ، وهذا هو السبب الرئسي الذي دفع بالخليفة عبد الملك ارسال الجيوش الى افريقية .

وبعد أن ببنا الاوضاع السياسبة في أفريقية ، نننفل الآن إلى الحديث عن حملة حسان بن النعمان الدي اسمدت اليه مهمة أنمام الفتح في هذه المنطقة النائية •

وننساءل الآن منى كانب هذه الحمله ؟

لا بختلف المؤرخون العرب في نسبه هذه الحملة الى حسان بقدر اختلافهم في الزمن الدي تحسيركت فيه ٠

ويمكن الوفوف على طبيعه هذا الاختلاف في عبارة ابن عذاري التالية : « وغزوات سان لم تنضيبط بناريخ محقق ، ولا فتحه لمدبنية قرطاجنية وتونس ولا قتله كاهية ، (11) .

- الدكتور حسير مؤنس: نفس المرجع السابق، ص 232 -
  - ابن عذارى : البيان المغرب ، ج 1 ، ص 39 ·

وقد أورد كل من ابن عبد الحكم الذي ذكر أن الحملة قد سيارت عمام 73 هـ (12 وانتهب عام 76 هـ (13) .

كما نضاربت أراء المؤرخين الاوروبيين أنصا في تحديد زمن قيام هذه الحملة ٠

ولمسحث سبب الاختلاف، ربما برحع دلك الى أن حسانا قام بحملين اثنتين لا حملة واحدة، فمع في الاولى قرطاجنه ثم البجه نحو الكاهنة فانهزم، واتجه في الثانية تحدو الكاهنة ثم فتح قرطاجنة مره أخرى، فاحتلط الامر على المؤرخين لتشابه أعمال الرجل في كليهما (14) .

واختلفوا من السنوات التي القصت بين مسيره الاول وحملته الثانية ، ويبدو أن الخليفة عبد الملك بن مروان قد أعد حملة حسان بن النعمان ، ثم ابقاها في مصر فترة من الزمن نظرا لما أنان تحتط تدولنه من اخطار ، ولما استقرت له الامور في الدولة ، أمسر حسانا بالمستر قسسار .

اعنهد المؤرحون ان حسال من النعمان سار الى افريقية بمجرد ما أمره عبد الملك على الجيش • هذا ما دهب البه الدكنور حسين مؤنس حول ظاهرة الاختلاف هذه •

والحميفة أن الحليمة عبد الملك بن مروان لم يفكر في الاهتمام بشيؤون أفريقية بجدية الا بعد أن فصى على ثورة أبن الزبير عام ( 73 م ) ·

اد ليس من المعفول ان يتخلى الحليمه عن هذا الجيش الكبير الذى بلغ تعداده اربعين العا ، هذا اذا اضعفنا الى ذلك الاخطعاد التي كانت تحيط بالدولة من جهة الحوارج

<sup>12</sup> \_ ابن عبد الحكم : فتوح افريقيا والاندلس ، ص 62

<sup>13</sup> ـ ابن الأثير: الكامل في التاريح ، ج 4 ، ص 31 ، أما ابن خلدون فيجعلها سنة 69 هـ ـ العبر ، ج 6 ، ص 212 ـ ابن عذارى 78 هـ ، البيان المغرب ج 1 ، ص 34 ـ المالكي عام 69 هـ (رياض النفوس ، ص 31) - وأما ابن ناجى والدباغ فيجعلونها سنة 69 هـ ـ واما ابن ابى دينار القيرواني فقد تردد بين سنوات ( 76 هـ \_ 77\_79 هـ ) المؤسس ، ص 33 ـ النسويرى 74 هـ \_ البكرى عام 68 هـ \_ المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب .

<sup>14</sup> ـ الدكتور حسين مؤنس: نفس المرجع السابق، ص 235 .

والشبيعة ، لذلك نرجح أن الحليفة قد أعد هذه الحملة وأذن لها بالمسمد إلى أفريقية في حدود ( 76 هـ ) بعد أن أخمد الفتن والثورات وأعاد الوحدة السياسية للدولة ، يعنى أن نفكير الخليفة في هذا الامر لم يكن الا بعد عام ( 74 هـ ) •

ولعل المؤرخين الببزنطيين نيوفانيس ونقفور اللذبن أورد المؤرخ ديل رأيهما يلقيان بعض الصوء على تحديد تاريخ هذه الحمله ، اذ يتفقان على أن حسان بن النعمان هاجمه مدينة ورطاجنة للمرة الاولى سنة 695 التي بوافق سنة 76 هـ • (15)

وينعق رأى القيرواني مع رأبهما ، كما أن المؤرخ المرنسي كودل قد وافق على ذلك الساريخ (16) .

سنخلص من هذه الآراء ان الفتــرة الزميه لحمله حسـان تكون بين ( 76 هـ ـ 78 هـ ) (17) ·

# حسان بن النعمان الفاتح الحقيقي للمغرب:

تصل نسب حسان بن النعمان بالغساسية الذين استقروا بالشيام قبل ظهور الاسيلام (18) •

فالصادر التي أرخت للفتوح الاسلامية في شمال افريقية لم تتحدث عنه قبل هــذه الغزوة فالمالكي يقول وهو: « أول من دخلها من أهل الشام في زمن بني أمية » (19) •

ويفهم من عبارة المالكي ان حسان بن النعمان كان من المقربين للبيت الأموى الذين يثق فيهم ، عرف بالشيخ الأمين كما ذكر بن ناجي والسلاوي .

<sup>(15)</sup> Diehl: L'Afrique Byzantine, p. 584.

<sup>116)</sup> Caudel: p. 150.

 $<sup>^{-}</sup>$  (  $^{-}$  1 من عدارى : حدد حملة حسان بعام 78 هـ ( البيان المغرب ، ج  $^{-}$  1 ، ص  $^{-}$  17

<sup>18</sup>  $_{-}$  مو حسان بن النعمان بن عدى بن بكر بن مغيث بن عمرو بن مريقيا بن عامر بــن  $_{-}$  الأزد : جمهرة انساب العرب ، ص  $_{-}$  321  $_{-}$  ابن عذارى ( البيان ، ج  $_{-}$  ، ص  $_{-}$  34 )

ابن خلكان ( وفيات الاعيان ، ج 4 ، ص 439 ) •

 $<sup>^{\</sup>circ}$  31 من النفوس  $^{\circ}$  ج  $^{\circ}$  ، من  $^{\circ}$ 

واحتمار حسان تفائد لغزو افريفية يدل على أنه كان قائدا محنكا سبق له ان خاض حارك بطولبة طويلة ، لان الطروف السياسية والحريبة في غرب البحر الابيض المتوسط اثبيت فشيل الفاده المسلمين في هذا المبدان فيله ، ويؤكد هذا الرأى الخليفة عبد الملك بن مروان عبدما سئل فيمن يولى أمر افريفية قال . « ما أعلم أحدا أكفا بأفريقية من حسان بن النعمان الغساني » (20) .

لهذا احتاره لايمام فنع افراهيه ، هذا الفيح الذي انفضت علب حتى الآن خمسون سنه دون ان الحقق المسلمون أنه نسجه .

1.

وكان اهمام الخلفة كبرا بالحيش الداهب الى شمال افريقية كما ينضح لنا ذلك من فول ابن الاثير الآبى و فاما علم عبد الملك فيله ( زهير ) عظم عليه وعلى المسلمين وأهمة دلك وشغله عن افريقية ما آبان بيمة وبين ابن الربير ، فلما قبل ابن الزبير ، واجتسمع المسلمون عليه جهز جيشا كبيرا واستعمل عليهم وعلى افريقية حسسان بن النعمان العسابي ، وسيرهم اليها في هذه السبه ( 74 هـ ) فلم بدخل افريقيسة قبط ( كذا ) حيش ميله ، (21) .

لم سالع اس الاسر في وصف عدا الجيش الذي بلغ عدده أربعين ألفا (22) .

ولا شك أن الخليفة عبد الملك قد أمر قائده حسان أن يتوقف فتسرة بمصر خوفا من قيام فني أحرى و وحول هذه النفطة بقول ابن عذارى و وفي سنة 78 هـ قدم حسان بن النعمان أفريفية أحماره لها عبد الملك بن مروان وقدمة على عسبكر فيه أربعون ألفا وأقامة أولا في مصر بالعسكر ، عده لما تحدث و ثم كتب الية يامره بالنهوض إلى أفريقية

<sup>20</sup> ـ المالكي : المسدر السابق ص 31 ٠

<sup>21</sup> ـ ابن الأثير . الكامل في التاريح ، ج 4 ، ص 31 •

<sup>27</sup> ـ يتفق كل من ابن عدارى والنويرى والقيروانى وابن ناجى والسلاوى على ان عدد الجند الذين قدموا الى افريقية مع حسان كان ( 40 الفا ) • بخلاف المالكى الذى ذكر ان عدده ستة الاف فارس فقط • وتتدير المالكى غير صحيح باتفاق المؤرخين • ـ انظر أيضا :

G. Marçais: La Berbérie de l'Orient au Moyen-Age, pp. 33 - 34

ويقول له: انى اطلقت بدك فى أموال مصر فاعط من معك ومن ورد عليك ، واعط الناس ، واخرج الى بلاد افر بفية ، على بركة الله وعونه » (23)

والسؤال الذي بنبادر الى الذهن الآن هو متى أمر الخلبقة فائده حسان بالبقاء في مصر ، وفي أبه فترة زمنيه أدن له بالمسير الى افريقيه ؟

الواقع أن حسانا لم بقص هذه النفرة في مصر دون العمل على مجهيز جيشه وأخذ كل الاستعدادات لهذا الدور الهام الذي ينتظره •

بىجلى ذلك من عباره ابن عذارى السابقة الذكر أن حسانا كان يعمل جاهدا على حمع عدد اكبر من المصربين للانضمام الى هذا الجبس الغازى « فاعط من معك ومن ورد علبك » مما يجعل هذه الحمله أكبر فوة بدحل افريقيه منذ بداية الفتوح الاسلامية لها ، والى سنقرر مصيرها السياسى والدينى •

ما بزال الغموض بكسف تاريخ الطلاق الحملة من مصر الى افريفية ، لان غزوات حسان لم ينضبط سأربخ محفق كما قال ابن عذارى • وستحق الدراسة والتحقيق •

# أسراع بين السلمين والبيزنطيين:

بعد بحرك الحملة من مصر ، سلك حسان نفس الطيريق التقليدي ، فاجتاز برقة وطرابلس دون مقاومة ، حتى وصل الى سهل دونس ، ويظهر أن هيذا القائد قد رسم الحطه الني سيسلكها ، وهي الاتجاه نحو الشيمال ، حيث قرطاجنية مركز نفوذ السربطيين .

و مذكر بان بعض البربر فد انضموا الى جيش حسان بدليل قول ابن عبد الحكم: مضى في جبش كبير حنى نزل طرابلس ، واجنمع الله بها من كان خرج من افريقية وطرابلس فوجه على مقدمته محمد بن ابى بكير ، وهلال بن ثروان اللواتى ، (24) .

وهلال هذا لا نجد له ذكرا في المصادر الاسلامية ، بانفراد ابن عبد الحكم ، كما ان حفيفة هذا اللواتي لم يبينها لنا هذا المؤرخ .

- · 34 من عذارى : نفس الممدر السابق ، ص 34 ·
- $\cdot$  62 أبن عبد الحكم : نفس المصدر السابق ، ص $^2$

ولكن ورود هذا الاست ملقى الضوء على بعض الحقائق الناريخية ، منها أن هلالا اللوابي "أن مسلما وأنصبه الى حالب المسلمين وباصرهم فأعطوه القيادة في جيشهم، وبدل عدا الاسم كذلك على أن معظم أنصار المستمين في مستبرهم هذا كانوا من البربر البسسر .

واصل حسان مستره حتى تلع مدينه العيروان فاعده الاستبلام · ودلت الاحتوال السياسية على عدم وجود أنه مقاومة تريزية في الفيروان ، الامر الذي ساعد العرب على العاد خطة حريبة للفاء العبدو · [

وقد دهب المؤرخ الفريسي (دس Dichl) بان البيزنطيين عندما استولوا على برقة استطاعوا أن بقيدوا الولاية الداخلية ، ولكن الظروف السياسية تنفي ذلك ، أذا لو كانت الروم قد استولت على أفريقية لوحد المسلمون مقاومة في طريقهم إلى الفيروان •

ولعل حطه حسان في الحرب بنجلي في روانه عبيد الله بن صالح حيث بقول: « ٠٠٠ فسنار حتى دخل الفتروان و فسنال عن اي ملك عظمت سنوكته بالمغرب الاوسنط فقيل له « ملك فرطاحته ، بن يو نس وفرطاحته ابنا عشر مبلا ، وبين يو نس والقيروان مائة ميل ، فدهب حسان حتى دخلها بالسنف فجمع من حولها وجربوها » (25) ٠

ويههم من رواية عبيد الله بن صالح أن الرعامة ومركز القوة كانا في الشيمال حبيت فرطاحية التي استعادت قويها •

الواقع آن المستربطين لم سرفعوا مفاحاه المسلمين لهم يهده السرعة ويبدو أن سير حسان الى فرطاحية قد أرعب الروم ويعص البرير فأسرعوا يحسوها ، وهذا المؤرخ ابن الأبير صور لفاء المسلمين بالروم أصدق بصوار حسب بقول «فلما ورد الفيروان يجهز منها وسيار الى فرطاحية ، وكان صاحبها اعظم ملوك افريقية ولم يكن المسلمون قط حاربوها : فلما وصل النها رأى بها من الروم والبرير ما لا يحصى كنرة فقايلهم وحصرهم وقتل منهم كنيرا ، فلما رأوا دلك احتمع رأبهم على الهرب فركو في مراكبهم وسيار بعضهم الى

25 س عبيد الله بن صالح ( نص جديد عن فتح العرب للمغرب) مجلة معهد الدراسات الاسلامية بمدريد عام 1954 ، ص 221 ·

صقلية وبعضهم الى الاندلس ودخلها حسان بالسبف فسبى ونهب وقنلهم فتلا دريعا ، وارسل الجيوش فيما حولها فاسرعوا اليه خيوفا فأمرهم فهدموا من قرطاجنة ما فدروا عليه ثم بلغه ان الروم والبربر فد اجتمعوا في صطفوره ، وبنزرت وهما مدينتان فسار البهم وفاتلهم ولقى منهم شده ، (26) .

ونستنتج من كلام ابن الأمير طهور عنصربن فويين في هذه الحرب هما البربر والروم وتحالفهم على حرب المسلمين ، لذلك نرى حسانا يبذل كل مجهوده في القضاء على هذا النحالف ، فانتصر العرب على الببزيطيين وسنفطت قرطاجنة أدوى معقل بيزنطى في شمال افريقيه .

تما ههم كذلك بان المسلمين لم سببق لهم أى الصال بقرطاحنة منذ دخولهم الى شمال الراهم ، وأن حسانا هو أول فالح مسلم طرق ألواب فرطاحنة .

و بعد أن فضى على فلول الروم والمرسر ، عادر السمال عائدا الى الفيروان ، ولكن الروم عادوا الى قرطاجنة للاعتصام بها ، دلك ان البيزنطيين لم بهدووا باخلاء فرطاجمه نركها الى الابد في أبدى المسلمين ، وانما بينوا في انفسهم الهجوم عليها مره احرى بعد خروج حسان منها (27) .

فحصنوا المدبنة من جديد للاعتصام بها ، وعندما علم حسان اسرع بمن معه مرة آخرى الى فرطاجمة كما بنضح ذلك من نص ابن عذارى النالى : « فرحل اليها حسان ونزل علمها فحاصرها حصارا شديدا حنى دخلها بالسيف فقتلهم فتلا ذريعا ، وسباهم ونهبهم، وارسل لمن حواليها ، فاجتمعوا البه مسارعين ، خوفا من عظم سطوته ، وشدة باسبه ، فلما أبوه ولم ببق منهم أحد أمرهم بتخربب قرطاجنية وهدمها حتى صارت كامس الغابر » (28) .

<sup>26</sup> ـ ابن الأثير : المسدر السابق ، ج 4 ، ص 31 ... Diehl op. cit. p. 583. - 4 ص 31 - 4 منرى ماسيه : الاسلام ( مترجم ) ، ص 70 ·

<sup>-</sup> Georges Sotrogorsky: Histoire de l'Etat Byzantin, pp. 169-170.

<sup>-</sup> Encyclopédie de l'Islam, T. 3, p. 279.

<sup>27 -</sup> البكرى: (المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب)، ص 37.

<sup>28</sup> ـ ابن عدارى : المصدر السابق نفس الصفحة -

وبلاحظ أن أن عذارى بنالغ كثيرا في وصف خراب فرطاجنة ولكن الاحداث التي سيابي ذكرها بدل على أن المسلمين لم بحربوا المدبية كلها ولل بعبت على درجة كبيرة من العوه والمنعة وأن الروم سيتحصبون حلف استوارها بعد ذلك في فترة انشتغال المسلمين بحرب الكاعبة وبعد أن يمكن حسان من طرد الميزيطين والبرير الذين المجأوا الى مديبين وباحة وبوية ) عاد إلى العبروان وليستريح جنده من هذه الحرب الطويلة وعبر مدرك أن أروم ما داموا بحياتون بعض الحصيون على الساحل بمكنهم الاتصال بالإمراطورية الدريطة لطلب المحدد ومعتقدا بأن الباحية الشيبالية قد خلصت للمسلمين و

ومن الفيروان سينطلق المسلمون بحو المنطقة الداخلية « حيل أوراس » •

# موقف السكان من العابعين المسلمين الاوائل:

ومل المحدث عن نقاصمال الصراع بين المسلمين والسكان في شرق الجزائر ، يجدر بنا أن بلغى نظرة سريعة على الحالة السماسمة في هذه المنطقة ، لنقف على عنف هذا الصراع الذي سمكون له أبار هامة على مصبر هذه البلاد فيما بعد .

ولعل المؤرج ابن حلدون حبر من نصور لنا الحالة السياسية أصدق تصوير حبت نعول «واصطرب افراهية بارا» وافترق أمر البرير وتعدد سلطانهم في رؤسائهم ، وكان من اعظمهم شيئاً يومئذ الكاهبة دهيا بنت مائية بن تنفان مليكة جبل أوراس وقومها من حراوه ملوك البير ورعمائهم » (29) •

ادن عده صوره الاوصاع السياسية في المغرب الاوسيط ، فماذا عن الوضيع السياسي في الفروان ؟

لم مكن حسانا معلم نامر الكاهمة وقومها ، ومؤكد هذه الحقيقة المؤرخ ابن عذارى فى النص المالى . « لما دخل الفيروان أراح بها أباما • نم سال أهلها عمن بقى من أعظم ملوك افريقية ، ليسبر اليه فيسده أو تسبيلم فدلوه على امرأة بجيل أوراس بقال لها الكاهنة

29 ـ ابن حلدون : العبر ، ح 6 ، ص 218 -

وحميع من بافريفية من الروم منها خائفون ، وحميع البربر لها مطبعون ، فان قتلتها دان لك المغرب كله ولم ببق لك مضاد ومعاند » (30) •

وقبل أن تمصى في تحليل أسبباب هذا الصراع ، سبغي لنا النعريف بهذه الملكة السريرية .

#### نسخصية الكاهنسة:

ال عده الشحصية الماريجية ما زال يحيطها الكنير من الغموض وتعضارب حولها الآراء، وقد احتلف وجهات نظر المؤرجين اختلافا بننا حولها ، فهماك من يميل الى انكارها اصلا معتمدا على ما بنسوب اختارها من أساطير ، ومن بين هؤلاء ليبو الذي ذهب الى أن الكاهنة ما هي الا البطريق بوحنا (31) ، هذا رأى غير صحيح ، ولا تؤيده المصادر الاسلامة التي انقف جميعها على وجود شخصية البطريق يوحنا الذي استولى على مدينة فرطاحيم من حهة ، وأسمارت في وضدوح الى الدور الذي لعنته الكاهنة في مقاومة المسلمين القانحين من جهة أحرى ،

و يؤكد وحود هذه الشخصية الماريخية ابن خلدون الذي يعتبر من اوثق المؤرخين في باريخ البرير حبث نقول: « وكانت زناسة أعظم فيائل البسرير وأكثرها جموعا و بطونا، وكان موطن جراوة منهم بجبل أوراس ٠٠٠ وكانت رياستهم للكاهنة دهيا بنت ماسة وكان لها بنون ثلاثة ، ورثوا رياسته قومهم عن سيسلفهم وربوا في حجرها فاستندت عليهم وعلى قومها بهم ، وبما كان لها من الكهانة والمعرفة نغيب أحوالهم وعواقب أمورهم فانتهت اليها رياستهم » (32) .

30 ـ ابن عذارى تفس المصدر السابق ، ص 37 •

- ابن حلدون: العبى ، ج 6 ، 17 و 18 ـ ويعرف ابن الأثير الكاهنة بقوله: « امسرأة تملك البربر تعرف بالكاهنة ـ وكانت تغبيهم باشمياء من الغيب ولهذا سميت الكاهنة » ـ الكامل ، ج 4 ، من 32 •

<sup>31 -</sup> يقول ليبو: « أحاط العرب الذين يغرمون بغريب الحديث غراما شديدا ، قصة هذه الثورة بعور من الخيال فيذهرون كما تزعم روايتهم الى انه كانت هناك ملكة للسربر تسمى الكاهنة تمكنت من هزيمة العرب أول الامل ، وهذه الكاهنة كما استبان لنا من أوثق العلماء ليست الا البطريق يوحنا نفسه ؛ أظهره المؤرخون في شكل امرأة لأنه كان خصيا » - حسين مؤنس : ( فتح العرب للمغرب ) تعليق ، ص 242 .

ادن قلا سك آن الكاهمة حصفة بارتخبه ، كانت في بداية أمرها بالاحداث السياسية روجه أحد رؤسا، فسله حراوه ، وبعد أن بوفي روحها هسنذا خلف لها ولدين احدهما بريري والآخر بوناني (33) أوضى لهما بالرياسة في الفييلة .

و الله مهامة الحالب، فاستطاعت أن ينولى الوصامة على أبيبها، ولم استنائر بالسلطة من ولديها لها ذار أبن خلدون، لان الأحداث البالية يؤاند عكس ذلك أذ كانت شديدة الحب لهما .

وقد دهب نعص المؤرجين (34) الى وجود علاقه بين الكاهنة وكسبيلة الاوربي وأن الها بدا في مقبل عقبه بن بافع الفهري وادا صبح هذا الراي بكون احتكاكها بالمسلمين قد بم قبل عده المقاومة .

ولكن الوقائع الباريجية لا يؤيد وحيود علاقة بينهما ، بدليل أن مقاومة كسيلة للمسلمين كانب بمثل رعامة البرير البرانس أندين أعينقوا البصرائية وتشربوا الثقافة اللانسية ، آلما أن حرالة أسيلة بانب بنسم بروح الانتقام والبار لما أصاب زعيم البرانس من المهاية والدل على من يقيله بن باقع ، في حين كان مضارب فبائل البنر بزعامة الكاهنة بعيده عن النفود البيزيطي ، واحتفظت باستقلالها في أخبال والهضاب ، تعبش حياة قريدة حاصة بهم ، ويدين معظم أفرادة المناتة النهودية (35) .

بعد أن أشرنا إلى العدام العلاقة سب حراله رغيم فلملة أورية البريسية وبين حركة الكاهنة رغيمة فلمنة حراؤه ، للحب أدن عن السناب مقاومة زعيمة جبل الاوراس للمسلمين القابحين .

ادن فما عن نواعب حر مها وأنازه على او مع السماسي في افريفية ؟

<sup>33</sup> ـ ابن عداري نفس المصدر السابق، ص 27 ـ انظر ايضا:

<sup>-</sup> Encyclopédie de l'Islam , Art « Kahını », T 3, pp 67 68.

<sup>-</sup> Gautier E F.: Le Passé de l'Airique du Nord, pp 258-262

<sup>34</sup> ـ ابن حلدون : كتاب العبر ، ج 6 ، ص 17 ـ 18 -

<sup>35</sup> ـ ابن حلدون نفس المصدر . ج 6 ، 108 •

#### الهنة زعيمة منطقة أوراس:

من خلال الاحداث والوفاع العالبه بنصبح لما أن مفاومه السكان بزعامة الكاهنة كانت عاما عملى ، اذ لم نكن فبيله جراوة تعرف أهداف المسلمين ورسمالنهم في شمسمال رعبه ، الامر الذي حعلها سخوف من افتراب المسلمين من موطن استقرارها بالاوراس، المجتهم بستعدون بكل فوتهم لمفاومة المسلمين دفاعا عن استقلالهم وحريتهم •

والظاهر أن الكاهنه لم ترفع رابة العصيان الا عندما بلغنها أخبار قدوم المسلمين .

هده البطله البرس به الني بسمبها عبيد الله بن صالح سد مكه المغرب ، (36) التي سارس الآراء حول صحه ورفض فصنها والشك في حقيفتها ، لكو بها امرأة ، فهذه حجة عبه باطله ، اد الباريخ يحدثنا عن بطلات من النساء سجلن أروع الصفحات في التاريخ عشرى (37) .

ودد بالغ ببير من المؤرجين في وصف سلطان هـذه البطالة « وجميع من بافريفيه من روم منها حانفون وحميع المرار لها مطبعون ٠٠٠ فان فتلتها دان لك المغرب لله » (38) ٠

وبعهم من روامه ابن عدارى ، أن الكاهمة كانت تفرض سلطانها على كل بلاد المعرب ، أن الكاهمة كانت تفرض سلطانها على كل بلاد المعرب ، ألام ابن حلدون في هذا الشان أوضح ادرؤ بد لما معالم حدود هذه المملكة البربرية عوله . « وكان من اعظمهم شنايا بومئذ الكاهنة ٠٠٠ ملكة جبل أوراس وقومها جدراوه لموك المدر وزعماؤهم » (39) •

36 - عبيد الله بن صالح ( نص جديد عن فتح العرب للمغرب) ، نشره ليفي بروفنسال من الله عن مجلة المعهد المصرى بمدريد ، ص 228 •

3 \_ الدّكتور حسين مؤنس : نفس المرجع ، ص 245

3 - ابن عذارى: نفس المصدر السابق، من 36 - الدباغ: معالم الايمان، ج 1، من 61

· ع م م 218 · العبر ، ج 6 ، من 218 ·

- Mercies, op. cit., pp. 214-215 - Coatnel, op. cit., pp. 217-219. الله حسين مؤنس النفس المرجع ، ص 246

والان بعد أن عرفيا طبيعة هذه المفاومة وسيستمانها المحلبة ، ينتقل ألى الصراع بين الفايحين المسلمين وسكان البلاد ·

### مصركة وادى نېستى :

ولما تنعها ما رحب المسلمين النها أحدب سنبعد لمواجهة الزحف المذكور ٠

و مدار اس عداری بهدا الصندد « و با عند کا کاهمه حاره ، فرحلت من الجبل فی عدد لا بحصی ، ولا بنام بالاسمنفساء و منتقبه الی مدانه » (41) .

لعد بعجلت الكاهمة السمر تحبسها إلى مدينة تاعات الحصيمة ( التي تقع على سفح الجبل والمحكم في الدروب الموصيلة الله) ، ليكون على مقرية من فيتلمها جراوة في الاوراس كي تستيد سمها العود و بابت حقه حسيان على المناعب في الهجوم قبل أن يتم عيدوه استعداداته ، وقد احد تهذا الاستلوب في حرية مع الكاعبة .

ولم نظمتان الى دونه فيا عدا العمدت الى عدم مداسه ناعاته حتى لا يتحصن بها المسلمون و و تعلقد نعص المؤرجين ال الكاعبة ١٠ ما تعمل مع النمز نظمين على طرد المسلمين من افريقية في عدم الفيره .

والحممه أن سياسة البخراب هذه التي عزمت الكاهية على تطبيقها تؤكد في جلاء ووصوح أنها لم يكن على صله بالروم السريط بن اطلاقا ، لأن سياسة هذم الحصون والقلاع التي تحيط بمدينة بأعابه ، لا تفرها السياسة البير بطبة التي كانت تشبجع السكان أثناء بحالفهم السابق الاعتماد على الحصون والمدن المنبعة لصد الزحف الاسلامي (42) .

وأما أسلوب الكاهبة في مفاومة المسلمين . فهو عدم الاعتماد على الحصون والمعاقل ، ؟ وانما نفضن اللفاء في الارض الفضاء ومنازلة خصومها بنفس السلاح بالحراب والسيوف

<sup>41</sup> ـ ابن عدارى : بفس المعبدر ، ص 35 ـ 36 ـ ويذهب (Mercier) ان الكاهنة في فترة انشغال حسار بعروبه على قرطاجنة ـ كانت تجمع القبائل وتثيرها لقتال المسلمين .

<sup>42</sup> سابراهيم العدوى . الأمويون والبيزنطيون ، ص 245 •

وعبرهما، بعنى دلك عنف المفاومة الني سبواجهها المسلمون الفائحون، اذا أخذنا في الاعتبار الظروف الني كانت تحيط بجيد حسان بن النعمان على ائر عردتهم من حرب قرط جنة ، فلم بفكر حسان في الاحتماء بالفلاع ، بل زحف النها فالنفوا على نهر البلاء (43) .

وعلى ضوء ما سبق مكن نصور الطراق الذى ساكه حسان : حرج من القيروان وسار معاذا « واد فكا » ، وسار حتى وصل ببسه على المجرى الاعلى لواد ملج • ومن تبسية العه شمالا نشرق واد كبير المهبرات البي اصب في « جرعة الطرف « وهناك عسكر وجعل ينظر الكاهنه (44) •

وحبى بدرك عنف المفاومه وضراوة العنال بين المريفين في هذه المعركة ، بأتى على وصف ابن عذارى لها حب بقول: « فرحات الكاهمة حبى بزلت على الوادى المذكور فكان هو يشرب من أعلى الوادى وهي من أسفله ، فلما بوافت الخيل ، دبا بعضهم من بعض ، فأبي حسان أن نفائلها آخر النهار ، فيات الفريفان لبليهم على سروجهم ، فلما أصبح الصباح ، النفى الجمعان فيعائلوا فيالا لم يسمع بميله ؛ وصبر الفريفان صبرا لم بينه أحد البه ، إلى أن هرم حسان بن النعمان ومن معه من المسلمين وفنلت الكاهمة العرب فيالا دريعا ، واسرت بهايين رحلا من اصحابه وسمى ذلك الوادى وادى العذارى وانبعته الكاهنة حنى حرج من كل قابس » (45) ،

43 ـ ابن عبد الحكم: فتوح، ص 62، وقد اختلف المؤرخون حول اسم المكان الذي جرت فيه احداث المعركة، فابن الأثير يسميه نهـ نيني (الكامل ج 4، ص 32) وابن حلدون يسميه مسكيانة (العبر، ج 6، ص 28)، ويروى عبيد الله بن صالح، أن جيوش حسان والكاهنة «اجتمعوا الى وادي ترضى» وانظر: نص جديد عن فتح العرب للمغرب نشر Lévi-Provençal، في صحيفة المعهد المصرى بمدريد عام 1954، ص 222 ويقول ياقوت في معجم البلدان، ج 5، ص 339 أن «نيني وادي هو نهر مشهور بافريقية في أقصاها» ويطلق السلاوي على هذا النهر اسم وادي ترضى (الاستقصا، ج 1، ص 83) ويسميه ابن عذاري بوادي العذاري (البيان، ح 1، 36) و انظر كذلك عن هذا النهر: Ch. A. Julien

— Histoire de l'Afrique du Nord, p. 21.

· حسين مؤنس : نفس المرجع ، ص 247 ·

83 س ، 1 م السنة عنارى . نفس المسدر السابق ، ص 36 س السلاوى : الاستقصاء ، ج 1 ، ص 88 س المدر السابق ، ص 36 س المدر ال

اذن انهزم جنس المسلمين امام الكاهنة في هذه المعركة، وانتصر البربر على المسلمين؛ وكانت اثار هذه المعركة بالغة الاثر في نفوس المسلمين كما يفهم من عبارة الدباغ حيث يقول . و وظن المسلمون انه الفنا، وانهزم حسان بعد بلاء عظيم وقتل من العرب خلسق كشير » (46) .

وترتب على دلك خروج المسلمين من افريفية، وأسر ثمانين رجلا من جندهم، وغيابهم عنها طبلة خمس سنين ·

وانتصار البربر على الفابحين بفسر لنا انعدام الصلة بين حركة الكاهنة وكسيلة قد الذكو كان دلك صحيحا لما برددت ، في احتلال قاعدة القيروان ، قلعة الاسلام ومركز نواجد المسلمين في افريفيه .

وهذا الموقف من الكاهنه يعطننا صورة واضحة بان حركتها كانت ذات طابع محلى • فاكنفت نظرد المسلمين وامنت حدود فبلنها ، وعادت الى جبل أوراس • وهذه السياسة تناقض ما ذهب اليه (كودل Gaudel) من أن الكاهنه كانت تريد اقامة المبراطورية (47) •

# الوضع السياسي في افريقية بعد خروج المسلمين منها:

لا شك أن حروج المسلمين من أفريقية على أثر هزيمتهم على يد الكاهنة في معركة وادى بيني سيترك البلاد تعيش حالة من العوضى والاضطرابات السياسية ، خاصة على مصير المسلمين في القيروان في هذه الفنرة الحاسمة .

ويغهم من روامة ابن عبد الحكم بان القيروان كانت بها قلة من ضعفاء المسلمين ، الذين تولى شؤونهم أبا صالح ، واستخلف على افريقية أبا صالح ، (48) .

وكان في وسم الكاهنة ان تقضى عليهم ساعة تشاء ، « ثم رجعت الكاهنة الى مكانها مز الجبل واطلقت اسرى المسلمين سوى خالد فانها اتخذت عنده عهدا بارضياعه مع ولديه

48 \_ أبن عبد الحكم: الفتوح ، ص 62 \_ 63 -

<sup>• 62</sup> من 1 من 1 من 46 من 62 من 64 من

وصيرته أخا لهما واقامت في سلطان افريقية والبربر خمس سنين بعد هزيمة حسان ، ونفت العرب من بلاد المغرب ، (49) ·

وقد اعجبت الكاهنة بخالد بن يزيد ، ونبنته ليكون لها عينا على سياسة وخطط حسسان في الحرب .

الا ان الكاهنة لم تطمئن الى بقاء المسلمين فى « برقة » فلجات الى سياسة جديدة ادت الى القضاء علبها ، ويلخص ابن عذارى هذه السياسة بقوله : « وملكت الكاهنة المغرب لله بعد حسان خمس سنين ، فلما رأت ابطاء العرب عنها ، قالت للبربر : ان العرب انما بطلبون من افريقية المدائن والذهب والفضة ؛ ونحن انما نريد منها المزارع والمراعى ! فلا برى لكم الا خراب بلاد افريقية كلها ، حتى يياس منها العرب ؛ فلا يكون لهم رجوع اليها الى آخر الدهر » (50) .

هكذا سادت الفوضى منطقة أوراس ، لان السكان أبوا الخضوع لسلطان الكاهنة ولم ستطع أن نكون منهم كتلة ترد هجوم المسلمين فيما بعد • وراحت تعامل السكان بمعاملة سيئه ، حنى عم السخط ربوع البلاد ، فقد أصاب ابن الاثير وصف حالتها في العمارة التالية : « وملكن افريقية كلها وأسماءت السميرة في أهلها وعسمفتهم وظلمتهم » (51) •

نستخلص من روایه ابن عذاری السابقة الذكر بان حركة انتقاض الكاهنة على السلمين كانت حركة محلية ، اذ يغلب على قومها الطابع البدوى ، الذين لا يقيمون المدن وزيا ، ولذلك نفذوا لها ما طلبت منهم .

ولكننا نجد قلة من طوائف البراس الذين أخذوا باسباب الحضارة اللاتينية ، سنقروا على مشارف المدن ، هم الذين لفضوا سياستها التخريبية ، وطلبوا المساعدة الضمام الى جيش حسان بن النعمان .

السلاوى : الاستقصاء ، ج 1 ، من 83 -

 $<sup>\</sup>cdot$  ابن عذاری : البیان ج ،  $\overline{1}$  ، من  $\overline{36}$ 

<sup>-</sup> ابن الأثير: الكامل، ج 4 ، ص 32 -

وهذا بجعلنا بعتقد بأن الكاهنة كانت بعيدة عن أحداث الفتح الاسلامي وصراع المسلمين مع البيزيطيين ، كما لم يدرك هدف المسلمين في شمال افريقية وهو نشر الاسلام والفضاء على نفوذ الروم في بلك البلاد .

ظل المسلمون في طرابلس طوال هذه الفنرة باننظار وصول المدادات الخليفة اليهم، بعملون على بنظيم المورهم واستعدادهم للمرجلة القادمة .

واقام حسان بعض المنشآت في برقة كما بنصح ذلك من قول السلاوي و فأفام ببرقة وبني قصوره المعروفة لهذا العهد بقصور حسان ، (52) .

ولم بكن حسان بن البعمان بعيدا عما يجرى من أحداث في افريقيا بل كان حريصا على العودة النها . وقد عبر عن ذلك ابن عدارى حين قال : « فكتب الى امير المؤمنين عبد الملك بخبره بذلك ، وان أمم المعرب لبس لها غابة ولا بقف أحد منها على نهاية ، كلما بادت المه حلقتها أمم ، وهي من الحفل والكثره كسبائية النعم ، فعاد له جواب أمير المؤمنين بامره أن نقيم حسما واقاه الجواب قورد عليه في عمل برقة فأقام بها » (53) .

اما الاحوال السياسية في بلاد المشرق فلم بكن تسبيح بارسال امدادات جديدة الى افريقية لمساعده حبوش المسلمين ، كما أن الخليفة عبد الملك بن مروان رأى من الأفضيل أن بنصرف للقضاء على بورات الخوارج ، ثم بنفرغ لافريقية .

أما في افريسه ، فقد حدث بطورات جديدة لصالح المسلمين ، منها اتصال خالد بن يزيد بحسان واطلاعه على ما كان بدور في معسكر الكاهنة من الأحداث • كما يتضح ذلك من قول ابن عبد الحكم : « فبعث حسان الى خالد رجلا فاتاه ، فقال له ان حسسان بقول . ما بمعك من الكنابه اليما بخبر الكاهنة ، فكتب خالد بن يزيد الى حسان كتابا وجعله في خبزه مله ؛ ثم دفعها الى الرسول لبخفي منها الكتاب وليظن من رأى الحبزة انها زاد الرجل ، فحرجت الكاهنة وهي تقول : « با بني هلاككم فيما تأكله الناس ، فكررت دلك حنى قسدم حسسان بالكتاب فبه علم بما يعتاج اليه » (54) •

<sup>52</sup> \_ السلاوى : الاستقصاء ، ج 1 ، ص 83 •

<sup>53</sup> ـ ابن عدارى : نفس المصدر السابق ، ص 36 .

<sup>54</sup> \_ ابن عبد الحكم : فتوح ، 62\_63 .

ولا شك ان مراسلات خالد الى حسان كانت من الاسباب التى ساعدته فى انتصساره لاخير على الكاهنة ·

# بودة اهتمام الامبراطورية البيزنطية بافريقية :

ساعدت الاوضاع السباسية في افريقية الدولة البيزنطية على اعادة نفوذها على منطقة الشمال الافريقي ، عندما انسحب منها المسلمون •

فاعد الامبراطور ليونتيوس (55) جبشا كبيرا واسطولا قويا لاسترداد (قرطاجنة) يعهد بقياده هذه الحملة الى واحد من أبرز قادة الامبراطورية ، وهو البطريق يوحنا (Patricus Jean)

فقد ظهر الاستطول البيزنطى فى البحر الابيض المتوسط من جديد (56) فى عام (57 - 78 م) ، حيث تمكن الاسطول من الاستيلاء على مدينة قرطاجنة ، دون مقاومة لدكر و فانسحب أبو صالح ومن معه من المسلمين من المدينة ، فدخلها البطريق يوحنا ، وفد اساء معاملة أهلها ومن وقع نحت يده من المسلمين ، حتى لم يستثن قتل ( الكفار ) أيده كما يصف ذلك بوفانيس ونقفور (57) وقضى البطريق يوحنا شتاء عام 697 م دون أن عمل حسابا لعودة المسلمين و المسلمين

وحول استيلاء البيزنطيين على قرطاجنة ، يذهب بعض المؤرخين الفرنسيين الى عدم المؤرخين العرب بندوين اخبار استيلاء الروم على قرطاجنة ، بسبب انشمسخال المنامين باخبار الكاهنة (58) .

وقد فات فورنل ما دونه البكرى عن هذه الحادثة بقوله: « واغارت الروم من البحر على كان بقى من المسلمين بمدينة تونس (كذا) خرجت اليهم فى المراكب فقتلوا بها ببوا وغنموا ولم يكن للمسلمين شىء يحصنهم من عدوهم ، انما كانوا معسكرين هناك

- ثار ليونتيوس على الامبراطور جستنيان الثاني ، فتمكن من عزله بعد ان حكم سينة وبضعة أشهر ، وأعلن نفسه امبراطورا •

(56) Théophanes, op. cit., p. 566 — Diehl, op. cit., p. 583.

Fournel, op. cit., p. 214.
(57) Théophanes : op. cit., p. 370
Néciphore : op. cit. p. 39.

— Diehl: op. cit., p. 583.

وبلغ حسان ذلك فرحل الى نونس ، وارسل اربعين رجلا من اشراف العرب الى عبد الملك بن مروان وكنب المه بما بال المستمين من البلاء واقام هناك مرابطا يننظر رأى عبد الملك ، (59) .

هكذا صارت افر المنه بنقاسم النفود فيها فويان ، أهل البلاد في الداخسيل ، والبيز بطبون في الشمال .

# عودة حسان بن النعمان الى افريقية:

لعد طالب مده عناب المسلمين عن افريقية خمس سبين • ولعل ذلك برجع إلى ما استجد من احداث في سبرق الدولة الاستلامية ، وحين فرغ المسلمون من حسم مشاكلهم الداخلية ، فرر عبد الملك بن مروان ارسال المدد إلى حسان بن النعمان ببرقة ، وامره بالمستبير الى افريقية في حدود عام ( 81 هـ) •

و مذلك مدّر ابن عدارى هذه الامداد بعوله « يم ان حسان بواقت عليه فرسيان العرب ورحائها من قبل أمير المؤمنين عبد الملك · فدعا حسان عند ذلك برجل يثق به ، وبعيه الى خالد بن بزيد بكتاب فقرأه ، وكتب في ظهره : ان البربر متفرقون لا نظام لهم ولا رأى عمدهم ، قاطر المراحل وحد في السير » (60) ·

ومن حلال بص اس عذارى بنجلى الصبال حسبان بخالد بن بزيد ، حيث استنفاد من الاوصاع السياسية السيئة في معسكر الكاهنه ، ونظرا للفوضي التي عمت بلاد المغرب أنذاك ، الأمر الذي حمل حسبان على قتال الكاهنه ،

<sup>59</sup> ـ يدكر البكرى في هذا النص تونس بدلا من قرطاجنية ، ذلك لان تونس لم تكن قد اتحدها المسلمون قاعدة لهم قبل ذلك • كما اخطأ البكرى أيضًا عندما قال بان حسان دخل الى تونس ، في هذه الفترة كان في برقة ينتظي المدد من الخلافة •

<sup>60</sup> ــ اين عداري : نفس المصدر ، ص 37 •

ولا بهمنا ما ذكره المؤرخون من تنبأ الكاهنة بقدوم المسلمين اليها ، وموتها على يد التائد حسان ، فلجأت الى أخذ الآمان لابنها من حسان ، على أن تواصل هى ومن معها من السلمين (61) .

ولفد اخطأت الكاهنة عندما عمدت الى سباسة مخريب المدن ، وفطع الاشتجار طنتا منها الله المسلمين لا يربدون الاذلك .

وكانت هذه السياسة التخريبية بالغه الاثر في نفوس السكان ، وبتجلى ذلك بقول للله حلمون : « وكانت من طرابلس الى طنجة ظلا واحدا وفرى متصلة ، وشميق ذلك على الله على الله

ونذار بهذا الصدد تعليق أحد المؤرخين الاوروبيين على هذه الظاهرة بقوله: تنسب راحم الى الكاهنة في هذه المناسبة عملا كان موضع تعليق كنير، وهو أنها قررت ان ترجع لادها الى ما هي مهباة له بطبيعنها من الرعي، وذلك بتخريب مراكز التمدن التي ترجع للعصر الروماني وقطع اشبجار الزيتون، مصدر ثروتها لكي يتسع الميدان للمراعي معالات الرحلة البدوية، ومن الواديع أن نسبة هذا العمل الذي يخالف طباع البربر، الكاهمة لا بد أن يكون محل سك ولا رب في أن المسلمين المسؤولون الحقيقيون عما بناب افريقية من خراب البلاد الاقتصادي الزراعي بعد ذلك بسنوات مم الذين نسبوا نظله الاوراس هذه الجربمة الني لا بد أن نضيفها الى حسابهم دون أدني ظل من الشك المردد (63) .

. اشار ابن عذارى الى هذه الحادثة بقوله: « دخل حسبان اليها وبلغ الكاهنة خبره ، فرحلت من جبل اوراس فى خلق عظيم ، ورحل اليها حسان ، فلما كان الليل قالت لابنيها: انى مقتولة وأعلنتهم انها رأت رأسها مقطوعا موضوعا بين يدى ملك العرب الاعظم الذى بعث حسانا ، فقال لها خالد: ارحلى بنا وخلى له من البلاد ؛ فامتنعت ورأته عارا لقومها فقال لها خالد وأولادها: ما نعن صانعون بعدك فقالت: أما أنت يا حالد فتدرك ملكا عظيما عند الملك الاعظم ، واما أولادى فيدركون سلطانا مع هذا الرجل الذى يقتلنى ، ويعقدون للبربر عزا ، ثم قالت: اركبوا واستأمنوا اليه » للبيان ج 1 ، ص 38 ،

ابن خلدون: العبر، ج 6 ، 218\_91 -

انظر رأى جاثير في مجلة الدراسات الاسلامية بمدريد عام 1954 ، ص 212 213 • ابن الأثير : الكامل ، ج 4 ، ص 32 •

ان ما دكره هذا المؤرخ ، لا مؤكده الادله والوفائع الناربخية ، كما انه لو كان صحيحا ما ذهب الله (حامدو Gateau)، لما أهمله المؤرخون الذبن نحدثوا عن الكاهنة ، واسماد منسل هذا العمل الى العامجين المسلمين يتنافى وسباستهم الني أقرها الخلفاء الراميدون ، وأصبحت دسبورا بطبق على كل البادان المفتوحة ، وهي عدم الحاق الضرر باهمها .

ī

و والعكس بعد أن المؤرجين العرب سبندون هذا العمل الى الكاهنة ، ويذكرون لجوم السندان الى المستمين لتحليصهم منها .

والخلاصه الدي تحرح بها من هذا كله هي أن أوضاع الكاهنت قد تدهورت ، فقد صمف معبوناتها فاحس التوازز في نظام حشها ، وتفرق السكان عنها .

وعدا الوصح الحلف الماما عما ألفه المسلمون ولمسوه عندها في لفائهم الاول • حيث ناب سميع نفوذ و تلبه مسموعة في قومها ، وكان البرير ياسرون بأمرها • فأصبحوا المصاون إلى المسلمين على أنهم منفذون لهم •

وهدا الموقف الحديد سيكون عاميلا فعالا ، فيما بعد ، لطرد البيزنطبين نهائيا من سيمال افريقية .

#### المعركة الفاصلة (يشير الكاهنية) :

سم لنا ابن الابير مسير حسبان بن البعمان الى افريفيه: « فلما فرب حسان من البلاد لعبه جمع من أملها من الروم سبغنون من الكاهنة ويشكون اليه منها فسره ذلك وسار الى فاسن فلفيه أهلها بالاموال والطاعه \_ وكانوا قبل ذلك بتحصنون من الامراء وجمل فيها عاملا ؛ وسار الى قفصه بستقرب الطريق فاطاعه من بها واستولى عليها وعلى قسطيلة ونفزاوة وبلع الكاهنة قدومه » (64) •

هده صوره صادفه عن الحالة النفسيية لأهل افريقية الذين ملوا الحرب وكرهوا ساسية الكامنية .

لقد بدأت أحداث المعركة في جبل أوراس ، ولندرك ضراوة وعنف القتال بين الطرفين نورد وصف الدباغ الذي انفرد بالتفاصيل التي تتصيل بالصراع الاخير بين المسلمين

والكاهمة « لفينه الكاهنة في جيوش عظيمة ، فقاتلهم حسان وهزمهم الله ، وهربت الكاهنه منهزمه بردد فاعة بشر بمحصن بها ، فأصبحت الفلعة لاصفة بالأرض ، فمضت بريد حيال أوراس ومعها صنم كبير من حسب بعيده ، فنبعها حسان حتى ادركها وانتصر عليها وميلها عيد بئر الكاهنه . فنزل حسان عند الموضع الذي فنلت فيه ويقال انها قتلت عيد طيرفه » (64) .

و بعلل عبرى ماسيه الهزام الكاهنة الى استفاده الفاتحين من اختلاف خصومهم (65) .
و بهذه المعركة الدى و بعث بين عامى ( 81 ــ 82 هـ ) ، ثم للمسلمين الفضاء على المقاومة المحلنة الدى يزعمنها الكاهنة ، واستطاعوا لى بضييفوا الى الفتح الحسيربي الفتح الديني (66) .

ولعل السبب في طول وعنف المفاومة أن المسلمين واجهوا قبائل لا تقل عنهم بداوة ونأسا ويمناز بلادها عن حزيرة العرب بجبالها الشامخة ومستالكها الوعرة مما يهيىء للمدافعين عنها قرصا اسرة للانفاع بألغازي (67) .

# بهايه النفوذ البيزنطى بشمال افريقيه:

اما فيما سعلق بسباسه المسلمين في الشمال الافريقي ، واستئناف الحرب ضد السرنطين في فرطاحية ، فإن المؤرجين المسلمين لا يعنون بتدوين أحداث هذه الحرب ، اللهم الا بعض الانمارات حول مسير حسان الى فرطاجنه .

- 6 ـ الدباغ . معالم الايمان ، ج 1 ، 60 61 ـ اتفق معظم المؤرخين على أن الكاهنة قتلت في موضع يعرف باسم ( بئر الكاهنة ) بجبال أوراس ، ويستبعد ان تكون قد قتلت في مدينة طبرقة الواقعة على البحر في الشمال •
- وهذه البئر لم تعرف باسم الكاهنة آنذاك ، ولكن المؤرخين العرب اطلقوا على هذه السر التي قتلت بالقرب منها الكاهنة ، اسمها ، فصارت تعرف بذلك
  - الاسلام ترحمة : بهيج شعبان ، ص 71 •
  - سهري ماسينه: نفس المرجع السابق، ص 71 -
  - محمد أحمد حسونة اثر العوامل الجغرافية في الفتوح الاسلامية ، ص 55°

لعل هذه الفجوء عبد المؤرخين العرب فيما بحص النفود البيزنطى في شمال افريقية قد ملاها المؤرخيان البيزنطان تبوقانيس وتففور ، أد تذكران (68) أن الاسيطول البيزنطى قد هزم في معركة كبيرة سقطت على الرها فرطاجنة في يد حسان فأدرك الياس البطريق أوحنا ، فحمع حبده ورجع إلى الفسطنطينية ، ليعود منها بقوة أكبر ، ولكنه كان واهما لأن الاحوال لم سنمج له بعد ذلك بالعودة إلى فرطاحته .

و حدد المؤرخان السر نطبان هذا الحدث نعام ( 698 أي 79 هـ ) ٠

والمعروف أن حسان من المعمان لم يعرغ من أمر الكاهنة الا في رمضان سنه ( 82 هـ أي عام 699 ) وهدا هو الماريج الصحيح لهذا الحدث (69) .

# قيام أول قاعدة بحسرية اسلامية في الغرب:

من الاحداث الساعة أدرك المسلمون أهمنة الاسطول البحرى خاصة بعد وفاة زهير بن فنس البلوى في « برف» ، التي كانت ليا أبار بعبده المسدى في سياستة الدولة الاسلامية ، التي رأت أن البغلب على الدرنطين ، وأفنلاع فواعدهم البحرية ، لا يتم الاعن طريق أنشاء استقول بحرى في مباه البحر الابيض المتوسط ، تكون مهمنة القضياء على سياده الروم البحرية في عرب البحر الابيض المتوسط (70) .

وبولى نسبذ هذه السباسة البحرية حسد ن بن النعيمان منذ دخل افريفية في عام ( 695 هـ \_ 695 م ) .

فكان أول ما قام به هو الانجاه نحو الشمال والقضاء على قواعد الروم ، ففاجأ المدن موانه ، وانسحب الروم وفروا الى جزر صفليه والاندلس كما مر بنا .

- Niciphore : op. cit., p. 39.

<sup>81</sup> Théophanes : op. cit., p. 370.

<sup>-</sup> Diehl : op. cit., p. 584.
- Becker : in (C.M.H.) T. 2, p. 370 كونس : المرجع السابق ، ص 260 كونس : المرجع السابق ، ص 69

<sup>—</sup> Georges Ostragorsky: Histoire de l'Etat Byzantine, pp. 170-171.

• 65 م ابراهيم العدوى الأساطيل العربية ، ص 65

بهت هذه الاغارة انتباه حسان وأدرك ان الروم لهم معافل على الساحل يتحصنون بها ، وبجعلون منها وسبله لاستعادة فواعدهم البحرية الكبرى و لذلك سارع الى انشاء أول فاعده بحربه في افريقيه ، نقوم مقام قاعدة الروم « قرطاجنيه » ومن ثم قطع أي فطع أي بدريطي في نعمير المدينة واستغلافها كمينا عد المسلمين في غرب البحر الابيض المرسط ، وصارب فاعدة بحربة بحرس القيروان كما ذكر ذلك البكرى (71) .

ودد احدار حسان مكان قاعدته الى جنوب فرطاجنة ، بحدث بفصلها عن البحر برزخ أصغير ، لان ودوعه على ساطى السيخة بحبب المسلمين في تعمير المدينة وسكانها ، لان السيامين لم بطمئنوا بعد الى سكنى المدن الواقعة على السياحل ، وموقعها هذا جعلها في مامن من عارات الروم المفاحثه ، اذ تكفى مراقبة مدخل السبخة كى بتنبه أهل المدينة الى الحطر فمل وقوعه ،

وقد كان هذا مبنا، بونانبا قديما ، اضمحل أمره ولم ببق منه الادير يقيم فيه طائفة من الرهمان كما أكد دلك ابن الى دبنار القيرواني (72) .

بدأ حسان بحقر البرزخ الذي بفصل البحيره عن البحسر ، وحفر في ماء البحيرة الضحلة ، فناة عميقة تسير فيها السهن عني نصل الى البلد ، وبذلك تتصلل البحيرة المناعر ونصبح نونس مبناء بحربا تحميها البحيرة من أمواج البحر ، ثم شرع في بنساء دار الصناعه » للمدينة الجديدة ، حتى تستطيع السفن أن ترسو فيها وتفلع في وقت حد ، هذا ما قصد البه الفيرواني بقوله . ، أن حسان هو الذي خبرق البحسر الى

بعد هذه الاجراءات التي فام بها المسلمون ، ارسيل حسان الى الخليفة عبد الملك يطاب ارسال أياس ممن لهم درابه وخبرة في انشاء دور الصناعة وبناء السيفن ، ويقول

<sup>-</sup> المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب ، ص 38 •

<sup>. -</sup> المؤنس في أخبار افريقية وتونس ، ص 8 •

<sup>-</sup> نفس المصدر السابق، ص 33 -

البكرى في هذا الشأن و هن فكتب عبد الملك من مروان الى أخبه عبد العزيز وهو والى مصر أن بوحه الى معسكر بو بس ألف فبطى وأهله وولده وأن بحملهم من مصر ويحسن عونهم حنى اصلوا الى الرشيش وهي بو بس (74) و كتب الى ابن النعمان بأمره أن ببني لهم دار صناعه بكون فوه وعده لامسامين الى آخر الدهر وأن بجعل على البرير جر الحشب لانشاء المراكب لبكون دلك حاراً عليهم الى آخر الدهر وأن تصنع بها المراكب ويجاهد الروم من البر والبحر وأن أمار منهم على ساحل الروم فنشسست علوا عن القيروان نظرا للمسلمين وتحصيما لسابهم فوصل الفيط الى حسان وهو تقيم بنونس فاجر البحر من مرسى رادس الى دار الصناعة وحر البرار الحشب وجعل فيها المراكب الكثيرة وأمر القبط بعمارتها « (75) و 10) و 10).

وقد انسب الاحداث حسن احسان لفاعدة نونس ، أذ ضمن ابتعادها عن البحر فرصة سينطبع فيها الحاميات الاسلامية مقاومة الاساطيل البيز نطبة فيل وصولها المبناء الجيديد .

أنها أن مناه المحسرة الزادلة هنات للسن الإسلامية الحمالة من عواصف البحسر واسوائله (76) .

هكدا اسم شاط الفاعدة الحديده مند وقت منكن ، وأصبحت مركزا هاما للاسطول الاسلامي في الحوض الغربي للبحر الانتض الموسيط ، وقد شاركت هذه القاعدة بوحدات من أسطولها وتجاربها في سائر تواحي البحر الانتض الموسيط ، كما أمدت الاستسطول الاسلامي اثنا، حصاره لمدينة الفسيطيطينية ، وساهمت في طرد الاستسطول الرومي من القواعد المجاورة لبلاد المغرب ،

المعاومة المحلية في حمل أوراس وازالة آخر معفل بيزيطي في الشيمال .

<sup>74 -</sup> اتفق معظم المؤرحين المسلمين على ان اسم « تونس » قبل أن يعمرها العرب كانت تعرف باسم ترشيش Tharsis التي ورد ذكرها في التوارة ولم يرد ذكرها عند المؤرحين اليونان اللاتينيين ، ويستبعد وجودها في افريقية و

<sup>75</sup> \_ المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب، ص 37\_38 ٠

<sup>76</sup> ـ ابراهيم العدوى - الأساطيل العربية ، ص 141 •

الذي بعبير بعن الفاتح الحربي لشمال افريقبه قد بم على يدى حسان بن النعمان الذي بعبير بعن الفاتح الحقيقي لشمال افريفية ، فقد اضاف الى جهود المسلمين في هذه الله المدة جديدة على البحر .

و سر الاسلام والنعافة العربه ، دان دور قاعده بونس هو حراسة الفيروان من أى خطر المسكون من المسكون من المحرب العسكرية والتجاربة ، وسيكون ألما دور بارز في سباسه البحر العسكرية والتجاربة ، وسيكون المها دور بارز في سباسه البحر الابلام البحر الابلام البحر الابلام والنعافة المحر الابلام البحر العسكرية والتجاربة ، وسيكون المها دور بارز في سباسه البحر الابلض المنوسط .

نكل الأحوال السياسية عاجلت حسان بالعودة الى المشرق ، فلم بنمكن من استكمال أتعمير المدينة ، بعد ما وضع بواه مسجدها وخلط دورها ، والذي سبتم هذه الخطيوه أخباره التي بدأها حسان الوالى عبيد الله بن الحبحاب ولكن بعد ثلاثين سنة كما بقول إلى خلدون (77) .

# إلااً فيام قاعدة تونس على الوضع السياسي في المنطقة:

و معد أن كانب هذه البلاد نعيش أوضاعا سياسيب فلقة بين ثلاثة عناصر مختلفة : السير بطبون في منطقة أوراس) ، السير بطبون في منطقة أوراس) ، المنابعة للخلافة الاسلامية بدمشني .

وقدام هذه الفاعده بعنى فطع داير الوجود الديزنطى من شهيمال افريقية ، وكان على المدين بعد استفرارهم بها ، أن الصرفوا إلى ناحمة لا تقل أهمية عن الجهاد الحسربي ، مسانة بتنظم البلاد ويهمئنها للدخول في الاسهام والأخذ باسهاب الحضارة السهامة .

وفد وفق حسان كل الموفيق في هذه السياسية التي اتبعها ، وذلك عندما اهتم المدينة الجديدة بعنصر جديد من أقباط مصر الذبن خبروا فنون الصناعة البحرية

العبر ج 4 ، ص 404 •

وسيكون لهذا العنصر البشرى الجداد أن كبير في بعث حركه صناعة السفن ، حتى تصبح هذه العاعدة منناء آديرا ، وسنكون لها سمان عظم في تاريخ حوض البحسر الاببض المتوسط ، فمنها حرجب الجنوش لتمنح صفلية وسردانيه ، وانطالبا ، وأصبحب النافذة الني اطن منها المغارية على عربي هذا البحر (78) .

# عـزل حسان بن النعمان عن افريقية:

وقيما بنعلق بنهاية أعمال حسبان من أفريقية ، واستناب عزلة ويجريده من الغنائم ، فبشير بعض المؤرخين الى العلاقة السبيئة بينة وبين والى قصر عبد العزين بن مروان « م. عزله عبد العرار أن مروان الوالي على مصر ، ؛ وكان الوالي على مصر بولي على افريقيـــة ؛ فعزل حساما وأمره بالقدوم عليه • فعلم حسان ما أراد عبد العزيز بن مروان ، آخو عبد الملك فعمد الى الحوعر والدهب والفضة ، فجعله في قرب الماء وأظهر ما سيوى ذلك من الامنمه • وأنواع الدواب والرفيق ، وسائر أبواع الاموال • فلما قدم على أمير مصر عبد العزبز بن مروان أهدى الله مالتي حاربه من بنات ملوك الروم والبرين ، فسنسلبه عبد العزير جميع ما كان معه من الحبيل والاحمال والامنعة والوصائف والوصفان ، ورحل إ حسان بالانقال التي نفيت له ، حتى قدم على الوليد ، فسيكا له ما صنع عبد العزيز فغضيب الوليد على عمه · نم قال حسان لمن معه « اثنوني بقرب الماء » ففرغ منها الذهب والفضة . والجوهر والنافوت ما استعظمه الوليد، وعجب من أمر حسان؛ فقال له الوليد: ير مدراك الله حبر (كذا) با حسان، فقال: « با أمير المؤمنين! انما خرجت مجاهدا في سميل الله ، ولبس مثلي محون الله والخليفه ، ، فقال له الوليد : « أنا أردك الى عملك وأحسن البك، وأبوه بك، فعلف حسان ، لا أولى ليمي أمنه أبداً ، لقد كان حسان يدرك موقف عبد العزبن وتحاف منه ، وتنجنب كل أنصال معه ما أمكن ذلك ، وعندما احتايه الى حماعه من اقماط مصر سال الخليفة بدمشيق بدلا من والى مصر .

طل عبد العزيز بن مروان بكند لحسان وبخنت الاسباب لعزله عن ولاية افريفيــة ، فانتهر فرصه هزيمه حسان أمام الكاهنة وعودته من افريقية ليقلل من مقدرته الحربية ،

<sup>78 -</sup> حسين مؤنس نفس المرجع السابق ، ص 263 -

<sup>79</sup> ـ ابن عذاري : البيان ج 1 ، ص 38\_30 •

فيعث الى طرابلس عاملا من مصر ليتولى أمورها ، وطلب حسان فى مسيره الثانى الى افريقية من والى مصر « اكتب الى عبدك بالاعراض عن انطابلس فقال له عبد العزيز ما كس لاوعن بعد اد ضبعتها فاستولت عليها الروم • فعال حسان : اذا ارجع الى امير المؤمنين ، فقال عبد العزيز ارجع » • (80)

هذه أهم الاسباب التي أدت الى عزل حسان بن التعمان •

ولا بعرف عن أخسسار عوديه إلى المشرق الا الشيء العليل ، أذ تعبير هذه الناحية الممحهولة في حياه هذا العائد ، ولا يشير المؤرخون إلى هذه الحادثة أبدا ، اللهم الا ما جاء في روانه ابن عبد الحكم العبارة النالبة : « ثم لم بلبث حسان بن البعمان الا يسيرا حتى سرفي » • (81)

وحاء في دائره المعارف الاسلامية أن عبد العزيز بن مروان عزل حسبان بن النعمان رحسرده من جميع أملاكه ويوفي عام (80 هـ ــ 699 ــ 700) • (82) وهذا التاريخ غير صحبح بدليل أن حسانا كان في الفيروان سيسة ( 82 هـ ) ، وكانت عودته من افريقية ووالى ( 85 هـ ) ، بعد أن قام باعمال حليله بوأنه أن يحنل مكانا ناصعا بين قادة الفتيح الاسلامي في المغرب ، ويسجل منفعنا : رعبيه عني دريخ الاسلام • فقد جمع بين الحبرة العسكرية والقدرة على فهم طروف البلاد ، فهو القائم المقتفي لافريقية ، ومنظم شؤونها وجنسها ، وصاحب فكره ادخال عنصر جديد في اجيش الاسلامي الفاتح من أهل البلاد •

رفيما ينعلق يوفاه حسان بالمشرق فيرجع نهاية سينة ( 85 هـ وبداية 86 هـ ) لان ولايه موسى بن نصير على افريقيه بدأت في أواخر حكم الحليفة عبد الملك بن مروان أي في إيهايه ( 85 هـ ) .

# أنمائج حملة حسمان وآثارها على افريقية:

مما لا شك فيه أن الدور الذي لعبه حسان بن النعمان، في تغبير الاوضاع السياسية والدسنة والحصاربه بولاية أفريقية كان عظيم الانر على مصييرها، أذ أن الفتح النهائي

- F. Mapareja : Islamologie, p. 92. 68 من عبد الحكم : فتوح ، من 80

8] - فتـــوح ، ص 68 •

8 \_ المجلد السابع ، ص 378 •

للمغرب لم يتم الا بعد أن حصع سكان أوراس للسناسة الاسلامية ، واستقرار النقوذ الاسلامي على الساحل , تقصيل بمو البحرية الاسلامية (83) .

وبعد العصاء على المعاومه الداخلية واستقرار الاوضاع الحربية للمستلمين ، بدأت مرحلة حديده لا نقل عن الفتح الحربي ، هي ظهور نواه النظام الاداري لهنده الولاية ، ونشر الاسلام والنفاقة العربية بين أهل المغرب ،

هذه الخطره التي تداعاً عقبه بن نافع وأبو المهاجر دينار ، سبيمها حسيان وتتضبح أثارها على المنطقة كما سيأبي ذكره ·

# تنظيم سُؤون افريقيه وأهم الاصلاحات التي تمت في عهد حسان:

اهم حسان حلال المدد التي أقامها في الهيروان بعد فضائه على مقاومة الكاهنه ، بنعمير المدنمة و تحديد حامعها ، لا سما بعد أن ارداد عدد المسلمين الواقدين من الضواحي ، وقد المن المالكي عدد الاصلاحات نقوله : « تم قدم الفيروان فأمر بنجديد بناء المستجد الجامع قبناه بناء حسنا ، وحدده في شهر رمضان سنة 84 هـ » (84) .

واعتمام حسان بالفيروان بعود الى أنها فاعدة الاسلام الاولى في افريفية ٠

وبالرعم من فله اشارات المؤرجين الى طابع النظام الادارى الذى وضعه حسبان ، مكتما وضع صورة نفريسه لهذا النظام ، اعتمادا على ما حاء في نص ابن عدارى النالى : « وانصرف حسان الى مدينه الفيروان ، بعد ما حسن اسلام البربر وطاعتهم ، وذلك في شهر رمضان سنه 82 ، وفي هذه السنة استفامت بلاد افريفية لحسان بن النعمان ، فدون الدواوين ، وصالح على الحوارج ، وكتبه على عجمهم افريقية وعلى من قام معهم على دارين النصرانية ، (85) .

83 ـ هـ مانت موس : ميلاد العصور الوسطى ( مترجم ) ، ص 254 .

84 - رياض النفوس: الجزء الأول ، ص 32-33 - وانظر كذلك ما قاله البكرى عن أعمال حسان في « المغرب في ذكر بلاد افرياقية والمغرب » •

4

85 – البيان المغرب 1 ، ص 88 – ابن عبد المكم ( فتوح ، ص 64 – 65 ) – المالكي ( رياض النفوس ، ج 1 ، ص 28 – 33 ) – عبيد الله بن صالح ( نص جديد عن فتـح المعرب للمغرب ) ، نشر وتعقيق : ليفي بروفنسال في صحيفة المعهد المصرى بمدريد عـام 1954 ، ص 223 .

أ ونستخلص من هذا النص الحقائق الآتيـــة :

## يويسن اللواويسن:

مهدت الدوله الاسلامية في هــــــذه الفنرة مرحلة حاسمة في حيــــاتها • هي تعريب دواو من والنفود في عهد الخلبفه عبد الملك بن مروان ، الذي نجع في استعادة الوحــــدة ســـاسبه للدوله •

- (ومن الواضع أن هذا المعرب قد شمل ولابه افريقيه) ، حبث انشغل المسلمون واحى المنظيم المى احديها حسان بن النعمان وترتب عنها ظهور وظائف ادارية تتولى فتلف الاختصاصات ، كالسجلات ، وبعيين المرظفين ، وبواب الافاليم ، وليست لدينا موص بامه نشير الى نوع اللغة المستعملة آنداك ، وأن كان هذا المنظيم الجديد لولاية ربقيه قد وأكب مرحله تعرب الدوله الاسلامية كما مر بنا ، الا أننا نستبعد أن تكون عكاسابها قد شملت أفريقية في هذا الوقت المبكر ،

## نسسراج:

المد اهمام حسان كدلك الى منظم الناحبة المالمة لاهل الوربقية ، ففرض الجيزية ، المعها على الروم وفعائل البرانس ، كما فرض ضريبة الخراج على أراضى عير السلمين ، المعمل العربقية الى خطط بين فبائل البرس ، وجعل أهل كل خطة يدفعون ضريبة العشر ادا كانوا مسلمين .

نص المالكي في هذا الشأن أوضح حبث يقول: « اجتمع الروم والبربر على قتال وفائلوه فهزمهم الله تعالى، فخافوه فاستأمنوا اليه فلم يفبل أمانهم حتى اعطوه من فبائلهم اتنى عشر الف فارس تكون مع العرب مجاهدين فأجابوه وأسسلموا على فعقد لولدى الكاهنة بعد اسلامهما عقدا لكل واحد منهما على ستة آلاف فارس من وجعله واليا عليهم، واخرجهم مع العرب يفتحون افريقية ويقتلون الروم ومن كفر بر، فمن ذلك صارت الخطط للبربر بافريقية ، فكان يقسم الفيء والارض، يم نص طاعتهم فدانت له افريفية ، ودون الدواوين ثم قدم القيروان ، (86) .

ورياض النفوس: الجزء الأول، ص 32\_33 .

وهذا على ال حسان بن النعمان كان يريد ان بنتفل بالبربر خطوة في طـــربق الاســــهوار .

# تنظيم الجيش الاسملامي الفاتح:

لا شبك أن حسانا أول من أدخل عناصر جديده في أجبش الاسلامي الفاتح من أهل ( المعسوب ) .

وهده حطوه فرانده في السماسة الاسلامة الذي كانت حتى ذلك الحين تتجنب تجنيد أهالي البلدان المصوحة ، على هذا النطاق الواسع

هدا الدم الحديد الدى أصاف فوة الى الجبش الاسلامى بافريقية ، سيكون له دور بارز فى استكمال عمليه فيوج المغرب الافضى والاندلس فيما بعد ، وقد رئب للجند الاعطيات، وسوى بين المسلمين والسكان دون نمييز فى الفى، والارض ، أى أن حسانا لم ينظر الى البربر على أنهم محكومين والعرب حاكمين ، بل استند فنادة البربر فى الجيش الفاتح الى ولدى الكاهنة ، رعنما فنائل البير فى منطقة الاوراس ،

وهدا النفسيم بمماسي وطبيعة هدا الشعب الذي بمبل الى الاستقلال ، كما يدل على حسن سياسه حسان وقهمه لهذه الظاهره الجديدة .

ولا له أن حسان بن النعمان قد فكر في صرب عملة على الطراز اللاتيني البيزنطي ، لندفع بها روانب الحند ، وتكون وسبلة النعامل في الاسواق والمبادلات اليومية ·

ولا تعلم فيما أدا كان حسان قد عرب السكة في أفريقية وأدخل بعض التغييرات على مسكلها وتفوشها ، لأن هذه الفنرة تعاصر فترة تعريب النقود في الدولة الاسلامية ، وتكبأ لصعوبه في هذه النقطة أننا لم نعنر على عملة ترجع الى زمن حسكم هذا الوالى ، كما أا المصادر الناريخية لم نشر الى هذه الناجية ،

وتستحبل المفارية بين النظام الادارى الذي وضعه المسلمون في البلدان المفتوح بالمشرق ، والنظام الادارى في المغرب ، وذلك راجع حسب اعتقادنا الى اختلاف طرا عذا الاقليم عن بقية أقاليم الدولة الاسلامية الاخرى . وبعد ان أنينا على ذار معسالم النظام الادارى الناشى، في افريقية ، بتطرق الآن الى مسالة اسلام البربر على يدى هذا القائد ·

## اسلام سكان منطقة الاوراس:

ولكى نفيم ظاهره افيال سكان الاوراس على االاسلام واندماجهم فى الحضارة الاسلامية، بلقى نظره على دباننهم قبل دخول الاسلام هذه البلاد ، وهذا السلاوى يلخص لنا ديانة البرير فيقول . « أن البقص من البرير قد دانوا بدين البهودية وأخذوه من بنى اسرائيل عند استعمال ملكهم لعرب الشام ٠٠٠ حتى محا ادريس الاكبر جميع ما كان في نواحيه من نقايا الاديان والملل ولما أحذ الروم بدين النصرانية في زمن قسطنطين الملك وكانت لهم البد العالبة على من جاورهم من الامم منل الحبشة والقبط والفرنج والقوط وغيرهم حماوهم على الاخذ به قدانوا به معهم ويلقنوه منهم وينوه في بلادهم ورعاياهم •

وكان الفريج مجاورين للبسرين في المغرب الادنى والقوط مجاورين لهم في المغرب الادمى ليس ينهم الاخليج البحر فحملوا أهل السواحل منهم على الاخلة بذلك الدين فدانوا به أيضا واستمر الحال على ذلك حتى جاء الله بالاسلام فدانت به البرين ، ولهلذا السبب كان كسبلة الاوربي وبليان الغماري وغيرهما من كبار البرير النصاري » (87) •

## نخرج من هذا النص بشبيئين هما:

ـ انتشار اليهودية بين نربر شمال افريقية

- انتشار النصرانية بين بربر شيمال افريقية الذين سكنوا الجهات المتاخمة للسواحل وبأثروا بالحضارة الرومانية والبيزنطية ، ويطلق على هؤلاء في المصيادر التاريخية اسم « البرانس » •

أنى حين سكنت الطائفة الثانية من البسربر ، المناطق الداخلية كالجبال والهضساب ما وكانت تعتنق الوثنية وشىء من اليهودية ، ونعرف هذه القبائل باسم « البتر » •

وقد اهتم بعض الاوربيين بدراسة ديانة البربر قبل دخول الاسلام هذه البلاد (88) •

- الاستقصاء، ج 1 ، ص 59\_60 ·

(88) Alfred Bel : La Religion Musulmane en Berbérie, pp. 71-73.
داشة الممارف الاسلامية مادة « اليربر » ، ص 514

وقبل أن يمضى في الحديث عن اسلام البربر ، لا يد لنا من معرفة شيء عن طباع البربر وصفائهم ، لعلنا نحد الاحانه على ذلك في وصف موسى بن نصير للمربر عندما طلب منه الخليعة سليمان ابن عبد الملك دلك · « هم ما أمير المؤمنين أشسبه العجم بالعرب لقاء ، رىجدە وقروسىية ، (89) •

وبلاحظ مما سبق أن البرير أقرب الامم إلى العرب في الطباع وأستلوب الحياة ، ولذلك رحم بعص الباحيين ظاهره اسلام البرير الى التشييبابه الموجود بين الجنسين القسلهما كما ترجعون هذا النشالة أنصا إلى الالفاق في البيئتين اللتين ينتمي اليها كل من العرب والسرير ، فطييعه بلاد المغرب التي يغلب علبسها الطابع الصحراوي أشبه تطبيعه بلاد العرب وهو الامر الذي يربيب عليه تنائج ذات طبيعة متشب ابهة من حيث الاحتماع والعمران ٠٠٠ واللج هذا النشابه في العمران عادات وتقالسد مؤتلفة ، كما ساعد على خلق عنفر به منحانسة تربط بين أصحابها في سرعة ويسر (90) .

وتحلو لبعض الباحثين تطنيق نظرية ابن حلدون في تأثير الدبن الكبير على العرب ه والسبب في ذلك أنهم نخلق النوحش الذي فيهم أصعب الأمم انقياد بعضهم لبعض للحلطه والأنفه وبعد الهمة والمنافسية في الرياسية ٠٠٠ فاذا كان الدين بالنبوة أو الولابة كان الوازع لهم من انفسهم ودهب خلف الكبر والمنافسية منهم ، فسيهل انقيادهم واجتماعهم ، وذلك بما تشملهم من الدبن المذهب للغلظة والأنفة ٠٠٠ ويؤلف كلمتهم ٧ ظهار الحس ۽ (91)

عده البطرية ينطبق على البرير لوجود ظاهـــريين في العرب والبربر كذلك والتي بر سب عمهما المانير العظم للدبن ، هانان الظاهرتان هما :

- 1 وحود الدعوة الدسنة وتحفيق ذلك بمجيء الاسلام اليهم
  - 2 وحود فوة كنبره نبرز هذا الدين وندافع عنه ٠
  - 89 ـ ابن قتيبة الامامة والسياسة ، ج 1 ، ص 101 •
- 90 \_ ابراهيم العدوى موسى بن نصير مؤسس المغرب العربي ، ص 57 .
  - 91 س المس ، مج 1 ، ص 266 -

بعد عده النظرة السريعة عن طبيعه المغاربة وأحوالهم الدينية واستعدادهم الطبيعى المدحول في الاسلام ، نبحث الآن عن الدور الباريخي الهام الذي لعبه حسان بن النعمان في اسلام البربر وابدماجهم في الحياة الاسلامية .

# تحالف سكان منطقة أوراس مع المسلمين:

هماك حمله أسباب أخرى نفسر اننشار الاسلام في المغرب، وسرعة تقبل الناس له، وعو أن يعض هؤلاء العرب انخذوا سباسة كانت بعيدة الاتر في اننشار الاسلام واقبال أعل المغرب عليه (92) .

ان بعض الطواهر في علاقة المسلمين بالبربر على انر مقتل زعيمة الاوراس في عام (82 هـ) كانت بنحذ شكل الصلح أو الرهن (93) .

هذه الطاهرة بعبير من أهم العوامل الفعالة التي مهدت الطريق الى الاسلام ، ويصف لما ابن عذارى تقاصدل هذا الصلح بقوله : « وكان مع حسان جماعه من البرير استأمنوا المنه ، فلم يقبل آمانهم الا أن يعطوه من قبائلهم انبي عشر يحاهدون مع العرب فأجابوه واسلموا على بديه ، فعقد لولدى الكاهبة لكل واحد منهما على سنة آلاف فارس ، يقاتلون الروم ومن كفر من البرير ، وانصرف حسان الى مدينة القيروان ، بعد ما حسب اسلام السرير وطاعبهم » (95ز) ، ونظيمقا لروح الاسلام في المساواة ، عهد حسبان الى اعطاء البرير الذين ابدوا الفيح الاستسلامي كل المكاسب المادية والمعتبوية التي يتمتع بها المسلمون ، كاشراك البرير في الحيش الاسلامي الفاتح واخذهم نصيبهم من الإعطيات ، ويرابه ابني الكاهنة نماذة هذا الجبش في منطقة اوراس ،

<sup>92</sup> - حسن أحمد محمود : الاسلام والثقافة العربية في افريقبة ، ج 1 ، ص 95

<sup>94 -</sup> شكرى فيصل: المجتمعات الاسلامية في القرن الأول ، ص 164 -

<sup>95 -</sup> البيان المفرب، ج 1، ص 38 - انظر كذلك عر هذه المعاهدة كل من :

<sup>-</sup> Fournel op. cit., p. 224.

<sup>-</sup> Gautier : Le Passé de l'Afrique du Nord, pp 262-263.

ولما اطمأن حسان على احلاص الدرير لهذا الدس رجع الى العيروان بعد ان « نرك معهم ثلاثة عشر رحلا من علما، المابعين بعلمون لهم العرآن وسيرائع ديستهم ٠٠٠ فعزموا على الاسلام ببه صحيحه فينوا المساحد « (96) ٠

ولا شنك أن هذه السياسة الاسلامية التي طبقها حسبان بن النعمان في أفريقية بخالف ما ألقة الدرير عن الحكم الروماني حيث كان أعل المعرب ميما بلعب ثقافيهم ومكانتهم من موالي الرومان لهم المربية اليابية في المجتمع (97) .

ومها سبق الصبح الطلال داوى نعص المستسرفين الذين الزعمون بأن مجيء العرب لم الوثار في حالة الدرال الا الرا صئالا (88) وان « المصاحة تغلب في اسلامهم على الافتاع لان فواد العرب عمدوا الى تحديدهم في حاوستهم فالمسلموا طمعا في الغنائم ١٠٠ ومع أنهم دخلوا في الاسلام الا الله لم استنق تبيهم وابن العرب » (99) و هؤلاء المستشرقون بالعوا تثيرا في نفى اخلاص الدرال للاستلام وحميعهم بكادون بجمعون على دأى واحد هو أن البرال لا تحقلون بالدال وأن استلامهم كان شكلنا والمستنفرة المسترون بالدال وأن استلامهم كان شكلنا و التمادين وان التلامهم كان شكلنا و التحدود المسترون بالدال والدال التلامة كان شكلنا و التحدود التحدود الله التحدود بالدال والدال والدال والدال والدال والدال والدال والدال والدال والدالية والدال والدال والدالية والدالي

ولكن الواقع الباريخي المدعم بالتصوص الثانية بحالف ما ذهبوا اليه هـــذه الحقيقة الباريجية فرض نفسها واصحه على تاريخ المغرب (100) ، حيث أن البرير اسلموا عن رعبه واقتماع لوجود عوامل دفعتهم الى اعتناق الاسلام لأنه حقق لهم ما حرموا منه أيام الحــكم البيزيطي (101) .

والا كنف نفسر طاعره اسراك هؤلاء في النموج الاسلامية ( فتسوح المغرب الاقصى والاندلس) ، واستناد هذه الفياده الى واحد من الرز قاده النوبر ( طارق بن زباد فيما •

<sup>96</sup> \_ عبيد الله بن صالح ( نص جديد عن فتح العرب للمغرب ) في مجلة معهد الدراسات الاسلامية بمدريد ، « نشر ليمي بروفيسال » ، عام 1954 ، ص 223 -

<sup>97</sup> \_ حسن احمد معمود الاسلام والتثقافة العربية في افريقية ، ج أ ، ص 159 .

<sup>98</sup> ـ دائرة الممارف الاسلامية : مج 3 ، مادة م بربر ، ، ص 504 -

<sup>99</sup> \_ دائرة المعارف الاسلامية : مج 3 ، مادة ، بربر » كتبها ( جـ- يفر ) ، ص 514

<sup>100</sup> رفعت فوزى عبد المطلب . الحلافة والحوارج في المغرب ألعربي ، ص 34

<sup>101 -</sup> ابراهيم العدوى ؛ المسلمون والجرمان ، ص 59

واستكمالا لهذا الموضوع نورد هما ما دار من نعاش بين الفقه، والمؤرخين حول ارض المغرب، هل فتحت عنوة أم صلحا ، أن المشكلة التي تارت في سوار العراق ومصر، وهل فتحت عنوة أم صلحا ، تأرت هنا من جديد أنضا ولكنها ثارت في عصور متاخرة، ولا نتك في أن الفنرات الاولى من الفتح لم يكن في حاجبه إلى أن نتعلق باذبال هنة ولا نتك في أن العرب قلة وكانت الارض واسعه ، وكانوا كذلك لا يكادون بستقرون حتى تحرجهم الحرب عن مستفرهم (102) .

أما في ولانة حسان بن النعمان التي المبازت بالعمل والتنظيم الاداري ، الذي يدل على الاحسورار في هذه الولاية الجديدة .

والملاحظ أن حل هذه المسكلة والفسا فيها قد الخد شكلا جديدا في النقاش الذي در بين الهفها، والمؤرخين ، فتحدث ابن عبد الحكم عن مصر فاورد الاقوال المتبابنة وجعلها منفسمة بين الدين فالوا الها فتحت عنوة ، نجد أن الفقهاء والمؤرجين في المعرب سلمسون بعديرا حديدا فلا يتكلمون عن العنوة والصلح وانما يقولون الله برس المعرب اسلم عليها أهلها » (103) .

و محكى أن أحد عمال المنصور من أبي عامر صاحب الاندلس حين تغلب على أرض فأس قال لهم احدروني عن أرضكم أصاح هي أم عنوة ؟ فقالوا له : لا جواب لنا حتى أبي الفقية ، يعنون أبا جبدة ، فجاء الشبخ المذكور فسأله العامل فقال : لبست بصلح ولا عنوه أنما أسلم عليها أهلها ، فقال : خلصكم الرجل ، (104) .

وكدلك نفول أنو زكرنا نعبى بن أبي بكر : « أنه لا خلاف في أن أهل المغرب أسلموا عسه فلم نفز الى عنوه ولا ألى صلح ، (105) •

<sup>102</sup> شكرى فيصل: المجتمعات الاسلامية في القرن الأول ، ص 166 103 103 103 103 103 103 104 104 105 105 104 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 105 1

نستخلص من هذه الرونات السابقة أن المغرب قد اصطبغ بالصبغة الاسلامية الخالصة كما نؤكد كذلك أن أعل المعرب قد اسلموا عن أقساع ونبه حالصة ورغبة صادقة • الامر الذي حعلهم نقبلون على الاندماح في الحياة الحديدة •

ولا شك في أن عمده اسلام البرير كانب بيلوها مناشره تعليم اللغية ويشر الثقافة العربيية .

وال الموالية العرابة له الدى الاستلامي فدلك بكسبها عنصرا من القوه والقدسية ولم سيبطع أن يقف النغة البونانية اللاسنية ، لغه الادارة والثقافة آنذاك أمام اللغة العرابة دلك أن النغة اللانسية لم يعس كبرا على السنة الناس فقد هاجير اصحابها إلى استانيا وصفيته من الولانات السريطية في شبيبال افريقية بعد انتصار المسلمين عليهم وصفى حسان أن النغمان الموقف الحربي ولقد أصاب أحيد المؤرخين الاوريين عندما قال بان الحصارة البيزيطية قد احتفت من شمال أفريقية على أثر خروج الاعراق واللابين منها إلى صفاحة والابداس (106) فهي لغة دخيلة على المجتمع الافريقي طارئة عليه ليسب لها الحدور العميقة التي تصادعا بالحسياة (107) ، لذلك سرعان ما استطاعت العرائة المنافرية العرائة العر

لا سبما ادا أحديا في الإعتبار أن مرحله الفتح الاسلامي ونشر الاستبلام والثقافة العربة بهذه البلاد، قد وأكنت مرحلة بعرب الدواوين وصبيغ الدولة الاستبلامية بالصبيعة العربية الحالصة، ومن الواضح أن دلك قد شمل كل البلدان المفتوحة ، بما في ذلك شمال أفريقية منظمة ، ومن العاما أداريا وحياه حسكومية منظمة ، ومن ثم كسبب اللعة العربية حوليها البهيدية مع اللغة اللابنية ،

وأصبحت ولابه أفريقيه بعد رحيل حسان بن البعمان عنها أرضا اسلامية عربية حيث بدأ بعربيها منذ بأسبس الفيروان (108) .

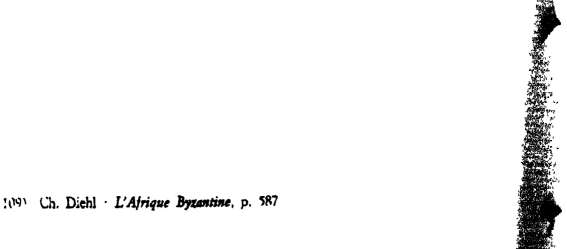
<sup>(106)</sup> Becker: in (C.M.H.), T. 2, p. 370. 184\_183 ، نفس المرجع السابق ، 183\_184 – المصادر والمراجع:

<sup>(108)</sup> Pellegrin: Histoire de la Tunisie, p. 91 — Essai sur les Noms de Lieux d'Algérie et de Tunisie, p. 145.

أ وعندما تولى موسى بن نصير شؤون هــذه الولاية وجـــد أن الفتـــح قد تم وانتشر الاسلام بها (109) .

ان العمع الاسلامى لمنطقة شمال افريفيه الذى تم على يد القائد حسان بن النعمان ، بعببر حطوة هامة تركت آثارا عميفة فى حباه سكان هذه المنطقة فى جميع ضروب الحياة السباسمة والدينية والاقتصادبه والتقافية ، والتي سيتنضح معالمها في تاريخ المغرب الاسلامي فيما بعد .

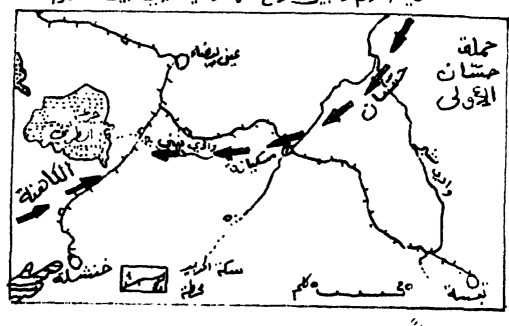
ان السباسه الني انبعها حسسان بن النعمان كانت موفقة الى حد بعيد ، فقد ترتب على السباسة الني انبعها خديم لم تنعم فيه بوحدة سياسية أو استقرار ، الى نظام بعديد أظلها بروح الاسلام ووفر لها كل مقومات الحياة ، واشركهم في العمل ، ومنحهم للماده . وسوى بين البربر والعرب ، فبدأ الاستقرار والامتزاج بين الجنسيين ، هذا الامراج سينبلور عنه ظهور الحضارة المغربية الاسلامية فيما بعد .



# خر بطخ رنم ۲ « من جسین مژنسه»



# خربطة رتم لا بيورمرتع معركة واديد نيبني بين حسان ديكا بعنة



عَلاً عن العمد الطابعي،

# 

#### مصادر واراجع البحث

- 1 ـــ ابن ابى ديناو المؤسس فى احسسار افراهمه والوسس ــ المكتبه العتيقة ــ تونسر 1967
  - 2 \_ ابن الانسير . الكامل في الناريخ \_ بيروب ، 1967
- 3 \_ البكرى ( أبو عبيد ) . المغرب في دار بلاد أفريقسه والمغرب ، نشر دى سيلان مطبعه الولاية العامه . الحزائر ، 1850 ·
- 4 \_ حسن احمد محمود الاسلام والنفاعة العربية في افريفية ، ج 1 ، دار النهضة
   العربية \_ العاهرة ، 1963
  - 5 \_ ابن خلدون عبد الرحمن . العبر ، دار الكتاب اللبياني \_ بيروت 1959
- 6 \_\_ ابن خلدون یعیی . سعه الرواد فی د در الملوك من بنی عبد الواد \_\_ نشر بن شنه
   1903
  - 7 \_ الدباغ · معالم الابهان في معرفة أهل الفيروان ، ج 1
- 8 \_ رستم اسد الروم في سياستهم وحصارتهم ، ج 1 \_ دار الكشيوف \_ بيرود 1955
- 9 \_ السلاوى الناصرى : الاستعصاء لاحبار دول المعرب الاقصى ، ج 1 \_ الدار ألبية 1954
- 10 \_ سانت موسى . ميلاد العصور الوسطى (سلسيله الالف تتاب) ، دار الكتب العامره ، 1967
- 11 ـ سير توهاس ارتولد . الدعوة الى الاسلام، ترجمه : حسن ابراهيم حسن ـ مكالنهضه المصربة ، 1971
- 12 ـ شكرى فيصل: المجمعات الاسلامية في الفرن الاول للهجره، دار العلم للملاييز
- 13 ـ طرخان ابراهيم على . المسلمون في أوربا في العصور الوسطى ( الالف كتاب سبجل العرب ، القاهره ، 1966
- 15 مييد الله بن صالح: نص جديد عن فنح العرب للمغرب ( شر ليفي بروفنسال 104 في صحيفه المعهد المصرى بمدريد ـ المجلد الثاني ، 1954

- ـ ابن عدارى : البيان المغرب مى أخبـار الاندلس والمعرب ، دار الثقافة ـ بيروت ، 1958
- ـ العدوى ابراهيم: الامونون والببزنطيون ـ الدار الفومية ـ القاهـــرة 1963 . الاساطيل العربية ، مكتبه نهضة مصر ـ الفاهرة ، 1957
- فوزى رفعت عبد الطلب: الخلافة والخوارج في المغرب العربي ـ القاهرة ، 1973
  - \_ ابن قتيبة : الامامه والسياسة \_ القاهرة ، 1904
  - ـ المالكي : رباض النعوس ، ج 1 ـ القاهرة ، 1951
- \_ مؤنس حسين · فنع العرب للمغرب \_ لجنه الجامعيين لنشر العلم ، مطبعة مصر \_ الفاهرة ، 1957
  - \_ النسويرى . بهامه الارب في فنون الادب ، ج 22 ، دار الكنب العربية \_ القاهرة

- Becker: Mahomet and Islam; Ch. XII in the Cambridge Medieval History V 2 London 1967.
- Bel, Alfred: La Religion Musulmane en Berbérie, T 1, Gauthner, Paris 1938,
- Caudel: \* L'Afrique du Nord, les Byzantins et les Berbères avant les invasions arabes Paris, 1900.
  - \* Les Premières Invasions Arabes de l'Afrique du Nord Paris, 1900.
- Diehl, Charles · L'Afrique Byzantine. Paris, 1896.
- Encyclopédie de l'Islam. Art « Kahina ». T. 4. (Paris, 1954)
- Fournel, II · Les Berbéries Etude sur la Conquête de l'Afrique par les Arabes, 1861
- Gautier, E.F.: Le Passé de l'Afrique du Nord (Siècles obscures) Paris, 1937
- Julien, Ch. A. Histoire de l'Afrique du Nord (Tunisie Algéric Maroc) de la Conquête Arabe à 1830. Payot. Paris, 1975
  - Mapareja, F. Islamologie, Beyrouth, 1963.
  - Marçais, G. . La Berbérie Musulmane et l'Orient au Moyen-Age Aubier Paris, 1946.
  - -- Mercier, E. . Histoire de l'Afrique Septentrionale depuis les temps les plus reculés jusqu'à
  - -- Mercier, L. . \* Histoire de l'Afrique Septentrionale depuis les temps les plus réculés jusqu'à la Conquête Française Constantine, 1888-91
    - \* Histoire de l'Etablissement des Arabes dans l'Afrique Septentrionale, Constantine, 1895.
  - Ostrogorsky, G.: Histoire de l'Etat Byzantin. Payot Paris, 1969
- Pellegrin, Arthur : Histoire de Tunisie 3 ed Tunis, 1944.
  - \* Essai sur les Noms de lieux d'Algérie et de Tunisie.

# المكانة التاريغية للشرق الجنزائسرى في نهايسة القرن 3 الهجسرى

معمد الصالح مرمول معهد العلوم الاجتماعية جامعة قسنطينة

لقد طوى الشيعى مذهبه اول الامر ، وتظاهر بانه معلم قرآن ، وباشر تلك المهنة فعلا ولما جاءوه ببعض المال امتنع من آخذه ، ثم اختلى بزعيم قبيلة بنى سكتان واخبره قائلا : « لست بمعلم قرآن • وانما نحن أنصار أهل البيت • وقد جاءت الرواية فيكم يا أهل كتامة بأنكم أنصارنا ، والمقيمون لدولتنا وان الله يظهر بكم دينه ، ويعز بكم أهل البيت ، وانسه سيكون امام منهم أنتم أنصاره ، والباذلون مهجتهم دونه ، وان الله سيفتح بكم أنصاره ، والباذلون مهجتهم دونه ، وان الله سيفتح بكم

نيا كلها • ويكون لكم اجركم مضاعفا ، فيجتمع لكم خير الدنيا والآخرة » (33) • باب الزعيم السكتاني دعوته ، ووعده ببذل ماله ونفسه ، هو ومن اتبعه في سبيل عوة ، وبذلك صار يدعو أقاربه إلى الدخول في دعوة الشيعي ، فأخذت تنتشر بين اللف نواحي بلاد كتامة ثم خارجها •

<sup>&</sup>quot; نشر القسم الاول من هذه الدراسة بمجلة الاصالة ، عدد 55/54 .

لقد شرع الشيعى فى تكوين المجتمسع الذى سيجعله مركز انطلاق لنشر الدعوة على نطاق واسع ولما رأى احترام الناس واقبالهم على رجاب الدين استغل هذه الناحية خاصة لانه راها كفيلة بحشد الناس حوله ، فمكن لنفسه عن طريق الجلوس لتعليم المور الدين للكبار ، والصغار وقد قضى ما يقرب من سبع سنوات فى بث العقيدة ، وتمكينها ، وغرسها واستقطب حوله زعماء بعض القبائل الكتامية ، خاصة التى لها وزن مثل الحسن بن هارون الغشمى من غشمان تازروت ، وأبو يوسف ماقنون بن ضبارة الاجانى ، وابن أخيه تمام بن معارك وسلك سياسة التدرج فى عرس المذهب ، فحينما حل شهر رمضان دعا صاحبه الى ترك صلاة التراويح ، لانها من سنة عمدر ابن الخطاب (ص) : فاجابه الى ذلك ، ودعا أقاربه الى تركها أيضا وأخذ أمره يزداد وخطره يستفحل ولما بلع خبره الى ابراهيم بن الاغلب (237 ـ و289 هم/ 185 ـ 209 م) ارسل الى عامله على ميلة يستفسره عنه فقلل من شانه ، وذكر له بأنه رجل متقشف أرسل الى عامله على ميلة يستفسره عنه فقلل من شانه ، وذكر له بأنه رجل متقشف زاهد ، يلبس الخشن من الثياب ويامر بالخير والعبادة ، فسكت عنه وبسببه تفرقت كلمة كتامة ، واراد بعضهم قتله فوقع حلاف بينهم ، وقاتل بعضهم البعض من أجله (36).

ومما لاشك فيه فان الكتاميين الذين احتضنوه كانوا يعرفون مسبقا انهم سيواجهون معوبات متنوعة بسبب ذلك واذ كان عليهم أن يواجهوا جيوش بنى الاغلب من جهة وجيوش بعض القبائل الاخرى المناوئة لهم خارج بسلاد كتامة من جهسة اخرى وهذا بالاضافة الى وجود بعض خصوم الشيعى بين الكتاميين انفسهم والذين لم يدخلوا فى مذهبه و فهذا الوضع فرض عليه أن يربى أتباعه تربية خاصة سياسيا وعسكريا كى يتمكن من مواجهة خصومه بطريق الحسرب أو الجوسسة ، أو بواسطة تخذيل الصفسوف وتشتيت الشمل ، وزرع الشقاق والفرقة بينهم و

لقد قسم اتباعه من كتامة الى سبعة اقسام · واسند مسؤولية كل قسم الى واحسد من ثقاته · وسبى اولائك المسؤولين (المشاشغ) ، وابقى اعمال الناس واموال الدعسوة بأيديهم ، قصد تطييب خواطرهم وتأليف قلوبهم . فبقوا على تلك المالة يتصرفون بأمره وينغذون تعليماته الى ان قدم عبيد الله المهدى ، فاقصاهم عن المسؤولية ، وانتزع الاموال من ايديهم فكان هذا احد اسباب النقمة عليه · كما انه فرض على جميع انباعه المواظبة على اداء مختلف العبادات وعودهم على النظام ، والتحلى بمكارم الاخلاق · ونمى فيهم روح التضحية وتظاهر للناس بأنه يريد غسرس مبادىء الدين الصحيحة في النفوس وتعويدها على الاخلاق الفاضلة (35) ·

ومن جهة اخرى فانه سن لاتباعه القواعد التي يسيرون عليها في حياتهم العامة ، والخاصة من حيث تجنب المعاصى والامر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وعلاقاتهم ببعضهم واشتد في معاقبة من يستحق العقاب وامتحن أتباعه بأقسى المحن كي يعودهم على العبر وتحمل المشاق .

ان طبيعة الاوضاع التي كانت سائدة في بلاد كتامة ابان القيام بالدعوة فيها حتمت عليه الله يكون من دلك المجتمع مجتمعا منفصللا عمن حوله من المجتمعات الاخرى خارج قبيلة بني سكتان ، وبلاد كتامة بصفة عامة ، أو داخلهما • كما عمل على تغذية الفرقة بين اتباعه ومعارضيه ، وبذلك غرس روح العداء بين أفراد العائلة الواحدة وبين الاقارب والاصهار ، وقد سار الخلفاء الفاطميون على هذه السياسة فيما بعد • كما سار عليها غيرهم (36) • كن ذلك كي يجعن من اتباعه كتلة متراصة قوية التماسك صحيحة البنية بحيث يصعب زرع الفرقة والشقاق بينهم • وقد نجح في سياسته هذه نجاحا كبيرا حتى انه كان اذا أراد أن يسلط العقاب على أحد أتباعه أو كل ذلك الى أقرب الناس اليسه فقتل الاب أبنه والاخ أخاه وهو راض الامسر الذي جعل الناس يبتعدون عن ارتكاب المحالفات أما رغبة أو رهبة •

ولكي يصبغ على دعوته الصبغة الدينية البحتة ، تظاهر بالنزاهة وصيانة النفس حتى يكون قدوة لاتباعه ويرغب الناس فى الاقبال على دعوته · كما تواضع مع اتباعه حيث كان يشاورهم فى مختلف الامور · ويقرب الستباقين منهم لاعتناق مذهبه والمتفانين فى سبيله · ولا ينفق من مال الدعوة الا عند الضرورة · واذا ما بعث أحدا لامر من الامور لا يطلب عليه غيره من أهل ولا ولسد الامر الذى جعل بعض الاتباع يقومون بتصحيات مثالية رجالا ونساء · من ذلك أن رجلا اسمه (كور بن قنبر) اللهيص انفق ماله كله فى سبيل الدعوة ، وخرق ثياب زوجة ابنه كله به وهي عروس باليعصب بتلك الخرق جراح المعطوبي من الاتباع وعوضها عليه مالا · كما أن أمرأة من أتباعه دميت الخرق جراح المعطوبي من الاتباع أيضا · كل هذا بفضل روح التضحية التي غرسها يداها من كثرة طحن الحبوب للاتباع أيضا · كل هذا بفضل روح التضحية التي غرسها في النفوس مما جعل أتباعه يثقون به الثقة المطلقة حتى أن بعضهم حينما ادركته الوفاة أدساد على بنيه . ومما يذكر أنه كان يصف لهم ما تنكره العقول فيصدقونه . ولا شك أن أمدا يدل على مدى ثقتهم به من جهة ومدى بساطة عقولهم من جهة أخرى (37) .

لقد نمى فى الكتاميين الروح العسكرية ونظمها وقواها والزمهم ذلك ليجعل منهم والمعدم به النظام السياسي القائم في بلدهم أولا وحارجه ثانيا . وذلك ان

لمجتمع الذي عمل على تكوينه يجعل سلطة جديدة فوق سلطة رؤساء القبائل وغيرهم وبذلك هدد سلطة بعض الرؤساء الذين لم يدخلوا في دعوته وحول مصالح القبائل التي آزرته الى مصالح عامة تعود فائدتها على المجتمع الذي عمل على تكوينه وفق المذهب الاسماعيلي تذوب فيه سلطة الفرد والقبيلة معا ومن هنا حدث الصدام بين قبائل كتامة ذاتها الموالية له والمناوئة لدعوته من جهة وببن اتباعه وخصومه من القبائل الاخرى خارح كتاسة من جهة أخرى هذا بالاضافة الى صدامه مع الاغالبة باعتباره متصردا عليهم .

لقد مرت عليه في أول مرحلة من دعوته بايكجان ظروف حسرجة للغاية مملوءة المخاطر والمخاوف ، ولكنه استطاع مواجهتها بكل حزم وصبر ، واستغل كل ما أمكن للتعلب على مختلف المصاعب والاحطار ، حيث استفاد من استراتيجية الاماكن الطبيعية الحصينة التي وفرت له الحماية ، كما استعلى عنصر الجوسسة الى أبعد حد حيث انتشر جواسيسه داخل بلاد كتامة ، وحارحها لاستطلاع أخبار الاعداء بصورة مستمرة من أجل تدارك الخطر ، والاستعداد الملائم له ، وفي المواجهات العسكرية استعمل طريقة حسرب الكر والفر وعدم الالتحام مع العدو في مواجهات كبيرة يفوقه فيها عددا وعدة (38) ،

وقد يلجأ الى استغلال عامل الزمل لصالحه كما فعل مع الجيش الاغلبي أيضا بقيادة الاحول حينما حاصره بتارروا ، كما يعمد أحيانا الى الحرب النفسية وزرع الحيرة والاصطراب بيل صفوف الاعداء والمناورة لكسب المعركة حيث نسراه يستعمل السلحة متنوعة ضد خصومه وكثيرا ما يستفيد من أحداث التاريخ الاسلامي ويقتدى بالرسول (س) في عرواته ويتمثل دلك في بث الليلة بين القبائل المعاصرة له في تازروت وهو يشبه موقف الرسول (ص) مع أهل الاحزاب الذين حاصروا المدينة المنورة (39) ، وهذا يدل على مدى مرونته وحنكته السياسية ، والعسكرية حيث استفاد من أحسداث التاريخ الاسلامي لنشر دعوته وقد استطاع أن يقر الامن والنظام في المناطق التي سيطر عليها ، وضرب بكل قسوة على أيدى المسدين فخافه الناس وهابوا جانبه ، حتى قيسل أن الحيوانات تضل هائمة فلا يلتفت اليها أحد ، وأن اللقيطة تسقط فتبقي في مكانها ،

## 2 - التوسع خارج بلاد كتامة واعلان الخلافة الفاطمية :

مر عمل الشيعي في هذه المرحلة بخطوتين : تتمثل الاولى منهما في النوسع خارج بلاد كتامة . وتتمثل الثانية في اقتحام رقادة عاصمة بني الاغلب ·

i \_ التوسع خارح بلاد كتامة : كان عمل الشيعى منظما ومدروسا منذ أن دخلل ايكجان مع حجاج كتامة بصفته معلم قرآن الى أن دخل رقادة قائدا لجيش عرمرم ، ظافرا منتصرا وقضى على بني الاغلب ، وأقام الخلافة الفاطمية بحيث نراد لا يقوم بأي عمل الا بعدما يخطط له مسبقا ، ويهيء له وسائل النجاح ويدرسه من مختلف الجوانب ، وذلك أنه سلل سياسة التدرج في غرس المذهب ، وتمكينه ، ومر عمله من بداينه الى نهايت بمرحلنين المرحلة النظرية التي اعتمد فيها على الدعاية ثم المرحلة العملية التي استخدم وسائل استحدم فيها امكانياته العسكرية داخل بلاد كتامة وخارجها • كما استخدم وسائل متعددة في مقاومة خصومه كيفما كان يوعهم (40) •

ولما رأى بأن مرحلة التكوين الداخلى فى بلاد كتامة أتت ثمارها بفضل حملة التطهير الداخلية وانه تغلب على خصومه المحيطين به فى ايكجان واصبحت له قوة يمكن ان يعدمد عليها من ناحية العدد والعدة فى تحقيق انتصارات جديدة على نطاق اوسسع تطلع الى فتح بعص المناطق الهامة والمدن الرئيسية التى كثيرا سا هددته فى دار هجرته وبذلك بدا مرحلة أخرى من كفاحه أهم وأوسع من السابق نظرا لما ترتب عليها من نتائج فى نقرير مصير الدعوة الاسماعيلية ببلاد كتامة خاصة وبالمغرب الاسلامى عامسة وتعميق جذورها وتمكينها و

والملاحظ أنه فضل أن يتجه في عتوجاته الأولى شرقا نحو عاصمة بني الأغلب ، ولا شك أنه رأى بأن أكبر خطر يهدده في المستقبل أنما هو خطر بني الأغلب بالدرجة الأولى • ولذلك أراد أن يقضى على ولاد بلدانهم • ثم يمد يدد إلى عاصمتهم رقادة (41).

وف اعتمد في هذا على حماس اتباعه من الكتاميين الناقمين عليهم بسبب سوء بصرفاتهم • كما ان هدف الدعوة الاسماعيلية لم يكن ليقتصر على المغرب الاسسلامي فقط ، وانما هذه مجرد مرحلة أولى نحو التوسع في المشرق على حساب الخسلافة العباسية • ولذا أراد ان يستولى على تونس ، وطرابلس ليصبح في امكانه التطلع الى فتح مصر المكان الحيوي للعباسيين في تلك العترة • وبامكان الدعوة الاسماعيلية بعد ذلك أن نظمئن الى النتائج التي حصلت عليها في المغرب ، اذا ما سيطرت على تونس وطرابلس أيضا • وذلك لوجود الصحراء الغربية بين مصسر وليبيا • والتي تعتبر حاحرا طبيعيا لسه قيمته في وجسه قوات الخلافة العباسية اذا ما أرادت مهاجمة والاسماعيليين برا • وفعلا لما سيطروا على تونس تمكنوا بسهولة من بسط نفسوذهم على طرابلس وبرقة ، وهاجموا بعد ذلك مصر منذ وقت مبكر حيث سهن عليهم الدفاع

عن مكتسباتهم في المعرب ، كما سبهى عليهم مهاجمة مصر نفسها فيما بعد والسيطرة عليها اخصيرا .

وبالاضافة الى ما ذكرنا سابقا فال الشيعي لم يتجه بفتوحاته الاولى غربا لانه خشى از يقع بين فكى رحا الاغالبة من الشرق ، والرستميون ، وبنو مدرار والادارسة من المعرب ، حاصة وال قبيلة رنانة من احطر القبائل واقواها ، ولاشك أنه رأى بسأن الحطر الذي يأتيه مل بدى الاعلب ، اكتر من أي خطر آخر أذ بامكانهم أن يتلقوا أعانات من المحلافة العباسبة ، ومن ثم يهددول وجوده ولذا رأى بأن التغلب على خصومه في المعرب سهل ميسور أذا ما قضى على بني الاعلب وهذا ما وقع فعلا و

لفد بدأ بفتح بعص المدر الفريبة من مركز اقامته في ايكجان فبدا بفتح ميلة التي خيرا ما هدده حطرها وكان عاملها من طرف بني الاعلب هو موسى بن عياش عدوه اللدود · واعتمد في فتحها على الجوسسة بالدرجة الأولى حيث تواطأ معه جماعة من وجوهها عى أصلهم من عرب ربيعة ورئيسهم يقال له حسن بن أحمد فأطلعوه على عورانها رمواطن الضعف فيها • ففتحها وعين عليها أبا يوسف ماكنون بن ضبارة الاجامي وعاد بحيشه الى دار هجرته ٠ وقد تم له ذلك في عهد أبي العباس بن ابراهيم بن الاعلب أو في عهد أبيه ، وبعد فتحها توجه الى سطيف فحاصرها مدة أربعين يوما حنى مات صاحبها على بن عسلوجة في الحصار • فانحن أمرها ودخلها وهدم سورها تم عاد الى ايكجال ، ولكن الاعالبة وجهوا جيسا لقتاله بقيادة أبي عبد الله الاحول (42) الذي استعادها منه ٠ غير أن الشيعي فتحها مرة آخري في عهد أبي مضر زيادة الله ٠ وبعد سيطرته على سطيف توجه الى طبنة وذلك ان ابن الاغلب لما يلغب خبر سقوط سطيف مي يده بعث جيشا لقتاله بقيادة ابراهيم بن حبشى ، وهو أحد أقارب زيادة الله أبر الاعلب ، وقد بلع عدد هذا الجيش مائة الف حينما وصل الى قسنطينة وبقسي متمركسرا بها نعو ستة أشهار ولم يلتعم به الشيعي حتى نفد صبره واستهلسك معظم ما معه من المؤن واصطر أحيرا الى مهاجمة أبى عبد الله الذي لاقاه بخيار جنسوده نى مكان يسمى كبونة فدارت ألدائرة على جيش بني الاغلب رغم كثرة عدده ، وذلك نظراً لقلة كفاءة قائده الذي لم يحطط لهجومه ، ولم يختر المكان والزمان الملائمين . كما ال جيشه خاص المعركة على ظهور خيوله وبغاله وأن المنطقة وعرة بالاضافة الى عدم وجود معسكر له ليضمد فيه جراحات المعطوبين ٠٠٠ وولى منهزما وغنم الشيعي عتاده ومؤونته ولاحق فلواسه ٠

وبعد فتح طبنة توجه الى بلزمة التى طرقها عدة مرات من قبل · ولم يتمكن منها ، بم انه استعمل من أجل ذلك سياسة الارض المحروقة حيث آخذ يتلف غلات أهلها كي شعهم اقتصاديا فيستسلموا · ودام على هذا المنوال ثلاث سنوات متتالية حتى نطع الطعام عنهم · وضيق عليهم الحصار بالدبابات ورمى المدينة بالنار ولم يصلهم بعد جهود مضنية وذلك بعدما نفذت مؤونتهم من زاد وسلاح من شدة الحصار (44) .

وبعدما فتح طبنة ، وبلزمة جاءه الجباة بأموال العشور ، فأمر برده على أصحابه تبين له أنهم أخذوه بطريق غير شرعى · بينما أخذ مالا جبي من أهل الذمة كجزية على طريقة عمر بن الخطاب استحسنه ، وقبله ، مع أنه دعا كتامة الى ترك صلاة نراويسح في رمضان لانها من سنسة عمر (ض) كما ذكرنا . وعلى هذا فللمرء أن ساءل كيف أنكر على الناس الاقتداء بفعل عمر في قيام رمضان ، ثم قبل مال الجزية أي أحذ على طربقته ؟ ولا يمكن أن يفسر هذا الا على أساس أنه كان في حاجة السي اللدعيم الدعوة ، وجلب الانصلال ، بعدما تظاهر بالعدل من قبل · فموقفه هذا باسي بالدرجة الاولى (45) ·

لعد واصل فتح بقية المدن الاخرى باتجاه الشرق ملاحقا فلون جيش بنى الاغلب ، شع تيجس (46) بتواطر بعض أهلها . كما فتح باغاية بمساعدة بعض أهلها ايضا أسطر عاملها على الفرار الى الاربس ، ودخلها بالامان وولى عليها ابسا يوسف تون بن ضبارة الاجانى الذى استعمله على ميلة من قبن ، وعاد الى ايكجان (47) وي جولة أحرى فتسبح تيفاش (48) شم تبسة التى تمكن من فتحها بعدما عرف أساعها الداخلية بواسطة بعض الموالين له من أهلها . ومنها توجه الى ببلاد قسطيلية عدد مدن مثن قفصة ونفطة وغيرهما ، ثم عاد الى ايكجان ، وبعد أن أعد عدته ، أي الكن امكانياته استعد لاقتحام الاربس التى تعتبر الخط الدفاعي الاخير عن عاصمة أي لاغنب فجمع لذلك جيشا قويا بلغ عدده مائتي ألف . كما جمع ابن الاغلب من جهته أست جرارة أيضا ، حيث بذل كل من الطرفين ما في وسعه ، واستعد للمعركة بما

عدده من الامكانيات وحينما التحسم الجيشان ابدى كل منهما بسسالة وشجاعة نادرين ولكن خطط الشيعى العسكرية كانت أكثر تنظيما واحكاما حيث انتقى عشرة آلاف فارس من حبار الدعاة ووجوه القبائل واهل النكاية وجعلهم في مقدمة الجيش كما أمر بعص الجسسد أل يسلكوا مسيلة يفاجئول منها أفراد جيش العدو كي تجمع خيولهم وبفضل خططه العسكرية المحكمة تمكن من النجاح ودخل الاربس عنوة وحكم هي رقاب أهلها السيف وذكر أنه قتل من أهلها ومن بقي بها من الجند الذين التحاوا إلى مسحدها ثلاثين الفا في امسية واحدة من وقت صلاة العصر إلى أخسر الليل وذلك في الرابع والعشرين من جمادي الاخيرة سنة 290 ه/910 م ولكن تكرف البعض الاحر أنه فتل بها تلانة آلاف فقط ويبدو أن الرواية الاولى أصح لان ما ذكره الفاصي النعمال في هذا الصدد يؤكدها . حيث ذكر بانه قتل بها عددا لا يحصى (49) والعاصي النعمال في هذا الصدد يؤكدها . حيث ذكر بانه قتل بها عددا لا يحصى (49)

وان دن هذا على نبىء هانما يدن على مدى قساوة حروب الشيعي ، حيث لم يرع حتى حرمة المساجد ، ولم ينت من بطشه اللاجنون اليها ، وقد أوقع هذه المذبحة بأهل الاربس بعدما فر ابراهيم بن الاعلب قائد حيش أبى مضر زيادة الله الثالث (290 ــ 290 هـ 300 ــ 310 م) ، ولما علم هذا الاخير بهزيمة قوته في الاربس اعد عدته ، وجمع ما قدر عليه من أمواله وجواريه وأعراد عائلته وهر إلى المشرق تاركا ملكه لداعي الاسماعيلية الدى هدم عرشه وعرش عيره من أمراء المعرب الاسلامي الآخرين ، وأقام على انقاض الجميع ملكا للفاطميين ، وقد اراد الراهيم بن الاغلب قائد الجيش المنهزم بالاربس ان يقوم بالامر بعد فرار زيادة الله حيث توجه الى القيروان ونزن دار الامارة ودعا الناس الى طاعة الله في أعناقنا فلحق بريادة الله (50) ، وبذلك انتهى عهد بني الاغلب الذي استمر من 184 هـ الى 200 هـ/800 ــ 910 م .

وخلاصة القول عالى القراص دولة الاغالبة على يد الشيعي تعود الى أسباب عدة تتمشر أساسا في احتماله بسبلة كتامة القوية والناقمة على بنى الاغلب ، وضعف هذه الاماره العام ، وسوء سياسة المتأخرين من رجالها وتسلطهم على الرعية ، وتهاونهم بامر الشيعي في البداية ، وانحطاط آخرهم وهو زيادة الله الثالث ، واسناده قيسادة جيشه لانأس ليست لهم كفاءة القيادة وسداد الراي ، وبالاضافة الى كل ما تقدم قوة الدعاية النفسية التي قام بها الشيعي بين مختلف اوساط بني الاغلب ، وخاصة بين الحياش ، وكذلك وجود موطفين في دولتهم يعتنقون المذهب الاسماعيلي ، ويتعاونون معه من الداحل ويدلونه على عورات ونقائص الاغالبة (51) ،

ان كل العوامل السالفة الذكر تفاعلت فيما بينها وادت اخيرا الى انقراض دولتهم أن الاساس وبذلك فسنح المجال لقيام نظام اسماعيلي متطرف في المغرب الاسلامي •

## ب ـ دخول الشيعي رقادة واعلان الخلافة الفاطمية :

بعدما خرح الشيعي من مختلف المعارك العسكرية ظافرا منتصراً داخل بــــلاد المه وحارجها وقضى على آخر قلعة للاغالبة بالاربس توجه لاقتحام عاصمتهم رقادة تمم بها عرشا للفاطميين وقد توجــه اليها في جيوش عظيمة هال الناس مظهرها لدهشتهم كترتها ولما قرب من القيروان توجه لملاقاته الاعيان من شيــوخ وفقهاء أنار د بالفتح ، وطلبوا منه الامان ، فأمنهم على أنفسهم وأموالهم ، وسكن من روعهم أمانهم بنشر العدل واعامة الحق وكان دخوله اليها يوم السبت غرة رجب سنــة لا مارار م (52) ، وذلك في سبعة عساكر عدد من فيها على ما ذكر ثلاثمائة الــف لا مارس وراجل وقارني يقرأ بين يديه ( هو الذي اخرج الذين كفروا من آهل الكتاب لا ببارهم لاول الحسر ) « سورة الحشر : 2 » ، وكذلك الآية ( كم تركوا من جنــات فيول وزروع ومقام كريم ) » سورة الدحان 26 » وقد استاء الكتاميون من اعطـاء أمال لامن القيروان ، لان الشيعي وعدهم من قبل بأن يطلق أيديهم فيها ومن هنـا أل الشكول تساورهم في علاقاتهم مما يدل على أن كثيرا من جيشه أنما سار معـه في السلب والنهب و

ولما دانت له البلاد وسيطر على الاوضاع فيها ، وجاءه أهلها طائعين قام ببعض فطيسات الضرورية لافرار الامن والنظام ، فأولى على القيروان حسنا بن أحمد بن حمرير ، كما عين على القضاء بها محمد ابن عمر المروزى الذى كان على المذهب مستاعيلى من قبن وأسند اليه تولية القصاة والحكام بمختلف المناطق الخاضعة له ، ين العمان على مختلف المبلدان ونادى بالامان وأمسر الناس بالعودة الى ديارهم مرسن اعمالهم وأمن بعض من بقي بالقيروان من بني الاغلب وقوادهم ، كمسا بعس البعض من رجالهم ومواليهم ، ومنع شرب الخمر وقتل متعاطيه أو حامله ، نصر بقتن من خرح ليلا ، وجمع أموان ريادة الله وجواريه وسلاحه واسند النظر ألى احد ثقاته يقال له أحمد بن فروح الطبني الاحدب ، وعمل على صيانتها وحفظها ألى احد ثقاته يقال له أحمد بن فروح الطبني الاحدب ، وعمل على صيانتها وحفظها حدء عبيد الله المهدى فسلمها له وارضى الكتاميين خاصة حيث أقطعهم الاقطاعات شمم الهبات ولما جاء المهدى اعطاهم من جواري زيادة الله وأولاهم الولايات وأسبغ مم العطاء أيصا (53) ، ولما حضرت الجمعة أمر الخطباء الا يذكروا فيها اسسم العطاء أيصا (55) ، ولما حضرت الجمعة أمر الخطباء الا يذكروا فيها اسسم

أحد لانه لم يعرف المهدى بعد ، وامر بضرب السكة وولى عليها أبا بكسر الفيلسود المعروف بابن القمودى ، وسميت (السيدة) ولم يكتب عليها أيضا اسم أحد وكتب علم احد وجهيها « بلغت حجة الله » وعلى الوجه الآخر « تفرق أعداء الله » ونقش علم السلاح « عدة هي سبيل الله » ووسم الخيل في أفخاذها « الملك لله » •

كما نقش على خاتمه « فتوكل على الله انك على الحق المبين » (سورة النمل: 78) وعلى حاتم السجلات « وتمت كلمات ربك صدقا وعدلا لا مسبدل لكلماته وهو السمب العليم: سورة الانعام 114 » كما كت على ببوده « سيهزم الجميسع ويولون السدبر سيورة القمر . 44 » وامر بالصلاة بعد النبي (ص) على على وفاطمة وأبنائهمآ ، كما أمر بريادة « حي على خير العمل » هي الاذان ، وترك « الصلاة خير من النوم » فر اذان الصبح ، واظهر المذهب الاسماعيلي والعمل به وترك ما سواه (54) حيث كبد الحرية المذهبية منذ البداية ، ولكن سياسته هذه كونت رد فعل سيء وسميت بالدعو الى التشريق لانها تهدف الى اتباع رجن مشرقى ، وهو أبو عبد الله الشيعي • وقس قتل وسجن بعض من لم يستجب اليها •

وببدو لمنا مما تقدم انه اتخذ اول امرد شعارات براقة كي يجلب الناس اليه حنره يتمكن نفوذه ولكنه سرعان ما ظهر على حقيقته وبادر بغرس الذهب الاسماعيلر وفرضه فلما جراء شهر رمضان أمر باسقاط صلاة التراويح في مختلف المناطؤ الخاضعة له ، وانتقد المروزي قاصى القضاة ، الناس في الاقتداء بفعل عمر بن الخطاء في قيام رمضان ، وتركهم الاقتداء بفعل على بن أبى طالب في زيادة «حي على خبر العمل » فكان لهذا رد فعل عنيف حيث وقف عليه يوما أحد عامة الناس بالمسجد وقاله ما معناه : لقد احتلت لنا في ترك صيامه لكفيننا عناءه ، كما كتب مكال جلوسه بالمسجد ( ومن اظلم ممن منع مساجد الله أل يذكر فيها الله وسعى في خرابها ) « سورة البقرة 114 » فاضطر أن يجلس في مكاز أخر (ح5) وأل دل هذا على شيء فانما يدل على مردى غضب الناس من السياس ألذهبية التي طبقها الاسماعيلية منذ بداية عهدهم ، والتي نتج عنها فيما بعد صرا مذهبي حاد ، ومقاومة عنيفة و وخاصة من طرف المالكية ،

ومهما يكن من أمر فان الشيعي استطاع أن يقضى على أمارة بنى الأغلب ، ويعار قيام الخلافة الفاطمية مكانها ، حيث رفع شعاراتها ، وطبق مذهبها ، ووضع الاسس الاولى لادراتها في مختلف المجالات ، فسك العملة ، ونظم القضاء ، ودون الدواوير ١٠

عين الولاة ، ورسم الخطوط العريضة لسياستها الداخلية في مختلف المجالات ، من ادارية ، وسياسيسة ، وقضائية وغيرها . وعبيست الله المهدى الخليفة الاول لا يزال سيجلماسة معتقلا • ولما أقر الامن والنظام ، ووطد أمور الخلافة توجه لاطلاق سراحه •

وم التوجه الى سجلماسة لاطلاق سراح المهدى: بعدما قام الشيعي بالتنظيمات الصرورية الاولى في رقادة ، ورسم الخطوط العريضة للسياسة العامة لمرجاله كسي يسيروا عليها ، استخلف عنه أخاه أبا العباس المخطوم ، وأبا زاكي تمام بن معارك الاجانى (56) ، ونهض الى سلجماسة — عاصمة ببى مدرار — لاخراج عبيد الله المهدى المعتقل بها · ولاشك أنه اعتقد بأن كل ما قام به من مجهود في سبيل المذهب الاسماعيلي انشاء الخلافة الفاطمية لا قيمة له ما دام امام الدعوة ، وصاحبها الشرعي معتقلا ألانا عجل بالمسير اليه ، حيث لم يبق برقادة الا شهرين ونصفا اعد خلالها عدته وهيأ يلزم من مال وعتاد ورجال · وقد اخطر مختلف المناطق بذلك ، حيث كتب بشسان الخروحه كتابا ، وبعث بنسخ منه الى مختلف مناطق افريقية ليقرأ على منابرها ·

کان انطلاقه من رقادة فی منتصف شهر رمضان ، سنة 296 ه/910 م فی جیسوش شیرة العدد ، والعدة (كالدبی المنتشر) ، وسبقته شهرته وخافه خصومه ، وخاصة بیلة رئاتة لانها قتلت رسله من قبال الی عبید الله المهدی وقد اقام الرباطات فی نتلف المناطق المناطق المناضمة له . وسار البعض معه راجلا احتسابا فی اعتقاده لله تعالی ندلك مثل الفقیه العنفی احمد بن محمد بن سیرین وغیره ولذا عین فیما بعد علی خماء مدینة برقة (57) ولاشك آن هذا آن دل علی شیء فانما یدل علی مدی مهارة فی عبد الله الشیعی فی نشر الدعوة الاسماعیلیة ، وتمکینها و کما یدل علی مسدی المهدی و هو بمعتقله فی سجلماسة و

لقد أنزلت قواته الجرارة الرعب والفسزع في نفوس خصومه وفي نفوس بعض قبائل التي لا تزال متشككة في قوته ، حيث اذعنت جميعا لمسلطانه و ولما وصل الي هرت معاصمة الرستميين من لم يلق بها مقاومة معتبرة لان دولتهم كانت في حسالة معف لعدة اسباب في مقدمتها انهماك المتأخرين من رجالها في ملذاتهم ، والتنافس ما بينهم على السلطة فضعفت هيبتهم وكرهتهم العامة . ولذا لم يستطيعوا مقاومة ملاه الداهم ، فدخصل عاصمتهم بالامان ، وقتصل آخرهم يقظان بن أبى اليقظان من أبى اليقظان على رقادة للتشهير فضوفت بالمدينة ثم نصبت على بابها ، وبذلك وضع حدا لنهاية هذه الدولة الاباضية المفرفت بالمدينة ثم نصبت على بابها ، وبذلك وضع حدا لنهاية هذه الدولة الاباضية

التى عمرت اكثر من مائة وشلاشين سنة ، وأولى على تيهرت دواسا بن صولات اللهيمى وابراهيم بن محمد اليماني المعروف بالهوارى · والملاحظ انه اناب عنه فى رقادة رجلين كما ذكرنا من قبل · وقد يكون المقصود من هذا هو جعل السلطة مشتركة بين الاثنين خوفا من استئثار احدهما بها ومحاولة الاستقلال بالنفوذ ·

وأمام خطره الداهم فر بعض الاباضية من تيهرت الى مراكز عدة فى الجنسوب واتخذوها ملجاً لهم مثل ورقلة وصدراتة ، وغيرهما · ومما يذكر انه اتلف مسا فى تيهرت من آثار الرستميين الحضارية ومنها « مكتبتها » التى كانت طعمة للنيران كما يذكر البعض وان الدخان بقي يتصاعد منها عدة أيام ، وان تسعة أعشار كتبها أحرقت ، واحتفظ التبيعي بما راه صالحا منها مثل كتب العلوم والفنون ، والطب · وأما الكتب الاحرى التى تبرز شخصية الرستميين فى أجلى مظاهرها كالتاريخ والادب ، والفقه فقد أحرقت (55) ، ولاشك أن هذا لا يخلو من مبالغة لاننا لم نعثر فى المصادر التسي رجعنا اليها مما يدل على أن الشيعي أحرق مكتبة الاغالبة فى رقادة من قبل ، وهم من أشد حصومه ، وأن الاسماعيليين لحقهم أضطهاد كبير من طرف العباسيين أكثر من غيرهم · وعلى كل فليست لدينا الى حد الأن نصوص مقنعة تثبت صحة هذا الخبر ·

وبعدما سيطر على الاوضاع في تيهرت ، وترك بها رجال ادارته ، وجيشه ، واصل زحفه على سجلماسة · ولما بلسع خب ، الى أميرها اليسع بن مدرار (270 - 200 هـ 683 - 910 م) ضيق الرقابة على عبيد الله وفرق بينه وبين ابنه أبي القاسم ، وسالت عن علاقته بالشيعي فانكر مصرفته ، وحينما علم الشيعي بذلك بعث الى ابن مدرار يطلب منه اطلاق سراح المهدى ويعده بالانصراف ، ويبين له بأنه لا يقصد حربه ، وانما يريد أمرا هاما عده سيكشف له عن فعواه حينما يصل . غير أن ابن مدرار قتسل رسل الشبعي وامتنع من اطلاق سراح المهدى ، ثم بعث اليه وفدا مرة ثانية فقتسل أفراده أيضا وبذلك ازدادت مخاوف الشيعي على عبيد الله وابنه : كما ازداد حقده على ابن مدرار (60) ،

ولما وصل الى سجلماسة يــوم السبت سادس ذي الحجة سنة 296 ه 910 م ، حاصرها حصارا شديدا فقاومه صاحبها ، ولكنه لم يصمد في وجه الجيش الفازي الا يوما واحدا وذلك نظرا لتفوق خصمه عددا ، وعدة ولم يجد امامه طريقا الى الخلاص الا الفرار مثل ما فر من قبل زيادة الله بن الاغلب ، وخرج من عاصمة ملكه ليــللا ودخلها الشيعي في اليوم التالى ، واخرج المهدى وابنه من سجنهما ولما راه ترجل

- 4

احتراما له ، وخضع بين يديه وبكي من كثرة سروره · وقال لمن معه : ( هذا مولاي ومولاكم قد انجز الله له وعده ، واعطاه حقه · واظهر أمره ) وانتهب جيشه سجلماسة وذكر البعض انه أمر باحراقها كعادته ، وسلم الامر لعبيد الله المهدى · وبذلك قضى على دولة بني مدرار التى دامت نحو عائة وستين سنة · كما جرد نفسه من النفوذ الذى كان يتمتع به من قبل (61) ·

وبعد ما سيطر على الوضع في سلجماسة بعث في طلب اليسع بن مدرار وتمكن من القاء القبض عليه وقتله مع جماعة من أهل بيته وقد ذكر خبر فراره وقتله في الرسالة التي بعث بها الى القيروان يبشر فيها بانتصاره بما نصه ( ثـم قفوت اثـر الخائل بنفسي في طلبه عشرة أيام حتى امكنني الله منه بلا عقد ولا عهد فاتيت به في وثائق الى ولى الله ليكون عضة لاهل الشقاق والنفاق ) (62).

لقد بقي عبيد الله المهدي بسجلماسة أربعين يوما حيث نظم أمورها الادارية وعين عليها واليا من قبله هو ابراهيم بن غالب المزاتي وتسرك معه حامية من الجيش وغادرها الى رقادة ، ولكن أهل سجلماسة بادروا بانثورة على عامله وفتلوه مع عدد من جيشه وذلك بعد خروجه منها بأيام قلائس وولوا عليهم واسولا بن الامير مدرار المقتول ولم يستعد المهدي نفوذه عليها الا في سنة 307 ه/921 م في حملة مصالة بن حبوس العسكرية •

لعد واصل عبيد الله المهدي طريقه الى رقادة ، عاصمة ملكه الجديد ، ومر بايكجان دار هجرة الشيعي الاولى فأخذ ما بها من الاموان (وجعلها احمالا) ووصن في نهاية شهر ربيع الآخر سنة 297 ه/911 م فلاقاه أعيان القيروان وبايعوه البيعة العامة • وبذلك استلم زمام الامور في رقادة (63) • وقد وجد دولته قائمة تامة الشروط • فأقر كثيرا من أعمال أبي عبد الله الشيعي الادارية وأمر أن يدعى له بالخلافة على المنابر لما حضرت صلاة الجمعة في كن من رقادة ، والقيروان ، ومختلف الامصار • وبذلك تسلم مقاليد الخلافة الفاطمية بصورة رسمية •

ولكن الخليفة الاول الفاطمى واجهته ظروف صعبة ، وثورات متعددة منذ وقست مبكر في مقدمتها المعارضة التي تزعمها أبو عبد الله الشيعي ، منشىء دولته ومحرره من قبصة بنى مدرار · ورغم ذلك فانه لم يرع حرمته وقتله في منتصف شهر جمساد الثاني سنة 298 هـ (64) وقد احدثت هذه المعارضة هسزة عنيفة واوشكت أن تحدث انشطارا خطيرا في صف الاسماعيلية بالمغرب الاسلامي . وذلك نظرا للسمعة التي كان يتمتع بها زعيمها . غير أن عبيد الله استطاع أن يقضى عليها في المهد ، وذلك بغض ما أوتي من مكر ودهاء ·

#### الخلاصة : يمكن أن نستخلص من هذه الدراسة النتائج التالية :

- I) ان مركز التكوين السياسى والعسكرى للدعوة الاسماعيلية هو ايكجان ، بفج الاخيار بالشرق الجزائرى وتمتاز هذه المنطقة بحصانتها الطبيعية فهي تنوسط قبيلة كتامة الكثيرة العدد والعدة · وقد كانت دار هجرة الشيعي ما يقرب من ستة عشسر سنة وبذلك يمكن القول بأنها العاصمة الاولى لدعوة الاسماعيلية بالمرحلة المغربية قبل غيرها من العواصم الاخرى كالمهدية والمنصورية ·
- 2) ان نجاح الشيعى فى انشاء الجلافة الفاطمية بالمغرب الاسلامى يعود الى دهائه السياسى ، واخلاصه للمذهب الاسماعيلى وذلك فى الوقت الذى كانت فية دويلات المغرب هى حالة ضعف عام نتيجة عوامل متعددة فى مقدمتها سوء سيرة المتأخرين من رجالها ، وكره عامة الشعب لهم ، خاصة وان الشيعي تظاهر بالمعدل والنزاهة وصيانة النفس والفيوة على الدين •
- نعتبر الكتاميون بحق الجنود المخلصون في سبيل الدعوة الاسماعيلية ، حيث كانوا الاداة الفعالة التي استخدمها الشيعي بكـــ حــرم وحنكة · فبفضل سيوفهم وتضعيانهم نجعـت هـده الدعوة التي لعبوا الدور الاساسي الاول فيها في الميدان العسكري بصفة خاصة ، ليس في المغرب فقط بل وفي المشرق أيضا · فدور جعفر بن فلاح الكتامي في قيادة الجيش الفاطمي لمقاومة القرامطة بالمشام خير مثال على ذلك (65)
- 4) لقد سلك الشيعي سياسة «فرق تسد» حيث استعمل الكتاميين الذين أيسدوه لضرب من عارضه منهم كما استعمل فيما بعد هذه السياسة لضرب المغاربة ببعضهم البعض من أجل الوصول إلى أهدافه وسار على دربه في هذا المجال الخلفاء الفاطميون خلال المرحلة المغربية وبذلك كان المغاربة أكباش الفداء على مذبح المدعوة الاسماعيلية ومن أجل رفع رايتها و
- 5) ان نجاح الشيعي في اقامة الخلافة الفاطمية ادى الى تغيير الاوضاع السياسية السائدة بالمغرب الاسلامي وفصله نهائيا عن الخلافة العباسية وبالتالى انتشر فيه المذهب الاسماعيلي المتطرف بصورة رسمية: وتحقق للاسماعيلية ما عجزت علي تحقيقه بالمشرق مكان الدعوة الاصلي وعمد رجالها الى فسرض مذهبهم وسلطانهم بالمفوة ولكن هذه السياسة كان لها رد فعل عنيف من طرف السكان ومن هنا كان عهدهم مليئا بالثورات والحسروب في مناطق متعددة، وترتبت عليها نتائج سلبية في مختلف المجالات من سياسية ، واقتصادية ، واجتماعية ، وغيرها و

### التعسساليسق

- 33 \_ ابن عــذاری ، ١ : ١٤٦ ·
- 34 ـ القاضي النعمان ، ص 74 ، 78 ، 96 ، ابن عذاري ، 128 : 1
  - 35 ـ نفســه ، ص 127
- 36 \_ ابن الاثير : 6 : 133 : ابن عذارى ، 1 : 243 ، 244 مقدمة ابن خلدون ، ص 276
  - · 128 : القاضى النعمان ، ص 124 ، 132 ، ابن عذارى ، 1 : 128 ·
    - \* 38 ـ نفســه ، ص 114 ، 158
  - 39 ـ نفســه ، ص 137 ، 145 ، سيرة ابن هشام ٠ 3 ، 229 ٠
    - 40 ـ نفســـه ، ص 101 ، 108 ، 126
  - Golvain Le Maghreb Central à l'époque des Zérides, pp. 51-52. 41
  - 42 \_ القاضى النعمان ، ص 135 ، 166 ، ابن الاثير ، 6 : 138 : 130 42
- 43 \_ الدبابة الة حربية تصنع من جـــلد ، وخشب ، ويدخــل في وسطها المقاتلون ويتخذونها أداة للهجوم ، حيــث تقيهم من ضربا تالعـدو . وسميـت دبابــة لانها تدفع فتدب أنظر ابن منطور ولسان العرب ، 1 : 938 .
  - 44 \_ القاضى النعمان ، ص 164 ، 165 ، ابن الاثير ، 6 : 130 ·
    - 45 ـ ابن عـذاری ، ۱ : 127 ، ۱۹۱ ،
- 46 ـ تقع غرب الاربس ، وصفت بانها شامخة البنيان ، البكرى ، المغرب في ذكــر بلاد افريقية والمغرب ، ص 53 ·
  - 47 ـ القاضى النعمان ، ص 169 ، البكرى ، ص 50 .
- 48 ـ وصفت بانها مدينة اولية ، وتسمى ايضا تيفاش الظالمة ، وتقع بشرق صدراتة ، البكــرى ، ص 83 ·
  - 49 ـ افتتاح الدعوة ، ص 205 ، البكرى ، ص 46 ، ابن الاثير ، 6 : 132 . ابن عسدارى ، 1 : 147 .
    - 50 ـ القاضي النعمان ، ص 210 ، ابن عـذاري ، 1 : 148 •
  - · 135 : ابن عذارى ، 158 ما بن الاثير ، 6 : 123 : ابن عذارى ، 1 : 135 51
    - 132 : 6 ، من 213 نفسه ، 6 52

- 53 \_ نفسه ، ص 256 ، ابن عسداری ، 1 ، 150 .
  - 54 \_ ابن الاثير ، 6 132 ، نفسه \_ 1 ، 151 ،
    - 55 ــ ابن عــذاری ، ۱ : 152 •
- 56 \_ ورد ذكره ( الاسجامى ) فى سميرة الحماجب جعفر ولعل دلك تصحيف اذبيدو ال الاجانى اصع ودلك نسبة الى اجانة احدى ماطق بلاد كتامة ، انظر مجلة كلية الأداب ، جامعة فؤاد الاول ، م 4 ، ج 2 : 123 .
  - 57 \_ القاصى النعمان ، ص 232 ، ابن عذارى ، 152 : 153 ، 57
- 58 ... ابن عداري 1 153 ور الدين حاطوم وجماعة ، موجيز تاريخ الحضارة 1 · 524
- 50 ـ لقبال موسى ، الحسبة المذهبية في بلاد المغرب العربي ، ص 60 . دبوز ، تاريخ المعرب الكبير ، 3 : 618 ·
- 60 ـ القاضى النعمان . ص 237 ، ابن الاثير ، 6 . 133 الباحى المسعودى ، الخلاصة النقية في امراء افريقية ، ص 37 ، مجلة كلية الآداب جامعة فؤاد الاول م 4 ، م 2 : 124 .
- 350 : تابر حماد ، اخبار ملوك بنى عبيد ، ص0 ، خطط المقريزى ، 0 0 Golvin, p. 52.
  - 62 ـ القاضي النعمان ، ص 244 ، ابن عذاري ، 1 : 154 ، 257 .
  - 63 ـ نفسه ، ص 254 ، ابن الاثير ، 6 : 133 ابن عذاري ، 1 : 153 -
    - 64 ـ المقريزي ، اتعاظ الخفا ، 1 · 68 ·
      - 65 \_ نفســه ، 1 / 121 ، 122 65

#### مصسادر ومسراجسع الدراسسة

- 1) الاصطغرى: أبو اسعاق ابراهيم بن معمد الفارسي المعروف بالكرحي (ت 346 هـ) - المسالك والممالك ، تحقيق : محمد جابر عبد العان الحيني .
  - 2) الادريسي : الشريف (ت 548 هـ) .
- \_ وصف افريقيا الشماليـة والصحراوية ، تصحيح : هنرى بديس . الجزائر 1376 هـ/1956 م .

#### () ایفانوف (ناشر)

- سيرة الحاجب جعفر بن على ، مجلة كلية الآداب ، جامعة فؤاد الاول ، مجلد 4 ج 2 ، ديسمبر 1936 م .
  - 4 **) ابن الاثـي**ر . : بو الحسن على بن بى الكرم (530 هـ) .
- \_ الكامل في التاريخ جـ 6) ، نشر دار الكتاب العربي ، بيروت 1387 ه/1967 م ·
  - 5) **البكرى** أبو عبيد الله بن عبد العزيز ( ت 487 هـ) .
- المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب ، تحقيق دوسلان ، نشر مكتبة المشنى بغداد
  - 6) ابن خلدون: أبو زيد عبد الرحمن بن محمد (ت 808 هـ) ·
  - المقدمة والكتاب ، نشر دار الكتاب اللبناني ، بيروت ، 1976 م ·
    - 7) ابن عبد ربه: أبو عمر أحمد (246 328 هـ) ·
- العقد الفريد (ج 2) تحقيق أحمد أمين وأخرين ، مكتبة النهضة المصرية (ص 27) القاهرة ، 1962 ·
  - 8) ابن حوقل: ابو القاسم النصيبي ( تـ 367 هـ ) ·
    - صورة الارض ، مكتبة الحياة ، بيروت ٠

#### () ابن هشسام:

س السيرة النبوية (م 3) تحقيق مصطفى السقا وجماعة (ط 2) طبع مصطفى الباي المحسلى ، القاهرة ·

#### 10) أبن منظـور:

- لسـان العسرب (م I) ·

#### 11) بروكلمسان: كارل

ـ تاريح الشعوب الاسلامية ، تعريب نبيه أمــين فارس ومنير البعلبكي ، ط 5 بــيروت 1968 ·

- 12) ابن عدارى: أبو عبد الله محمد المراكشي (ق 8 هـ) ٠
- البيان المغرب في أخبار الاندلس والمغرب (ج I) تحقيق ج · س كولان ، واليفي بروفنسال بيروت ·

#### 13) ابن حسرم: ابو محمد علي بن أحمد (تـ 456 هـ) ٠

- جمهرة انساب العسرب، تحقيق عبد السلام محمد هارون ، دار المعارف ، القاهرة ، 1382 ه/1962 م ·

- 14) أبو الفداء: عماد الدين اسماعيل (ت 732 هـ) .
- تقويم البلدان ، تصحيح رينود ديسلان ، باريس ، 1840 ·
  - المحتمس في أحبار البشر (ج 2) المطلعة المسينية ، القاهرة .
    - 15 ـ الباجسي: محمد المسعودي ت 1253 ه/1837 م ·
    - الخلاصة النقية في امراء افريقية ، تونس 1323 ه ·
- 16 ـ ابن حماد: أبو عبد الله محمد بن علي الصنهاجي (ت 548 هـ) ٠
- اخبار ملوك بني عبيد وسيرتهم ، طبع جول كوربونل ، الجزائر ، 1346 ه ٠
- 17 ـ القاضى النعمان: ابو حنيفة النعمان بن ابى عبد الله التميمى المغربي (ت 363 هـ)
  - افتتاح الدعوة ، تحقيق وداد القاضي ، دار الثقافة ، بيروت ، 1970 •

#### 18 ـ لقبال موسى ٠

- الحسبة المذهبية في بلاد المغرب الاسلامي نشاتها ، وتطورها ، نشر الشركة الوطنية ، الجزائر ·

- rg \_ الحموى: شهاب الدين أبو عبد الله (ت 626 ه) .
  - معجم البلدان (ج) بيروت 1955 ·
    - 20 \_ الجياللي: عبد الرحمن ٠
- تاريح الجزائر العام ( ج 1 ) المطبعة العربية . الجزائر ، 1955 م .

#### ُ 21 ـ حسـن ايراهيم حسن :

- تاريخ الدولة الفاطمية في المغرب ومصر ، وسوريا وبلاد العرب ، ط 2 مكتبـة النهضة المصرية ، القاهرة ، 1962 ·

#### 22 \_ جسرجری زیدان :

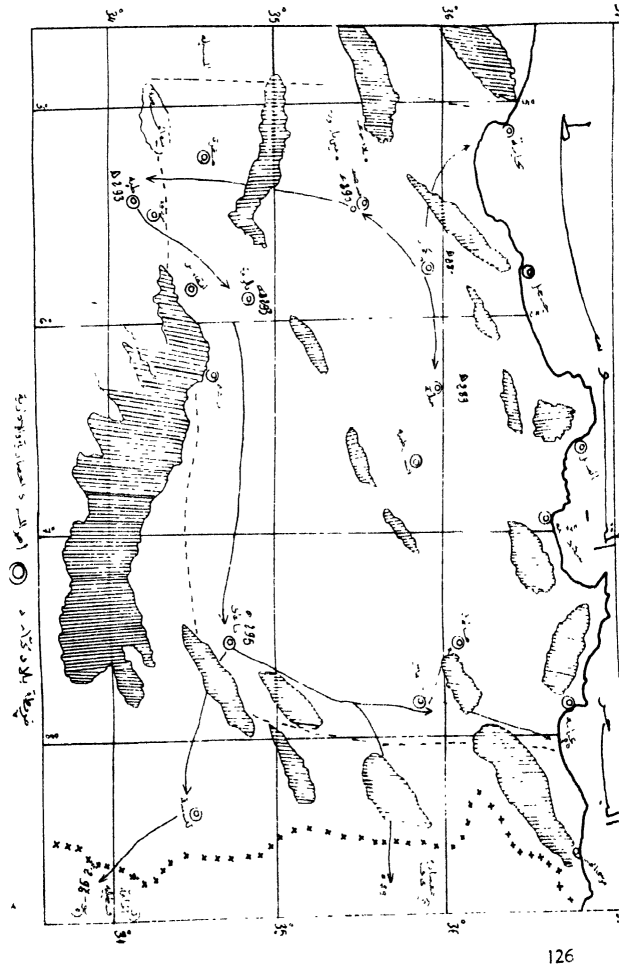
- تاريخ التمدن الاسلامي (ج 5) نشر مكتبة الحياة ، بيروت 1967 ·

# 23 \_ مساجسد عبد المنعم :

- ظهور خلافة الفاطميين وستقوطها في مصر ، دار المعارف ، القاهرة ، 1968
  - 24 السهرستاني: أبو الفتح عبد الكريم (ت 548 هـ) الملل والنحل ؟
    - و محمد الحسين بن موسى (ت 310 ه ) ·
  - فرق الشيعة تصحيح زيزر ، مطبعة الدولة اصطمبون 1921 ه ·
    - لله \_ فنسك وجماعـة
  - دائرة المعارف الاسلامية ، تعريب محمد ثابت الفندي ، وجماعة ، 1933
    - اليعقوبي ، احمد بن أبى يعقوب بن واضع (ت 684 هـ) ·
      - كتساب البلدان ٠
      - القريزى ، تقي الدين أبو العباس (ت 845 هـ) ٠
- والأثاب المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار مؤسسة الحلبي وشركائه القاهرة 1967
- العاظ الحنفا باخبار الائمة الفاطميين الخلفاء (ج I) تحقيق جمال الدين الشيال التحرير ، القاهرة 1387 هـ/1967 م ·

# - دبـوز محمد على :

تاريخ المغرب الكبير (ج 3) طبع عيسى الباي الحلبي ط 1 ، القاهرة 1384 ه/1964 م



# حول انتقادات الشيخ حسن بغدادي

— احمد حمانی رسس المجلس الاسلامی الاعلی درسس الجلس السلامی الاعلی درست

اطلعنا على الانتقادات الوجهة من الشيخ مسولاى حسن بغدادى الى الخطبه الجمعية التى كان موضوعها الكلام على بعض آيات ( الفاتحة ) ، وزعم أن بها أخطاء كثيرة عد دنها 22 ، منها ما هو شنيع وخارج عن الصواب لغة وشرعا . وضرب لها امتله أربعه فى أحدها زعم أننا تقولنا على رسو لالله (ص) - عياذا بالله - وفى الآخر أننا استعملنا دا لا تعرفه العرب فى لغتها .

وانا لنستغفر الله ونتوب اليه ونتبرا من ادعساء في علم الدين أو اللغة ، ونستلهمه الصواب في علم الدين أو اللغة ، ونستلهمه الصواب في علم الدين أو اللغة ، ونستلهمه الصواب في السياد به من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا .

نم تعانب هذا الاخ على تهجمه الشديد ، وبعد إن تأملنا فيما صربه من أمنلة لما زعمه أيما وحارجا عن الصواب لغة وشرعا وجدناه أوهاما وادعاءات ناتجة عن قلة تبصر ،

وخبرة بالنفسير ، واطلاع على أفوال الانمة . وعن المضاعة المزحاة \_ كحالنا \_ فى الحديث ، وعن سوء بطبيق فواعد اللغة على المصوص ، وهاكم البيان . وبالله النوفيق :

اولا . النص المنفد على بنسير ( الرحم الرحيم ) هو عا جاء فى قول الشبيخ :

ر من ملك الاحطاء ما هو سندع وحارج عن الصواب لعة وشرعا كوصف الله بالرقيق حيث حاء فى الحطية هكذا (ولكنة الرحمن الرحيم الرقيق الرقيق على من أحب أن برحمة والنعدد السدد، على من احب أن بعنف علمة الخ ، ومن المعلوم ديما أن الرقيق الرقيق على من الرقيق الرقيق على من الرقيق المؤلفة الرقيق الرقيق الرقيق الرقيق الرقيق الرقيق الرقيق الرقيق المؤلفة الرقيق ا

والتعمد صفيان محال أن تنصف يهما تعالى على أي وجه من الوجوم) لـ هـ •

وما حا، في الحطية تنفسير لقوله تعالى ( الرحمن الرحيم) من القايحة لم يكن من الحنهاد مجرر الخطية ، ولا قصيل له قيم ، ولا وزر عليه يلزمه أن أخطأ ، وأيما هو تقل أمين لينسير حرر الامه ويرحمان القرآن عبد الله بن عباس رضد في الله عنهما رواه عنه بسيده المنصيل سينخ المفسرين وأمامهم أبو حقور محمد بن حرير الطيري في نفسيده الشهر ( حامع النيان ) ، ويقله عن أبن جرير الامام السقلي الكبير الحافظ بن كشير ، وعلى تقدير عدين الإمامين هوم لل المفسر بن السلفيين ومنهم استنادنا الشيخ أبن باديس، وأمام الفيلجين السنح محمد رشيد رضا رحمهما الله ،

قال الامام أبو جعفر محمد بن حرير الطبري في تقسيره لقوله تعالى في البسملة (الرحمن الرحم ) في ا-ر، الاول صفحه 44 ـ الطبعة الاولى ما نصة :

( وأما القول الآحر في باويله فهو ما حديثاً به أبو كربب قال حدثنا عثمان بن سعيد فال حديثا سعران عماره قال حديثا سعران عماره قال حديثا الوحيث المنظل عن عبد الله بن عباس قال والرحمن القعلان من الرحمة وهو من كلام العرب وقال الرحمن الرحيم الرقيق الرفيق بمن أحب أن بعنف علبه وكذلك أسماؤه المهيدا والمعدد الشديد على من أحب أن بعنف علبه وكذلك أسماؤه المهيدا والمعدد الشديد على من أحب أن بعنف علبه وكذلك أسماؤه المهيدا والمعدد الشديد على من أحب أن بعنف علبه وكذلك أسماؤه المهيدا والمعدد الشديد على من أحب أن بعنف علبه وكذلك أسماؤه المهيدا والمعدد الشديد على من أحب أن بعنف عليه وكذلك أسماؤه المهيدا والمعدد الشديد على من أحب أن بعنف عليه وكذلك أسماؤه المهيدا والمعدد الشديد على من أحب أن بعنف عليه وكذلك أسماؤه المهيدا والمعدد الشديد على من أحب أن بعنف عليه وكذلك أسماؤه المهيدا والمهيدا والمهيد الشديد على من أحب أن بعنف عليه وكذلك أسماؤه المهيدا والمهيد المهيدا والمهيد المهيدا والمهيد المهيد والمهيد والمهيد والمهيد والمهيد المهيد والمهيد والمهيد

وعذا المأوس من اس عماس عدل على ن الذي به ربنا رحمن هو الذي به وحيم وان أن لعوله الرحمن ما لمس لفوله الرحمم لابه جعل الرحمن بمعنى الرقيق على من رفي علمه ومعنى الرحم بمعنى الرفيق بمن رفي به) ا هن ، بالحرف الداحد ، فقد نص

أبن جربر على انبات دسبر الرحم بالرقيق لحمر الامه ابن عباس ، ونفسير الرحيسم بالرفيسة •

وبقل عنه هذا النفسير بن تبير من قوله حديد الى قوله وكذلك اسماؤه كلها وابن عناس رضى الله عنهما فسر الرحمن الرحيم بالرق الرفق بعد أن قال: الرحمن الفعلان من الرحمة وهو من كلم العرب) وزو بهسير الحوى لان الرحمة \_ لغة \_ رقة في الفلب وحمان بدفع الى السعفة والعظف والاحسان ، ورحمة الله لحلقة تفسر باترها وهو الاحسان ، وكذلك البعد من الله والقرب لا بفسران بالبعد والقرب الزماني أو المكاني ، قالله سمحانة لا بمصف بدلك ، وهو منزه عن الزمان والمكان ، وانما القرب وصول الاحسان والعمانة الريانية والاستحانة ( واذا سألك عبادي عنى فاني قريب أجبب دعوة الداعي اذا دعاني ) •

والمعد الحرمان من ذلك والطرد من زحمه الله ، واللعين : الطربق المبعد من رحمة الله ، فقول مولاى الحسن ومن المعلوم أن الرفس والبعد محال أن ينصف بهما الله بعلى على وحه من الوحوه ) حرابه أن اس عباس وعيره ــ لم تجعلهما من أسماء الله الحسنى ــ حنى نأبى أبب وتحهله بأن لا تعرف معلوما لك من الدين ، وانها هو تفسير ــ الحسنى اللغة فسر به أسماء من أسمائه معمد بأنه سمحانه محالف في ذاته وصفاته وأسمائه لحلفه حميعا ، لبس كميله شيء وادا لم تأخذ بنفسير ابن عباس لنص قرآني ــ لعة وشرعا ــ فهل ننق بها بأينا أنب به با مولاى ؟

تانيسا زعم أن في الخطبة أحادبت دبوبه الصرف فيها بالزبادة والبقصان مما يعد المعدال المعلم الم

هدا قول مرسل على دواهنه ، لبس له ميزان ، و بحن بتحداه أن يذكر لنا حديثا واحدا فعل به ما ادعاءه فضلا عن أحاديث وهو جمع كثره . دل هو من صبيغ منتهى ألجموع كما لا بخنى على حضرته وقد بلغ من معرفته باللغة ـ كما ياتي ـ أن ينكر استعمالا عربيا صحبحا و بجعله مما لا بعرفه العرب في لغتها .

وأما المثال الذي ذكر من النصرف في الحديث بالزيادة والنقصان وعده تقولا على

رسول الله صلى الله عليه وسلم \_ والله وكبلنا ونعم الوكبل \_ فانه بدل على استهتار وماة بيت عجبين ، ودعوى عراضه في علم الحديث ومعرفه منه وصحيحه وسقيمه • فهو الهول في مناله الذي سافه نقلا عن الخطبه :

( وفي حديث آخر أن رجلا دخل الجنه في كلب عطشان ٠٠٠ ولعل محرر الخطبة حمل هذا الحديث مقابل ما صبح في الابر المسهور ( دخلت امرأه النار في هرة ٠٠٠ ) والمرف بينهما واصبح فإذ اصحبح منيا واستنبادا، ودلك لا يصبح و لابجوز لماذكرنا) اهـ ٠

اليس في هذا مجازفة كبرى ، ورجم بالغاب ، وظن سوء باخ ، وباوبل فاسد لنص واصح ، وأى صلة بين حديث المراه صاحبة اليار في الهره ، وحديث الرجل صاحب الجمه في الكلب؟ وأى غرور ببلغ الاسمان أن بدعى أنه أصبح مطلعاً على الحديث كلة ، فبقول بداهة ودون بحث هذا ( أبر) صحيح مما واستاذا وهذا لا يصبح ؟ • ويعجبني ما روى أن أحد أنمه الحديث بحق \_ أنكر في مجلس على رجل حديثاً رواه فقال الرجل : أن حديث رسول الله (ص) عرفية ؟ فأن لا قال الرجل فاجعل هذا مما لم تعرفة فافعجه •

ان الحديث الذي الكن وحوده من اصبح الاحاديث المروبة الله عليه الشبخان البخاري ومسلم في صحيحتهما ، ورواه مالك في الموطا ، وأبر داود في سننه ، وابن ماجة في صحيحة ، وهذا لصنة أما ورد في الموطا : في ناب جامع ما جاء في الطعام والشراب :

وحديمى عن مالك عن سمى مولى أبى بكر عن أبى صالح السمان عن أبى هويرة ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : « بينما رحل بمشى بطريق أذ اشتد عليه العطش فوجد بثرا فنزل فيها فشرب وخرج فاذا كلب يلهث يأكل الثرى من العطش فقال الرحل لقد بلغ هذا الكلب من العطس مثل الذي بلغ منى فنزل البئر فملا خفة ثم أمسكه نفيه حتى رفى فسفى الكلب فسكر الله له فغفر له فقالوا : يا رسول الله وان لنا في النهائم لاجرا ؟ فقال « في كل داب كبد رطبه أجر » ا هـ ٠

فال الحافظ المنذرى فى كمابه (السرغيب والنرهيب) بعد بقل الحديث (رواه البخارى ومسلم وأبو داود وابن حمان فى صحيحه الاأنه قال: (فشكر الله له فأدخله الجنة) اها انظره فى كتاب الصدقات ٠

ومن هذا يتبين صحة نقلنا لمعنى الحديث وأن رجلا دخل الجنة فى كلب عطشان سقاه ، فقد جاء فى نص الحديث عند عير ابن ماجه ان الله شكر له فغفر له ، ومن شكر الله له وغفر دحل الجنة قطعا ، على أن هذا وارد فى روابة ابن ماجة والحمد لله .

واذا كان لا يصبح عندكم حدب انفق عليه \_ البخارى ومسلم ، ورواه مالك فى الموطا \_ وهو أمير المؤمنين فى الحدبث \_ وأبوداود فى سننه ، وابن ماجة فى صحيحه فاى حديث يصبح عندكم ؟ وبأى شىء تردون هذا الحديث أتحكمون بهساد متنه أو سنده أم مما معا ؟ !

أما حدیث المرأة ـ ولیس باثر فحسب کما رعمت ـ التی دخلت النار فی هره فنصه کما جاء فی الجامعالصغیر عن ابن هریره وابن عمر ( دخلت امرأة النار فی هرة ربطتها فلم تطعمها ولم تدعها تأکل من خنساش الارض حبی مانب) اه و رواه أحمد والبخاری، ومسلم وابن ماجه من حدیث أبی هربرة ورواه البخاری عن أبی عمر ورواه عنه أبضا مسلم علیه عدیت امرأة فی هرة أوثقتها الخ ( أنظر المناوی فی شرحه للجامع الصغیر ج 3 ملفظ عذبت امرأة فی هرة أوثقتها الخ ( أنظر المناوی فی شرحه للجامع الصغیر ج 3 ملاحل حدیثان صحیحان ، مما اتفق علیه الشیخان کل منهما فی باب : رحم المرحل کلبا عطشان ، والکلب مظنه الاذی ـ فرحمه الله وعفر له وأدخله الجنة لانه ألم من في الارض المرحمة من في الارض المرحمة من في الارض ألم عن في الدرض ومن رحم من في الارض ألم عن في السماء وقست المرأة على الهرة ـ وهي صديقة الانسان وأليفته ـ وعذبتها ألم عتى ماتت هزالا فدل فعلها على انتفاء الرحمة من قلبها فاستحقت النار و المناوع حتى ماتت هزالا فدل فعلها على انتفاء الرحمة من قلبها فاستحقت النار و المناوع حتى ماتت هزالا فدل فعلها على انتفاء الرحمة من قلبها فاستحقت النار و المناوع و النواد و المناوع و النواد و النوا

فكيف بسوغ لعاقل أن يضع حديثا من عنده معتمدا على مفهوم حديث فى نقيض ضوعه ويعلن انه حديث ؟ وكيف يبلغ بك سوء الظن بأخيك ــ وبعض الظن اثـم ــ تهمه بقلة الدين وفساد الرأى ، والاستهتار بالاخلاق وسوء التصرف الى درجة تسمع الحديث مع انه يعلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ــ فى الحديث المتوانر تدى رواه نحو المائة من الصحابة وخرجه جميع أئمة الحديث وكتبه (من كذب على متعمدا يتبوأ مقعده من النار) .

شاكسا : انتقد السبد بغدادى حتى عنوان الخطبة اذ قال :

(كان الخطأ حنى في عنوان الموضوع: ( الله الرحمن الرحيم ) •

وانى أسائله أى حطا فى هذا العنوان "أن الكلام على نفسير الفائحة وقد قال نعالى: (الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحم ) فالرحمن والرحم لله فى الآية لله صفال لاسم الجلالة ، أو بعنان ناصطلاح البحاة ، وهما من أسماء الله الحسنى وصهائه العلبا ، أما فى العنوان المسقد قاسم الجلالة مبيداً وهما حبران له ، خبر بعد خبر أو ينقدبر مبندا للثانى عبد من لا يقول ببعدد الحبر ، كما يقول الله الحى القنوم ، وفى آبة الحشر قال يعالى (هو الرحمن الرحيم) ومن المعلوم لاسباطين العربية وصغار الطلبة أن الضمير هو ما كنى به عن الظاهر احتصار قلا قرق بين ( الله الرحمن الرحيم ) وبين ( هو الرحمن الرحيم ) فمن هذا الطرار عنوان الحطمة ، وقد حى المستد وهو هنا الحبر له معرفة للتكة البلاغية اللي لا يخفى على ( مولاى ) حليقة عند القاهر قالرحمن حقيقة أنها هو الله ولا يجوز أن يسمى به أو يوضف عبره ، كالخالق والرازق و يمكو أن بأنى بالحصر أدعاء مثل قولك : ربد الشاعر ، ومولاى الحطب الباقد الخ ، وقد أزاد محرر الخطبة أن بينه الائمة أن يبية الائمة أن يركزوا في دروسهم قبل الصلاه على وصف الرحمة والفضل والاحسان .

وابعسا بم عطف ( بولاى ) خطأ آخر مزعوماً على الخطأ المدعى في العنوان فقال : ( وفي بدانه الحطنة الاولى من قولة الحمد للة الذي أنزل كتابة الينا على رسولة الامين فعل أنزل ... وهو فعل واحد منعدنا بحرفي ( الى ) و ( على ) في آن واحد منا لا تعرفة العرب في لغنها ) ا هـ •

عفر الله لما ولك ما (مولاى) كنت في أول رسالتك الانتقاديه اماما في التفسير مخطىء له في وشرعا حرر الامه اس عباس برحمان الفرآن ، ومن انبع سبيله كابن به جربر وابن كبر له باحسان بم كنت ابر دلك اماما في الحديث تضعف ما انفق على مصحبحه الشبخان البحارى ومسلم ، وأبو داود وابن ماجه ، وامامك مالك أمير المؤمنين في الحديث كما قال عنه الشافعي، نم كنت من بعد اماما في البلاغة تجلس مكان عبد القاهر المبرحاني وبنافس (الحطيب) الفزويدي ، وسعد الدين المفتاذفي ، وها أنت أخيرا تتطاول الى احبلال معام أنهة العربية ، وتزعم أنك خبير بما استعملته العرب جميعه وعرفته وما لم نستعمله وأبكرته ، لبعرف الناس للسوقة والوزراء للك أهل لان تتربع على المنتعملة وأبكرته ، لبعرف الناس السوقة والوزراء أنك أهل لان تتربع ع

كرسى الخليل بن أحمد وسمويه ، والجوهرى وابن دربد ، والمبرد و ( الاخافيش ) و تعلب ، وهو مك أنسب \_ أعنى ثعالة لا أعنى أبا العباس صاحب القصيح \_ وربما لا يرصيك مقام الزمحشرى وابن هشام وابن منظور لتأخر زمانهم .

لقد أصبحت بمكان من نفول وبحكم بأن هذا لا نعرفه العرب في لغتها! وأى تركيب أستحق منك هذا الحكم الصارم؟ انه فول محرر الخطبه ( الحمد لله الذي أنزل كنابه الينا على رسوله الامين) .

والقرآن الكريم قد حاء قية (أنزل إلى) و (وأنزل على) قال تعالى يخاطب نبيسة (البركتاب انزلناه اليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور) وقال (وانزلنا اليك الذكر لتبين للناس ما نزل اليهم) وقال تخاطب الناس (يا أيها الناس قد جاءكم برهان من ربكم وانزلنا اليكم نورا مبينا) وقال (ولقد انزلنا اليكم آبات مبينات)، فهذا الكتاب المنزل إلى محمد والمنا نعمه من الله عليه وعلينا أنزله الله (على) مسحمد بمعمى أوحى به البه، ونزل به الروح الامين (على) قسلبه كما قال بعالى (وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة وعلمك ما لم تكن تعلم) وقال (طه ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى) .

والمه الكرى بانزاله العرآن البنا نورا مبنا يهدبنا به ببنا محمد صلى الله عليه وسلم والمنه الكرى بانزاله العرآن البنا نورا مبنا يهدبنا به ببنا محمد صلى الله عليه وسلم الى الصراط المستفيم صراط الله ، هذا العرآن اختار الله له أكرم عباده لتبليغه ، فأنزله عليه وأوحاه الله لينذر به قومه ومن بلغ ، وفي ذكر الزال القرآن على محمد (ص) الشهادة مناله بالرسانة ، فأي هذه المعانى تنكرها ؟

أما من ناحية العربية ولا ضروره إلى ما زعمته وسبجنت فيه ذهنك ومعرفتك ، فالجار والمجرور الناسى بمكن أن يعمل فيه عامل محذوف وتقدير الكلام (الحمد لله الذي أنزل الينا كتابه ٠٠٠) (أنزله) على رسوله ويمكن بعلق الجار والمجرور الاول أو الثانى بمحذوف يعرب حالا ، وتقديره (حالة كون الكتاب المنزل على رسوله منزل الينا أو أنزل البنا ، أو حاله كون الكتاب المنزل على رسوله أو أنزل على رسوله والنحو من بنكر هذا أو يمنع هذا التأويل فكيف يصبح منك

هذا الادعاء العربض وان العرب لا يعرفون هذا مما يتهيب النطق به كبار أئمة اللغة ؟ • خاهسا : مفتصى شدة حساسيه مولانا وعظيم غيرته على العربية يوجب النزامه الاسلوب العربى الصحيح القصيح وتنزهه عن أوهام ( العوام ) فضلا عن الخواص فى استعمال الفاظ في غير مصاها ولو النزم هذا لما وقع في خطا لا بقع فبه الائمة الاعلام امناله اذ فال في خنام رساله نفده النصوح ما يتاني ( • • • فلكم واسع النظر في الغاء هذه الخطبة وابدالها باحرى ) ، وهذا الكلام على ظاهره متنافض لانه \_ في آن واحد يرغب في المسلك بالحطبه المسعده من جهه ، وينصح بالغائها من جهة أحرى ، فمقتضي قوله ( الغاء هذه الخطبة ) بركها وطرحها واهمالها ، ومفتضي فوله ( وابدالها بأخرى ) ، يقنضي المسلك بها وبرك ( الاحرى ) واهمالها ، لان المعروف عند أهل اللغة أن الباء في الابدال والاستبدال بدخل على المروك المرعوب عنه وغيره هو العوض المرغوب فيه كما في قوله في خطاب موسي لبني اسرائبل ( اتستبدلون الذي هو أدني بالذي هو خير ) فقد أعطاهم ولم خالسلوي فبرموا بالطببات منها وقالوا لرسولهم ( ادع لنا ربك يغرج لنا هما تنبت الارض من بقلها وقثائها وفوهها وعدسها وبصلها ) ، فرضوا بالبصل وسألوا أن

وعدد امضاء ( مولاى ) كتبه هكذا ( بغدادى م · الحسن ) فلم يسلم من مؤاخذة أهل اللغه والبلاعة والنحو ·

ا \_ رمز بحرف م فابهم على من لا يعرف هذا الاصطلاح الخاص \_ ولا يعرفه في وطننا الا النادر وأبهى الفارى، حائـرا بين الاعلام التي تبتدى، بحرف (م) وهي كثيرة جـدا مبل : منذر ، منير \_ محمد \_ محسن \_ مصطفى \_ مخنار \_ محمود \_ مسعود \_ مدرك ي منصور \_ مهى \_ معاويه \_ منسجى \_ مشعل \_ مذكـور \_ منسى \_ مهلهــل \_ مطيش \_ أي والله فانه مما بسمى به في بعض الجهات \_ وبين الحقيقة وهي ( مولاى ) ومئل هذا الابهام بخرج الكلام عن الفصاحة \_ ولعله يشمل الامضاءات \_ كما حكموا على ( مسرجا ) من قوله ( ومرسنا مسرجا ) بالخروج عن البلاغة لتردده بين الاشتقاق من السراج المنير وبين السبف السريجي البراق .

ب ــ قدم لفيه (بغدادى) على اسمه المسن، فخالف قاعدة مشهورة معروفة لصغار طلاب العربية والنحو، فابن هشام يقول في القطر: (ويؤخر اللقب عن الاسم تابعا له

سىنىدلوه بالمن والسلوى •

مطلقاً أو مجروراً بالإضافة أن أفردا كسعبد كرز) •

وابن مالك بقول في العلم :

واسما أتى وكنيسة ولقبسا وأخسرن دا ان سسواه صاحب والاشارة بذلك الى اللقب فانه يؤخر عن الاسم ان صحبه ، فقد أمر ابن مالك بتأخيره أمرا مؤكدا بنون التوكيد ، وحكم بالندور على ما خالف ذلك كما فى الاشمونى ورغم هذه الاوامر المؤكدةمن النحاة ، والنعاليم المسدده من الوزير فان مولانا جنح الى بعديم اللقب عن الاسم لانه الف المعتاد من عهد الاستعمار !

وقد بعتذر بأن هذا مستعمل في الكلام الفصيح اذا اشتهر ، كما تفدم اللقب عن الاسم في قوله تعالى ( انما المسيح عيسى بن مريم ) فكذلك قولنا ( بغدادي مولاي الحسن) أو ( مولاي الحسن بغدادي ) أو ( الحسن مولاي بغدادي ) بواء ٠

فنقول: الاعتذار غير مقبول، وفياس فاسد أن بقاس بغدادى بالمسيح أو على المسيح فبغدادى لم ولن يبلغ بصاحبه اشنهار عيسى بالمسيح عليه السلام، فليس فى الارض ولا فى السماء غير مسيح واحد صحيح والباقى دجاجلة، وكم فى الدنيا وفى الجزائر بل في العاصمة نفسها من ( بغاديد ) يضيع فى مجاهلها مولانا وينيه! وقد يقول مبردا:

اذا لم يبلغ اشتهار (بغدادى) بلفبه هذا اشتهار عيسى بلقب المسيح فقد استعملت العرب هذاكما يشهد لذلك قول الشاعر الفخور:

ان ابن مزیقییا عمرو وجیدی أسمیاء

وفول جنـوب في أخيهـــا :

بان ذا الكلب عمرا خيرهم حسبا ببطن شريان يعوى حول الذيب

نقدم الشاعر المفتخر اللقب \_ وهو مزيقيا \_ على الاسم \_ وهو عمرو \_ ، كما قدمت جنوب اللقب وهو ( ذو الكلب ) على الاسم وهو عمرو ، وكذلك أنا قلت بغـــدادفي م • الحســن •

ونقول وهذا أبصا فول صعيف واعتذار واهن ، أشد وهنا وصعفا من نضعف مولانا لحديث الكلب العطنيان مع روابة مالك له . وروايه أربعه من أصحاب الصحاح فيهم الشيحان البخارى ومسلم و عمرو مريفنا ملك همام وحده مولك عظام ، ليس في الدبيا عبره فادا أطلق هذا اللقب انصرف البه وحده وكذلك عمر ذو الكلب: كان فارس هديل ونظلها المغوار و وواحد فومه فاشتهر بلقته هذا عند العرب حتى لا بزاحمه أحد فيه ، ثم خلدته أحيه حبوب ، وقد تكلنه بهذه الفصيدة الرائعة وهذا البيت الابلق وأحبرت بهكل أمام عربيه وكل طالب من طلابها صغيرا وكبيراً عسلى خظه وبرديده ، فبذكر مأسانها في أحبها دى الكلب عمرو . ثم يجول فكره في مأساة حياة العرب في الجاهلية كيف كان سبطو تعصهم بتعض . ويغير أحدهم على أخبه تغيا وعدوانا بغناله وبسبيح دمه وماله وعرضه ، وقد تحند له وتبركه صريعا في الفلوات يعوى حوله الذب ، حتى حاء الاسلام فحرم الاثم والعدوان وجعل النفس والمال والعرض عرام لنماوله بالبد أو اللسان بل حتى سبو، الظن والحاطرة وقال الله في القرآن حيا المناولة بالبد أو اللسان بل حتى سبو، الظن والحاطرة وقال الله في القرآن ويا الله في القرآن

ورعم كل ما حا، بعد عبرو وبعد حبوب عن ( ذوى الكلاب أو ذوات الكلب ) \_ وهم وهن ألوف في العد \_ فايه لم يغط أحدهم شهرة عمرو بلقيه واختصاصه به ولم ينزع منه هذا (الملك) لهدا اللقب ، فأين هذا من لعب (بغدادي) الذي يستحقه كل من ولد، أو سكن ، أو مر ببغداد ، بطلقه على نفسته أن شنا، وله أو بورثه من جاء بعده من نسبله ، وأن فأت به الدار ، وطال الزمن كما هي الحال مع ( مولانا ) الحسين ) !

ومع اشبهار عذين العمرين بلقبى ( مزيفيا ) و ( وذى الكلب ) فان هذا التقديم ، المستعمل في البينين محكوم عليه بالندره كما فال الاشموني ، ومن المعلوم أن النادر بحفظ ولا بقاس عليه وبهجر ولا يستعمله الاحرار ولو فرض عليهم من طرف الاستعمار •

ج \_ في صدر رساليكم تقولون مخاطبين المدير المساعد للتوجيه الديني :

( وبعد فقد وجب انتباهكم بكل أدب واحترام ) · ولا تدرى كيف يكون الانتباه وهو فعل ذاتى ــ أعنى فعلا بالمعنى اللغوى لا النحوى ــ بكل أدب واحترام ، وهو واقع

من غافل أو ساه أو نائم أم نريدون ىنببهكم وهو فعل متعد يمكن صحة هذا الاستعمال معه لان ( الخادم ) من واجبه أن بكون مؤدبا محترما في معاملة أسباده وتنبيههمم من النوم أو من الغفلة والسهو والا لناله الطرد والنوبيخ واللوم .

ثم أى احرام وأدب ناله هذا المدير منكم وأننم نأمرونه بقولكم ( انه من الواحب ابلاغكم هذا الى كل من يعنيه الامر ) وفى هذا اشاعه للفاحشه فى الذين آمنوا بنسبنهم الى التقول على رسول لله دون أن يفع شى، مما زعمت منهم ، وأى فاحشة أشد من وضع الحديث ؟

سادسا : و بعد فاننى لأود صادفا أن يسنم مولانا على فراءه كل ما يصل البه من كتاب أو خطاب أو مقال بامعان ، والا بحجم عن بنان ما فبه من خطا أو خلل أو زلل أو ضلال ، منتفدا انتفاد عالم خبير منثبنا فى نفده ، مبروبا فى نظره عف الفلم واللسان فى فوله وكتابته ملتزما ما فرره علماؤنا من آداب ، منها ما أعلن عنه من قال .

( وأصلح الفساد بالنامل ) •

ومنها اجتناب تحريف الفول الصحبح ، والبجريح ، والنماس العذر للاخ، واستعمال العول اللبن حتى بنتفع بنعده وعلمه فقد أمر بلين القول الطغى الناس وأشدهم عنوا وشرهم في قوله تعالى لموسى وهرون عليهما السلام :

( أذهبا الى فرعون انه طغى فقولا له قولا لينا لعله يتذكر أو يخشى ) • والله الهادى الى سوء السبيل

# توضيسح حسسول نشر معاضرات الملتسقي

ئنشر هذه المحاضرات طبقا لمبدأ نشر كل محاضرات الملتقى الذى أعلنا عنه فى العدد الاول من « الاصالة » تعميما للفائدة ، ولطلب الكثير ممن تصلهم المجلة ولا تصلهم كتب الملتقيات .

وقد قررنا أن ندرج في كل عدد على الاقل مقالين.

ونرجو أن يكون السادة الاساتدة الذين أرسلوا الينا بمقالات لم نصل بعد الى نشرها وعاتبونا على نشر القديم المتمثل في هذه المعاضرات من ملتقيسات سابقة وترك الجديد من الانتاج ، قد فهموا الآن قصدنا من هدا .

كما سندرج فى المستقبل فى كل عدد ، بانتظام ، نصا أو نصين من المعاضرات التى درجت الوزارة على تنظيمها خلال القطـــر منذ سنوات باسم المركز الثقافى الاســـلامى .



## القــرآن والشعــر أو الاســكام والادب



د. عبد الرشيد مصطفاى استاذ بكلية الآداب جامعة الجزائس

للشمر على العرب سلطان عظيم فلا عجب أن تنزل فيه آيسات فى القرآن الكريم وقد كان خصوم النبي (ص) يبشون دعاياتهم الباطلة حوله ليصدوا الناس عنه ومن هذه الدعات التي يريدون بهأ تحقير النبي (ص) واستصغار شأنه جعلهم القرآ شعرا والنبي (ص) شاعرا فلا ينبغي أن يهتم به الناس أكثر من اهتمامهم باخوانه مسن الشعراء الذين خفت دويهم بعد موتهم ، وهذا ما حكاه الله تعالى في سورة الطور بقوله : « أم يقولون شساعر نتربص به ريب المنون » ، أفترون ان القرآن يسكت عن افتراءاتهم ولا يرد مزاعمهم المغرضة ، كلا ، لقد ورد في سورة يس قوله تعالى : « وما علمناه الشعر وما ينبغى له » ، ثم ورد فى سورة الشعسرا، قوله تعالى : « والشعسرا. يتبعهم الغاوون ، الم تر انهم في كل واد يهيمون ، وانهم يقولون ما لا يفعلون ، الا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيرا ، وانتصروا من بعد ما ظلموا » · وهذه الآية الكريمة تبين لنا بوضوح موقف القرآن من الشعر والشعراء وهذا الموقف عندنا حاسم فلمو يسر للمسلمين أن يقفوه لكان للشعر عندنا شأن آخر كما سنبينه في هذه المحاضرة (المسامرة) •

اما ان يكون العرب يعرفون حق المعرفة ان القرآن ليس بشعر وان النبى ليس بشاعر فهذا امر يحتاج الى بيان ، انما هى الدعايات الكاذبة يستعملها الخصم المغرض عسى أن تروج عند بسطاء العقول من الناس .

ولكن المهم في هذه الآية الكريمة أن نرى القرآن يجعل الشعراء كسائر الناس مسؤولين عما يقولونه ويفعلونه وان شعرهم كما قال (\*)محاضرة القاها في الملتقى انرابع للتعرف على الفكر الاسلامي المنعقد بقسنطينة في 17/8 جمادي الثانية 1390 هـ ــ 19/10 اوت 1970 م.

النبى (ص) كلام « فحسنه حسن ، وقبيعه قبيع» فحسنه ما كان محافظا على مكارم الاخلاق داعيا اليها ساعيا في غرسها في نفسوس البشر فيكون الشاعر قد قام بوظيفة في المجتمع قياما يعبود على البشرية بالخير العميم .

واما قبيحه فما كان هادما للفضائل داعيا للرذائل بتحسينها واسنهواء الناس اليها حتى يعم الشر والفساد ·

فنحن اذا أمام نطرية المن للاخلاق لا الفن للفسن ، والآية قد وصعت لنا أصحاب النظريتين بفوله : « والشعراء يتبعهم الغاوون ، الم تر أنهم في كل واد يهيمون ، وانهم يقولون ما لا يفعلون » ، أن أكثر الداعبن أن بكون المن للفي يصدق عليهم وعلى اتباعهم وصف الغواية اد فصلوا المن عن الاخلاق ، فالشاعر أو المنان لا يعلني الا بفنه ، فالاحلاق العاضلة لا بهمه ولا يرى لها دخلا في انناجاته الفنية اذ ليس لنا في نظره أن نهنم بسيرة الشاعر واخلاقه وأنما اهتمامنا يبغى أن يوجه الى شعره كانه ليس مسؤولا عما يعمل ويقول ، أنما هو مسؤول عن فيه هل أجاد فيه أو لا ، فكأنما أرباب المن طبقة ممنازة فوق البشر لا نسأل عما يسأل عنه سائر الناس من الاعمال الصالحات ، وقد وجدوا عندنا مبررا لهم في قوله تعالى : «٠٠ وانهم يقولون ما لا يفعلون » ، ومما يوضح لنا هذا ما حكى عن سليمان بن عبد الملك الخليفة الاموى لما سمع الفرزدق بنشد :

فبتن بجانبي مصرعات \* وبت افض اغلاق الغتام فقال له : قد وجب عليك الحد ــ لانه اعترف بمعصية وأقدر بها ــ فقال يا أمير المؤمنين قد درأ الله تعالى عنى الحد بقوله سبحانه : « وانهم يقولون ما لا يفعلون » •

واما أصحاب نظرية الفن للاخلاق فنستجليهم من قدوله تعالى :

« الا الذين آمنوا وعهلوا الصالحات وذكروا الله كثيرا وانتصروا
من بعد ما ظلموا » هذه الجماعة بفضل ايمانها واعمالها الصالحات
لا معادى مكارم الاخلاق بل تسعى في تدعيمها في المجتمع ورعايتها
بالذود عنها، فهم يعتقدون انهم مسؤولون عما يقولونه ويفعلونه وهذا
ما نبه اليه الشعراط عمر بن عبد العزيز لما وقفوا ببابه فلا يأذن لاحدهم
بالانشاد عنده حتى يقول له قل ولا تقل الا الحق، انك مسؤول عنه و

فالنبى (ص) والخلفاء الراشدون وكل أتقياء المسلمين كانسوا يودون أن يوجه الشعر هذا التوجيه الجديد الذى يريده الله تعمالى له ، وقد أسلفنا حكم النبى فى الشعر فى قوله (ص) والشعر كلام حسنه حسن وقبيحه قبيح، ولزيادة الايضماح نقول أن النبى (ص) يشير الى قوة تأثير الشعر فى النفوس ولا سيما نفوس العرب ولذلك لما اشتد هجا، قريش له انتدب حسان بن ثابت للدفاع عنه وقال له أهجمهم فوائله لشعرك أشد عليهم من وقع السهام فى غبش الظلام، انظروا الى قوله أشد عليهم كيف يصور لنا تأثر العرب العظيم بالشعر حتى كان يرفع الخامل ويضع الرفيع .

فموثبات البسوس فى اثارة الحرب بين بكر وتغلب وقصه بنى انف الناقة مع الحطيئة وبنى النمير مع جسرير لأدلة قاطعة على مسالشعر من تأثير شديد ·

فلا عجب اذا ان يقف المسلمون بعد نزول تلك الآيات فى الشعر والشعراء موقفين فمنهم من اعتدل ومنهم المتورعون الذين شددوا النكير عليهم حتى صاروا يسالون العلماء كابن عباس وابن سيرين عن الغزل الرقيق ما حكم انشاده فى المسجد .

نعم ان فى موقفهم لغلوا بينا اذ النبى (ص) انشده فى المسجد كسب بن زهير قصيدته المشهورة التى افتتحها بالغزل والتى يقول فى مطلعها :

## بانت سعاد فقلسبی الیسوم متبسول متیسم السرها لم یفسد مکسول

فلم ينكر عليه (ص) بل أثابه بالقا. بردته عليه ٠

ولكن اعتسرى الشعر فى صدر الاسلام فتسور وضعف بسبب اشتغال المسلمين بالفتوحات وكثرة ألتورع الذى يجعل الشمسر أشبه شىء بلغو الحديث ، ولا ننس كذلك مقدار تأثر العرب بالقرآن وكيف بهرهم بغصاحته وبلاغته حتى استصغروا شأن الشعر ، كما وقع للبيد لما سأله عمر بن الخطاب ان يرسل اليه ما قاله فى الاسلام فأرسل اليه بالفاتحة وكتب له أن الله تمالى أغناه عن قول الشعر بمدارسة القرآن ، ثم كان القريض يتوجه هذه الوجهة الجديدة وجهة

الاخلاق وصيانتها فكف الشعراء عن ذكر الخمر والسباب والستسم وكان عمر بن الحطاب يعاقب على الهجو وقد سجن الحطيئة حتى تاب ولكن لم تدم هذه الفتسرة الا قليسلا •

فلما كانت دولة الامويين عاد الشعر الى سيرته الاول التى عرفناها له فى الجاهلية مع تحفظ قليل ولا سيما ذكر الخمر ووصفها اذ لم يشتهر ذكرها الا عند الاخطل الشاعر النصراني الذي جرأته السياسة على حجو الانصار بايعاز من يزيد بن معاوية فقال فيهم ذلك البيت المشهدور:

ذهبت قريش بالمكارم كلها \* واللؤم تحت عمائم الانصار فجاء مماوية النعمان بن بسيسر الانصارى فقال وحسر عن جبهته عمامته ١٠٠ اترى لوما ، قال مماوية : لا بل خيسرا وكسرما ، قال : الاخطل يزعم ذلك ، قال : ان فعلها فلك لسانه ، فلما بلغ الخبسر الاخطل التجا الى يزيد وشفع له عند النعمان بن بسير واستوهبه فوهبه له ، ومكذا أخذت السياسة تفصل أفاعيلها فنسرى الاخطل لانتصابه مدافعا عن خلافة الامويين يجرأ على هجو الانصار وتعيسير المسلمين بتعسكهم بقواعد دينهم بقوله :

ولست بصائم رمضان طبوعا ولست باكبل لحم الاضاحي ولست بزاجر عنسا بكبورا الى بطعباء مكبة للنجباج ولست منساديا ابسلا بليبل كمثيل العبر حي عبل الفيلاح ولكني سياشسربها شمسولا واسجيد قبيل منبليج الصباح

ومكذا يتسع الخرق ويستفحل الشر فتنقسم الوحدة الاسلامية الى عدنانية وقحطانية بسبب السياسة وتنقسم العدنانية الى ربيعية ومضرية ثم المضرية الى قيسية وتميمية وتعصب بنو أمية في أول امرهم الى اليمانية لان القيسية كانت شيعة عبد الله بن الزبير ثمم تعصبوا لمضر بعد عصيان أولاد المهلب لهم بخراسان لانهم همم وأنصارهم من اليمانية ولكل حزب من هذه الاحزاب شعراء معدودون

وكان بعض أمراثهم وولاتهم يغرى بعض الشعراء ببعض فيقع بينهم التهاجي والتناقض كالذي وقسع بين جرير والفرزدق والاخطل حتى صار العرب في الهجاء الى شر مما كانوا عليه في الجاهلية حتى أحيوا تلك الحمية الجاهلية والتعصب القبل ، وقد جاء الاسلام بمحوهسا وجمع كلمة المسلمين ، ثم جاءت الدولة العباسية فزاد الخرق اتساعا الدولة على يد الفرس فكان لزاما ان يشاركوا العباسيين في الحكم فكان منهم الوزراء كالبرامكة حتى أبعسدهم الرشيد بقتلهم وذلك لاستبدادهم بالملك دون الخليفة ، فلا عجب اذا ان يتأثر بهم كل من يتقرب اليهم من الشعراء والكتاب بل تجاوز ذلك الى جل الحضريين فصارت الاطعمة والملابس والابنية وحتى الاحتفال بالاعياد صسار كل ذلك فارسى الصبغة ونقلت الدولة كذلك النظام الكسيروي في تنسيق دواوين الدولة واساليب الحرب ، وانتشرت الآداب الفارسية فى الناس فاتجه الشعر وجهتين وجهة رسمية ووجهة غير رسمية فاما الوجهة الرسمية كانت تظهر فيها المحافظة على الاوضاع القديمة التي ورثها العرب من شعرا. الجاهلية من استهلال بالوقوف بالاطلال فذكر الحبائب فوصف الناقة وذكر الصحراء وان لم يركب الشاعس ناقة ولا اخترق صحراء ، وكان الخلفاء جد حريصين على هذه المحافظة التي تربط حاضرهم بماضيهم ، واما اذا خلا الشاعر بنفسه نزع عن هذه الاوضاع واستهجنها واندفع في تقليد الفرس في آدابهم ويمثل لنا حاتين الوجهتين أبو نواس أحسن تمثيل فنراه اذا وقف أمسام الخليفة أنشد شعرا لا يخالف في أوضاعه ومتانته وجرزالة لفظه شعر من تقدمه من شعراء بنى أمية وشعراء الجاهلية ولكن عند ما يحظى بمنادمة الاصحاب والخلان يعدل عن هذه الاوضاع ويستهجنها وينمى على من يحاكيها الوقوف بالاطلال ووصف الناقة ويحسرض معاصريه أن يتوروا معه ضد هذه الرسوم ليعدلوا عنها الى وصف البساتين والقصسور وذكر الخمر وركوب السفسن

و تعدت هذه الثورة على الاوضاع الشعرية القديمة الى الاخلاق والمقائد الاسلامية وقد كانت جماعات من الفرس الذين لم يسلموا الا رئاه الناس وهم باقون على عقائدهم الفارسية القديمة بفضل الحرية التى شملتهم يجاهرون بالزندقة والالحاد والفجور ويرون من تسام اللذة أن يجهر المر. بعصيانه وفسوقه كما فعل أبو نواس في قوله:

### الا فاسقسني خمرا وقل لى هي الخمسر ولا تسقسني سسرا اذا أمسكن الجهسسو

وقد صدقت فيهم هذه الآية الكريمة : « بل يويد الانسسان ليفجى المساعه » أجل وما هذه الدعبوة الشنعاه الى التحبرد من الواجبات الدينية والخلقية الا ليتسنى للانسان أن يفجر أمامه وان يأتى مسن المنكر ما يأتيه لا وازع يردعه ولا قانون يزجره فيندفع فى شهواته اندفاع البهائم وهذا ما جعل ابن عبد ربه يحكى فى العقد الفريد عن بعضهم وهو ينظر فيما ورد فى شعر عنترة من التناهى بمكارم الاخلاق كالذى جاء فى هذا البيبت :

واغض طرفی ما بلت لی جارتی \* حتی یواری جارتی مآواها و نیما ورد نی شعر آبی نواس من التحسر من کل واجب دیسنی أو خلقی کما فی قوله :

كان الشباب مطية الجهل \* ومحسن الضحكات والهرل قال عند ما نظر في ذلك ٠٠ وددت لو ان مع أسلافنا كرم أخلاق آبائنا في الجاهلية ، الا ترى أن عنترة الفوارس جاهلي لا دين له والحسن بن هاني، اسلامي له دين فمنع عنترة كرمه ما لم يمنع الحسن بسن هاني، دينسه ٠

وهكذا كلما تقدمت الايام زاد الشعر عند فاسدى الاخلاق من الشعراء امعانا فى الشر والفساد حتى أداهم ذلك الى فساد النوق وسماجته ، وفى كتاب اليتيمة للثعالبى نماذج تبين الى أى حد تسقط النفوس وتنفسد أذواقها عند ما تذوب الواجبات الدينية والخلقية .

يجدر بنا الآن بعد استعراضنا الوجيز لهذه الوجهة السيئة التي التجهها الشعر العربي من جراء السياسة والمحاولة للتحرر من الدين والإخلاق أن نعرف موقف المسلمين من الشعر فلا نبعد من الحقيقة اذا قلنا انهم افترقوا فرقتين احداهما مؤلفة من أتقيائهم والوارعين منهم فما زالت منذ صدر الاسلام ولاتزال الى ومنا هذا تعد الشعر كلاما حسنه حسن وقبيحه قبيع كما أسلفنا ذلك فهي تشدد النكير على هذا الشعر السيء الفاسد الذوق المفسد للاخلاق ولكن يا للاسف لم تكن

هذه الجماعة أكثرية حتى نفرض نظريتها على الشعراء والكتاب ولم تكن كذلك في غالب الاحيان من أرباب الفن فنظرها وان كان من حيست الاستقامة الخلقية ذا قيمة عظيمة لم يكن من حيث الشعر والفسن شيئا مذكورا ٠٠

واما الفرقة الثانية المؤلفة من أرباب اللغة والادب والشعسراء والكتاب فقد وقفت موقفا يكاد يكون خاليا من التأثر بالآية الستى وردت في سورة الشعراء والتي تحدد لنا كما رأيناه موقف القرآن من الشعر والشعراء •

فأخذ الناس ينسجون على منوال الشعر الجاهلى ويحاكونه بما فيه من.خير وشر وصار النقاد لا ينظرون اليه الا من الوجهة الفنية واللغوية والتاريخية كذكر وقائع العرب ، وأما أخلاق الشاعر فلا تعنيهم وصاروا يفرضون محاكاة الشعر القديم على الشعراء حتى صار أحدهم اذا قال شعرا أو ألف كتابا نسبه الى شاعر أو كاتب قلديم ليحظى باستحسان ، وقد يحكى عن الاصمعى في هذا شيء طريف جاء عن اسحاق الموصلى انه أنشد الاصمعى هذين البيتين :

## هل الى نظرة اليك سبيل \* فيبل الصدى ويشفى الغليل ان ما قل منك يكثر عندى \* وكثـــيرا ممن تحب القليــل

فقال الاصمعى هذا والله الديباج الخسراواني ولمن تنشدني؟ فقال اسحاق الموصلي انهما لليلتهما فقال لا جرم ان اثر التكلف فيهما ظاهر ، فهذا الموقف من علماء اللغة ضيق المجال على الشعراء بغرض أوضاع الشعر الجاهلي عليهم فلم يتحرروا منها بعض التحرر الا في القرن الرابع مع المتنبي (303 - 354) .

ثم تطور نقدهم على الفن جعلهم يلتمسون الاعذار للشعراء فيما يرد في كلامهم من السخافات والحماقات وهذا ما جعل القاضي على بن عبد العزيز الجرجاني في كتاب الوساطة بين المتنبى وخصومه ينتصب مدافعا عن المتنبى لما نعى عليه خصومه سخافاته التي تنم عن فساد العقيدة الدينية والاستخفاف بها وهذا ما جعل في عصرنا كذلك الشيخ محمد عبده في شرحه لمقامات الهمذاني ينظسر الى قصيدة لابي نواس وردت في المقامة الابليسية نظرة فضيحة معضة على ما في القصيدة من افساد الاخلاق ٠

فهذه الامثلة تدلنا دلالة واضحة قاطعة على أن آكثر الشعسسراء والادباء والنقاد وقفوا موقفا مناصرا لنظرية الفن للفن وصرحسوا تصريحا لا يحتمل التأويل أن لا دخل للدين والاخلاق في الشعسر خاصة وفي الفن عامة .

فنحن الآن واجدون انفسنا أمام مشكلة عظيمة تجعلنا نتساءل عما اذا كانت البشرية بعد هذه التجارب العديدة وهذه القرون الطوال التي مارست فيها الفن والادب لا تستطيع أن تنتج فنا أو أدبا الا اذا تحررت من الدين والاخلاق ، فنحكم كما حكم الاصمعي عند ما نظر في شعر حسان بن ثابت فقال الشعر نكد يقوى في الشر ويضعف في ألخير قوى في شر الجاهلية وضعيف في خير صدر الاسلام .

ولكن نقول انه من سو. حظ البشرية أن لا يكون لها في سبيل الفن الا وجهة الفن للفن مع ما فيها من نبذ الدين والاخلاق اذ لا بد لها من الدين والاخلاق لتتم سعادتها ٠

فما العمل يا ترى ؟ ان الفصل فى هذه المسألة لعسير جدا ولكن ليس بالمستحيل فنحن نعتقد أن وجهة الفن الاخلاقى هى التى تكفل للبشر سعادتهم مع ارضاء رغبتهم فى الانتاج الفنى انتاجا ساميا ٠

ولكن للقائل أن يقول ما نصنع بالشعر الذي قيسل في الغسزل العفيف والزهد والتصوف فهو لا محالة ينم عن اخلاق فاضلة ٠

أجل ، غير انه لم يرق في جملته أربابه الى درجة الفحول على ما في الزهديات من قصدور في أرضاً، كل رغبات الناس المختلفة أذ توجههم الى الآخرة وتصرفهم عن الدنيا وما فيها من الطيبات الستى أخرجها الله لعباده وجعلها حلالا لهم وما فيها كذلك من المحاسن التي تبتهج بها النفوس •

واما الصوفيات فعيبها جاءها من قبل تمسك اصحابها بالاوضاع المعروفة في الشعر العادى وتأويلها تأويلا باطنيا يجعلها غامضة لا تعنى الاطبقة خاصة من الناس فهي بعيدة عن متناول كل أحد •

ولكن هذا لا يمنعنا ان نقدر لهذا النوع من الشعر قدره فى محافظته على الدين والاخلاق ولا سيما الغزل العقيف والزهد بل يجعلنا نعتقد انه متى تظافر على الشاعر وسط مستقيم وتنشئة قويمة ومزاج سليم استطاع أن يأتينا بروائع فنيسة .

وهذا ما فطن له الشاعر الروسى الكبير نيكولا كوكول صساحب الارواح الميتة اذ نظر فى أدبه الرائع فوجد نفسه بارعا فى وصسف النفوس الشريرة وتحليلها فحكم أن ذلك أتاه من قبل نفسه التى لم تهذب تهذيبا يوجهها الى الخير وتمكنها من وصف نفوس الابسرار لتكون قدوة صالحة للناس فانبعثت فيه رغبة الى التقوى والاصسلاح فتنسك وانعسزل فى ديسر حتى مسات •

وفى الختام نرى لو أن جمهرة الادباء تمسكوا فى أدبهم بسروح الآية الواردة فى الشعراء وبروح القرآن عامة لخلفوا لنا تراثا نقيا ساميا انسانيا تنم منه الفضائل التى بدونها لا تستطيع البشريسة أن تأخذ حظها من السعادة التى تنشدها فى هذه الدنيا ٠



## واقسع الجالية العربية الاسسلامية في أوروبسا والاخطسار التي تهدد شخصيتها



الاستاذ عبد الكريم غريب رئيس ودادية الجزائريين في أوروبا

بعدر بنا قبل الدحول في صبعه المشادن التي تنعرض لها الحالمة العربية والإسلامية البارحة في أوروبا من محتلف أفطيار العالم الاسلامي أن تبعرض الى حجمها وأبواعها ومراكر هجرتها ومناطق استيطابها وتحاول بسين الدواقع والاسباب التي حدث بها الى معادرة أوطانها والقبول بالمعامرة الكبيرة التي بعرضها للمسزق وتهدد شخصيتها بالانجراف والانجلال صمن المحتط الجديد المناهض الذي يستقبلها المنافقة الذي يستقبلها المنافقة الذي يستقبلها المنافقة الم

بعيش في محيلف أفطار أوروبا العربية ما ساهر الملبون وسبعمائة الف سيمة من العناصر العربة والإسلامية حسب المعديرات الشبه الرسمية لان الاحصاءات الدفيقة في ميدان الهجرة لا ترال غير مضبوطة لاسبات عديدة منها . حركة هذه الهجرة وسرعة بنقلها من منطقة الى الحرى حسب منطلبات العمل الذي نقوم به والذي يقرض عليها عندم الاستعرار وحبيب ظروف الانقسام العائل الذي يحتم عليها أن تعود الى مواطنها لربارة الأهل في قبرات منقطعة ومنبطبة وحسب نوعيبة السياسة المشجعة أو المعبقة التي تسهجها الدول المستقلة والتي ناخذ بعين الاعتبار طروفها الاقتصادية وحاجبها الى الايد العناملية أو انتشار البطالة في وسط سكانها كما تأخذ بعين الاعتبار طبيعة العلاقات السياسية مع الدولة التي تقدم منها هذه الجالية بالإضافة الى أسباب أحرى معقدة نتلقي في مجموعها لنجعل المكانية حصر عندد الهاجرين عملية غير دقيقة ومهما بكن فان مناطق الهجرة الإساسية الى أوروبا يمكن حصرها في أربع حسب أهمية الاعداد البشريبة الوافدة منها وهي على التوالي:

(\*) معاضرة القاما في الملتقى الرابع للتعرف على الفكر الاسلامي المنعقد بتسنطينة في 18/8 جمادي الثانية 1390 هـ ـ 19/10 اوت 1970 م٠

- 1) منطقة المغرب العربي باقسامها الثلاثة (المغرب والجزائر وتونس) والتى تمثل مركزا هاما من جراء الجالية الهام ةالتى تهاجر منها وتقيم خارج اراضيها وخصوصا الجزائر التى كانت طبيعة الأوضاع السياسية الاستعمارية عاملا اساسيا في تشجيع سكانها على الهجرة ويبلغ عدد هذه الجالية المغربية 880 ألف نسمة يعيش معظمها في فرنسا .
- 2) منطقة آسيا الجنوبية مى المنطقة الثانية بالنسبة الى عدد مهاجريها ويبلغ عددهم 450 الف نسمة يتوجهون بالدرجة الأولى الى بريطانيا ثم هولندا بالنسبة للاندونيسيين وأخيرا فرنسا وباجيكا والمانيا وسويسرا
- 3) ـ افريقيا الوسطى والشرقية وتمثل المنطقة الشالثة حيث تعيش جالية اسلامية هامة ويبلغ عدد المهاجرين منها حوالى 220 الف نسمة يستقرون فى هجرتهم فى بريطانيا ثم فرنسا وأخيرا الدول الأخرى كالمانيا وبلجيكا والبرتغال وسويسرا •
- 4) الشرق الاسط و تمثل جاليت في أوروبا أعدادا قليلت بالنسبة للمناطق السابغة ما عدا تركيا التي تضاعفت جاليتها منذ سنوات قليلة ترجع الى سنة 1963 و تتجه في أغلبها الى المانيا حيث يوجد حاليا ما يفوق 150 ألف نسمة ، ثم فرنسا التي لا يتجاوز عدد الأتراك فيها ثمانية آلاف نسمة ، أما المناطق الأخرى كالبلاد العربية في المشرق فأن الجالية المهاجرة منها بأعداد هامة تتوجه أكثر ما تتوجه الى أمريكا بقسميها الشمالي والجنوبي أما أوروبا فعددها لا يريد في أحسن التقديرات 40 ألفا يفدون اليها من العراق ولبنان وسوريا وفلسطين ومصر ومناطق الخليج وسنرى أن طبيعة هذه الجالية مخالفة في أحدافها عن بقية الجاليات الأخرى الهامة فالقسم الاساسي منها طلبة يأتون للدراسة والقسم الثاني يأتون للعمل والتجارة والقليل جدا من يأتي بنية الاشتغال اليدوي كممال ٠

ويمكن اعطاء الرقم التالى التقريبى لجانية هذه المنطقة الأخيرة فهى تقدر بحوالى 250 ألف نسمة بحيث نتوصل خلال تقسديرات مجموعة الجاليات الاربعة السابقة الى حوالى ٢،740،000 نسمسة موزعة كما ينى بحسب مناطق هجرتها وحسب أهميتها العددية :

149

| الشرق الاوسط | <br>منطقة آسيا الجنوبية |         |      |                        |             |
|--------------|-------------------------|---------|------|------------------------|-------------|
| نزكب السلاد  | المشلطق<br>الابضوي      | باكستان | الحث | فرب تونس               | الجزار الما |
| 40000 160000 |                         | 120000  |      | جالميـتها<br>90000 160 | عدد         |

ونظرا لضخامة عدد الجالية المغربية فان المجموعة العربيسة مثل وحدها المليون نسمة وتأتى بعدها المجموعة الاسلامية الاسيوية ثم المجموعة الافريقية ٠

اما الافطار التى تستقر فيها فان القسم الكبير من هذه الجالية كما رائنا بنجه نحو فرنسا ثم بريطانيا ثم تأتى بعدها من حيث الاهمية المانيا وبلجيكا وهولندا وسويسرا ·

| نسمة | 933 000 | فر نسسا  |
|------|---------|----------|
| » »  | 535 000 | بريطانيا |
| » »  | 180 000 | المسانيا |

بلجيكا يقدر عدد الجالية العربية الاسلامية فيها بحوالى 50،000 ألف نسبة ، أما سويسرا وهولندا وبقية البلدان الاخرى فان أرقامها مجهولة لدينا ولكن النقديرات التى تعطى لابد أن تتجاوز فى عددها العشرين ألف نسبة ،

#### اسباب هله الهجرة:

والملاحظة الاولية الهامة التي يمكن استخلاصها من الارقسام السابقة واتجاه الهجرة بن مواطنها الاصلية ومراكز عملها هي كون هده الجالية مرتبطة بالدول الاستعمارية التي خضعت اليها بلسدان هذه الجاليات ونظرا لكون الدولتين الهامتين اللتين لعبتا دورا كبيرا في السيطرة الاستعمارية هما بريطانيا وفرنسا ، لذلك نجدهما يحتلان مرتبة أساسية في توفر جاليات ضخمة فوق أراضيهما وهذا ما يفسر لنا أحد الاسباب الجوهرية للهجرة القائمة بين العالم الثالث وأوروبا ، فالاستعمار لم يكتف باستغلال ثروات البلاد التي خضعت له ونهبهما ولم يرض فقط باحتكار اسمواقها لتصريف منتجمات له ونهبهما ولم يرض فقط باحتكار اسمواقها لتصريف منتجمات

الصناعية وترويج ثقافته واستعباد سكان المستعمرات بل حاول كذلك أن يجعل من سكانها الذين نشر بين صغوفهم الفقر والبطالة وتركهم في حالة جهالة كبيرة «مخازن لليد العاملة» حسب تعبيرات خبرائهم ، لاسترادها باقل التكاليف للقيام بالاعمال الشاقة التي أخذ يستنكف من القيام بها سكانه كما كان يدفع بهم عند الحروب وظروف التمرد أو ضمن المستعمرات الى التجنيد ومواجهة الموت بسدلا من مواطنيهسم .

وكلنا يعلم أن الدفعات الاولى التي خرجت من أوطانها من هذه المجالية سواء في المغرب العربي أو في آسيا أو في افريقيا السودا، انما جاءت الى أوروبا خلال مرحلة الاعداد للحرب العالمية الاولى للعمل في مصانع التسليح أو خلال انفجارها فأولى الهجرات الجزائسرية از فرنسا تمت أثناء العرب العالمية النانية حيث شارك في هذه المحسرب الاسلامية أثناء الحرب العالمية النانية حيث شارك في هذه الحسرب المهنمية كل من المغاربة والعرب والهنود والافارقة وغيرهم من سكان المستعمرات وقد ذهب ضحيتها آلاف من حؤلاء المنكوبين وكلنا يعد كيف كانت فرنسا وبريطانيا وغيسرهما تحاولان اخداد الشورات الوطنية باعتماد جالية مجندة لأجبارها على محاربة اخوتها من المسلمين فقد جلبت الجزائريين واستخدمت هؤلاء في حرب الهند الصينية الى غير ذلك و

وبصفة عامة فقد كانت السلطات الاستعمارية مستهيئة ، ولا تزال ، بمقومات الانسان العربى الاسلامى وكان تتستخدمه وتسخره فى جميع المجالات والاعمال الشاقة المؤلمة التى غالبا ما تودى بحياته سواه فى بلاده أو بلاد الهجرة التى تنقله اليها حسب احتياجاتهسا الاقتصادية والعسكرية ٠

اما الملاحظة الثانية التي يجب الاهتمام بها والتي تعتبر في حد ذاتها نتيجة للسابقة فهي ان الاغلبية الساحقة من هذه الجالية تنتمي الى جنس الذكر الفتى ، فحوالي 90٪ من هذه الهجرة من الرجسال و6٪ فقط من الاطفال والعمر الاساسي الذي نجده يمثل العمر الوسطى بين عناصر هذه ألجالية يتراوح بين 20 و 50 سنة وهي المرحلة الهامة فالتي يكون فيها الانسان قادرا على الانتاج نشيطا ، فالاستعمار بحكم

حاجته لهذه الايدي العاملة لتجنيدها في شتى مجالات النشاط المرهق يختارها فتية مملوءة بالحيوية والنشاط فاذا تم له ما أراده أعادها لاوطانها محطمة او جثثا هامدة وخصوصا وانه يدرك مدى تعلق هذه الجاليات باوطانها ، وبالتالي فلن تكون عبنا عليه عند بلوغها ســـن الشبيخوخة او اصابتها بامراض فتاكة ، فالمعروف ان الانسان العربي المسلم يفضل عند شعوره بدنو أجله ان ينتقل الى أرضه حتى يدفن في تربية استبلامية ·

ومن المفيد لتوضيح هذه الحقيقة السابقة ان نورد على سبيل المثال طبيعة تكوين الجالية الجزائرية لتوفر الارقام حولها حستي تؤكد ما سبقت الاشارة اليها ٠

فمن مجموع السكان الجزائريين البالغ عددهم 634،616 المعروفين بعد أن تم حصولهم على بطاقة الاقامة نجد فيهم 55،502 نسا، و 199 الف اطفالا يقل عمرهم عن 16 سنة والباقي من الذكور ، ويلاحظ أن عدد الاشماص الذين يتراوح عمرهم بين 20 و 35 سنسة يبلغ أكثر من 55/ فاذا أضيف إلى هذه النسبة من تتراوح أعمارهم بين 35 و 60 سنة وهي الني يمكن اعتبارها سنة يصبح صاحبها غدير قدادر على الانتاج والذين تتراوح أعمارهم بين 20 و 25٪ في المجموع يتبين لنا أن أكثر من 80٪ يمثلون الجالية القادرة على الانتاج أما المتجاوزون سن 65 سنة فعددهم الاجمالي لا يزيد حسب الاحصاء الاخير (أبريسل 1970) عن 2،888 نسبة ٠

والشيء الذي يجدر الانتباه اليه هو ان الجالية الجزائرية قسد نميزت عن غيرها بكثرة النساء والاطفال من جراء القرب الجغرافي ونتيجة لسياسة السلطات ألاستعمارية الغرنسية التي كانت حريصة على ايجاد شبه استقرار في اوساطهم طوال فترة القدرة الانتاجيسة ولذلك شجعت على جلب الاسرة كما ان الدراسات التي أجراهـــا الخبراء النفسيون الاجتماعيون أظهرت عامل العزوبة والانفصال عن الاسرة كأحد الاسباب في الاضطراب النفسي وانميل الى عدم استقرار الايدى العاملة الجزائرية يضاف الى ذلك حرية التنقل السابقة وعدم خضوع هذه الجالية لوضع بطاقات الاقامة مما يجعل العامل قادرا على تحهيز أسربه دون التعرض لرقابة السلطة من حيث تأمين موارد 152 العيش لـــه٠

ويتبين لنا من كل ما تقدم أن الاسباب الاساسية لانطلاق هذه الهجرة الى أوروبا كانت في أصلها استعمارية واذا كانت دوافعها الحالية تختلف في بعض أوجهها القانونية الا أن جذورها العميقسة واحدة ، فمن أهم الاسباب الحالية للهجرة كثرة البطالة في بـــــلاد الهجرة ولكن سبب هذه البطالة ليس حديثا ، فالدول المستقلمة وجدت امامها ميراثا ضخما في هذا المجال ويكفى الاشسارة الى أن الجزائر عند الاستقلال كان لديها أكثر من 2 مليون عاطل عن العمل من جراء توقف الاقتصاد وعودة اللاجئين من تونس والمغرب وتحطيم جميع وسائل العمل في الارياف ، والامر نفسه في كل من تونـــس وآلمغرب مع اختلاف في الدرجة لا في النوع • وهناك سبب آخس مصدره ايضا البلاد الاوروبية المصنعة وهذا السبب هو السدعاية القوية التي تقوم بها وكالاتها في بلدان العالم الثالث لاستراد الايدى العاملة اللازمة للنهوض باقتصادها ويكفى أن نشير الى أن ألمانيسا الغربية قد استوردت أكثر من مليوني نسمة من خارج حدودها منذ سنة 1961 ويبلغ حاليا نسبة الاجانب بالنسبة للعاملين من سكانها 6٪ وهي تسعى حاليا جاهدة لاستيراد أكبر قسط ممكن منهم والامر نفسه بالنسبة لفرنسا اذ يوجد حاليا ما يناهز الثلاثة ملايين أجنسبى تعمل في اقتصادها والامر نفسه صحيح بالنسبة لبريطانيا حيث يعمل في مصانعها وورشاتها ما يفوق الثلاثة ملايين أجنبي ، فـاذا أخذنا الدول الصغيرة كسويسرا ولكسمبورغ نلاحظ أن عسدد الاجانب أكثر مما يتصور ، فاذا كانت نسبة الاجانب في فسرنسا تقارب 6٪ فانها في سويسرا تبلغ حاليا أكثر من 20٪ بعد ان كانت تمثل 18٪ في سنة 1964 وفي سنة 1955 كانت 9٪ والنسبة المرتفعة جدا نجدها في لكسمبورغ حيث تزيد عن 30٪ •

فاذا كانت هذه الجاليات الاجنبية في عدد كبيس منها أوروبية كالايطالية والاسبانية والبرتغالية فان الذى يهمنا في هذا المجال أن وسائل الدعاية والاتفاقات بين الدول هي التي كانت عاملا كبيرا في تشجيع الهجرة بالنسبة للبلاد العربية الاسلامية فبعد اتفاق سنة 1961 بين تركيا والمانيا اخذت هجرة الاتراك تتدفق على معامل الاخيرة حق بلغت حاليا ما يقارب 200ألف نسمة والامر نفسه صحيح بالنسبة للاقطار الافريقية وغيرها وكل ذلك لان البلدان الاوروبية المصنعة 153

المندفعة الى ضمان ازدهارها وتقدمها فى حاجة ماسة الى أيد عاملة جاهزة تقوم باعمال قاسية منحطة وقليلة الدخل مع كثرة الاخطار، ويستنكف العامل الاوروبى قبول الاشتغال فيها ، أيد عاملة لا تكلفها تكوينا ولا تربية ولا ضمانات اجتماعية قبل بلوغها سن الانتاج كما هو الشأن بالنسبة لابنائها الامر الذى يمثل كسبا هاما «ان الالتجاء الى العمال المهاجرين البالغين يسمع بالتوفير الكامل لنفقات العمل والتربية والتكوين حتى عمر الانتاجه على حد قبول الدراسة التى قدمها نادى جان مولان ونشرت فى «الرجال والهجرة رقم 115» •

ولذلك نجد المخططين للاقتصاد الاوروبي ضمن البلسد الواحسد وعلى مستوى المجموعات كالسوق الاوروبية المشتركة يدخلون يسبة معينة من الجاليات الاجنبية المهاجرة في حسبانهم كايد عاملة يجب العمل على ضمانها ، فقد قررت المانيا انه يلزمها لسنة 1970 مليون نسمة اضافيا وخمسمائة الف اضافية في سنة 1975 اما في سنة 1980 فيلزمها في المجموع ما لا يقل عن مليونين وثلاثمائة الف ، أما فرنسا فقد قررت لنفس السنوات 900 ألف ثم 800 ألف ثم 2,500 ألف نسمة فهذه الارقام كافية وحدها للتدليل على وسائل الدعاية التي ستقوم بها هاتان الدولتان للحصول على هذه الإعداد البشرية الضخمة اللازمة لهما الامر الذي يؤكد رأينا في كون أسباب الهجرة كثيرا ما تكسون مدفوعة بالحاجة الى العمل ولكن هذه الحاجة يزيد في انعاشها المتخلفة في العالم والاغراء المسلط على سكان المناساطق

واذا كنا قد ركزنا على اليد العاملة وحاولنا تبيان الاسباب التى تقودها الى الهجرة تاركة أوطانها فلكونها تمثل المجموعة الضخمسة من الجالية العربية الاسلامية التي تهمنا في اوروبا •

#### مجسرة الاطسارات:

غير ان هناك مجموعة أقل من حيث العدد ولكن أهبيتها بالغية بالنسبة لشعوبنا وهذه المجموعة هي الاطارات الجاهزة او التي هي فيدور الاعداد والتي تمثل ثروة هامة للبلدان العربية الاسلامية كالطلبة الذين يذهبون لأتمام دراساتهم العالية كثيرا ما يجدون الاغسراهات الذين ألكبيرة التي تعليهم الى البياء والاعرامات عديتم كلارضاع العادة

المسرتفعة بالنسبة لما يتوقعون وجبودهم فى بلدانهم وخصبوصا بالنسبة للعناصر التى يتوقع فيها النبوغ مما يضيع على بلدانهم المجهودات التى بذلت فى تربيتهم وتوصيلهم الى مستوى التعليسم المالى ولا ينالون منهم سوى الجحود والتخلى عن المشاركة فى اعباء بناء مجتمعاتهم وسنرى نوعية الاخطار التى تلحق بشبابنا من جراء الزواج بالاجنبيات سواء رجعوا او استقروا ، ويضاف الى هذه المجموعة أرباب المهن الحرة من أطباء ومحامين وصيادلة ومؤلفين ومنتجين وفنيين ومهندسين وخبراء والذين تعمل وسائل الدعياية الاوروبية على تهريبهم وهذا النوع هو الذي يمكن تسميته بهروب الاطارات أو سرقة العقول التى أصبحت فى العصر الحاضر أحسم المشاريع التى تسعى اليها الدول الراقية لضمان تقدمها ، وكلنا يعلم أن العلماء الالمان كان تهريبهم الى أمريكا وروسيا العامل المباشر والاساسى فى تقدم الابحاث العلمية فى مختلف المجالات المعروفة حاليا من طائرات وصواريخ ومركبات فضائية وفنابل ذرية ،

لقد أصبحت الدول أحرص ما تكون على الحصول على حولا، النبغاء الذين يأتونها جاهزين مقتدرين لذلك نجدها تقدم جميسه التسهيلات والاغراءات لاستقطابهم وضمان بقائهم ، ان عدد حسده النوع من المهاجرين من العالم العربي الاسلامي قليل في عسده بالنسبة للعمال لا يزيد عن 10% من مجموع هذه الجالية ولكن قيمته الفكرية ضخمة جدا ويمكن أن نلحق بهؤلاء بعض أصحاب رؤوس الاموال الذين يقدمون الى أوروبا للتجارة ويستثمرون أموالهم في بلدان أوروبا بدلا من أوطانهم ليساعدوا على ازدهار بلدان مزدهرة وفقر بلدان فقسيرة .

هذه صورة عامة طبيعية للهجرة العربية الاسلامية الموجودة حاليا في أوروبا بأعدادها وأعمارها ، فما هو الواقع الذي تعيشه ؟ وما هي الظروف الاجتماعية والنفسية التي تحيط بها ؟ وما هي الاخطار التي تهددها ؟ هذا ما سنحاول التعرض له الآن لننتهي الى ما يجب أن نقوم به تجاهها وما عمل العمالم العربي والاسلامي لانقاذ هذه الجالية المتشردة الضائمة من احتمالات الانحراف والانحلال وفقدان الكرامة والافساع التي يعيشسون وسطهها:

لا يحتاج الامر أن نطيل في تناول طبيعة الاعمال القاسية المخصصة للجاليات العربية الاسلامية اذ يكفى ايراد نوعية الاعمال التي يقومون بها والنسب التي تشتغل فيها هذه الجالية حتى نتبين خطورة الاوضاع الني يحيونها لتأمين عيشهم ونوعية المشاق التي يتحصلونها لضمان الخبر السرهم التي تركوها وراءهم ، أن نسبة 42٪ يعملون في البناء والاشغال العامة كالطرقات وحفر التسرع والجسور ومد الانابيسب والقنوات وتنظيف الشوارع والنفايات و 26٪ يشتغلون في تحويل الحديد وصهره في الافران مع كل ما يتطلبه هذا العمل من مصافحاة قاسية للحرارة الشديدة والفازات السامة ، وكثيرا ما يتعرضون عند حروجهم من العمل للاصابة بالامراض الصمدرية من جراء اختسلاف العلقس بين الحرارة الشديدة في الافران والبرد الشديد خارجها لذلك نجد قسما كبيرا من العمال المهاجرين المرضى مصابين بالسل الذي يظل ينخر في أجسادهم حتى نهاية حياتهم ، أما المناجم اأنحمية والحديدية فنسبتهم فيها تقدر بـ 3/ يضاف اليها الاعمال في مصائم المحاليل الكيماوية الخانقة والاخرى التي تتطلب في الغالب تحملا كبيرا وصبرا شديدا ولا بدلها من أجسام قوية حتى يستطيئ العاملون فيها تلافى الوقوع فريسة الامراض المضنية الامر الذي لا يتوفر لدى عمالنا فقلة التغذية والجهد المضنى الذي يحتمه الاستمرار في العمل لتأمين وسيلة العيش لهم ولابنائهم يقودهم بعد سنوات قليلسة الى الوقوع في أخطساره ٠

ان كل هذا معروف للجميع فى قليل أو كثير ولذلك فاننا لـن نقف عنده طويـــلا كما قلنا سابقا وانما الذى يهمنــا من ورائــه هو الظروف الاجتماعية والثقافية والنفسية التى تتلــوه ٠

ان نظرة المجتمع الاوروبي الى سكان العالم الثالث بصغة عامة والعالم العربي الاسلامي بصغة خاصة تقوم على الكراهية والاحتقار والتعصب ولا نغالى اذا نحن أكدنا بأن المصدر الرئيسي لروح التعصب الاعمى انما انطلق من أوروبا وقد اتخذ أشكالا عديدة منذ أجيال قديمة الى الآن بدأت مع الغزوات الرومانية وانتقلت الى الحروب الصليبة لنجد تتويجها في عهد الاستعمار الذي تدفقت فيه ملايين من الاروبين لتحتاج جميع القارات الاخرى وتعمل فيها تقتيلا ونهبا وتشويهسا

فتوصلت الى افناء مجموعات بشرية بأسرها كالهنود الحمر ولا نزال نشاهد اليوم جرائمها تجاه السكان السود في أمريكا وجنوب افريقيا من جراء التمييز العنصري المنطلق من روح الاستعلاء والاحتقار للاجناس الاخرى غير البيضاء وقد توصل الامسر بهذا التعصب ان انصب على أوروبا نفسها حيث أخذت أجناس منها كالالمان تسدعي تزعمها وأهليتها لتسيير العالم واحتكارها للسلطة على جميع الاجناس الاخرى مما جعلها تعمد الى محاولة طرد غيرها من مستعسراتهم من الابرياء فلا غرابة ان نجد اليوم وراء كل فتنة وكل حرب في العالم عناصر ودول أوروبية تعمل على سحق السكان والتنكيل بهم لفرض وجهة نظرها عليهم كما هو واقع في شبه جزيرة الهند الصينيسة والشسرق الاوسسط .

ان الرجل الاوروبي أصبح لا يقبل بثقافة غير ثقافته ولا بحضارة غير حضارته ولا بلغة غير لغته ولا بدين غير دينه ولا بنظام غير نظامه فاذا وجد جنسا بشريا يرى غير ما يراه تعرض له بالنقد والتجريح وظل يقاومه بجميح الوسائل حتى يتوصل الى تحريف وتشديه حقيقة وجدوده •

فلا غرابة أن تجد الجالية العربية الاسلامية مجتمعاً مناهضا يرى فيها كاثنات متخلفة لا تستحق سوى الاذلال وهذا ما يجعله يخصص لها أحط الاعمال واقساها وهذا ما يجعله يوفر لها اسو، المعاملة وأوحشها .

ولا يراعى سوى مقدار ما توفره لهم من دخل وما تجنبه مسن نفقات غير مكترث بما يصيبها من أمراض بدنية ونفسية وما يحسل بشخصيتها من انحسراف وتمسزق ·

ولا نقول هذا كتحامل ورد فعل عاطفى تجاه وضعية المجتمسط الاوروبى وانما انطلاقا من حقائق تاريخية معروفة للجميع ومن أحداث يومية شاهدناها بكل ما فيها من عنف ومرارة • وليس غايتنا هنا أن نبحث فى اسبابها فهى عديدة منها ما يرجع الى عوامل تاريخيسة ومنها ما يرجع الى تقدم المالم الاوروبى ومنها ما يرجع الى تأخسرنا

وتراخينا وتفرق شملنا وانما الذي يهمنا أن نلقى بعض الاضواء على الشروط الخانقة التي تميش فيها جاليتنا

لقد راينا نوعية الاعسال التي تخسص لها مسم حقها في الاجور وقلة المناية بمصيرها الصحى والنفسى وفوق هذا فأن ظاهرة التعصب تدنع بالاوروبي الى رفض الايجار للعرب والمسلمين وكثيرا ما نجد الإعلانات في الجزائر تنص على أن صاحب المسكن لا يؤجس الا الاوروبي أما الملون فهو مرفوض وهذا ما يجعل بعض المهاجريسن يضطرون الى التحايل فيدعون جنسية غير جنسيتهم أو يرسلسون صديقا أوروبيا يستأجر المحل لهم ، فأذا ذهب العربي أو المسلم الملون الى مطمم أو متجر أو مقهى أو فندق فأنهم يعملون بجميسم الوسائل لاستنارته حتى يدفعونه الى الهروب أما اذا وقعت مشاداة بين ملون وأوروبي وخاصة اذا كان عربيا فان الجميع يناصر الاوروبي ويتالب على الغريب ، ويكفى أن نورد ان الاضطرابات التي وقعت في فرنسا في ماى 1968 أو التي قام بها الطلبة الفرنسيون كانت فرصة سانحة لطرد أكبر عدد من الجالية العربية الاسلامية لا لشيء سوى لوجودهم على الرصيف يتفرجون كغيرهم بدافع التطلع فتأتى الشرطة وتقودهم الى مقرها ليبقوا معتقلين حتى يتم اجلاؤهم وكل هذا دون مراعاة للقوانين الدولية التي تنص على عدم طرد الاجنبي ما لم تثبت ادانته ويتم له الدفاع عن نفسه ونفس الامر عند ما وقعت حسوادت بالغيل بباريس بين العرب واليهود في سنتي 69 - 1970 وكان سببها تبجع اليهود بانتصار اسرائيل على العرب فلما وقعت المشسادات وتدخلت الشرطة نال العرب من المغاربة مظالم كبيرة حيث وضعوهم في السجون بينما سمع لليهود المستغزين بالبقاء خارجها ومسده ليست سوى أمثلة قليلة من الجو المتوتر الذي تعيش فيه الجاليـة العربية الاسلامية في أوروباً ، ومعا لا شك فيه أن الدعاية المفسرضة الممادية التي تسلطها وسائل الاعلام الغربية والصهيونية ضد هذه الجالية قد لعبت دورا كبيرا في تغذية هذه الكراهية للعناصر العربية الاسلامية ويرجع السبب الآخر الى وجود عناصر لم تقبل بخسروج مستمسراتها من قبضتها فقسم كبير من الفرنسيين مشالا لا يغفرون للجزائريين ولا للعرب والمسلمين استقلال الجزائر لذلك يجهدن تعويضاً معنويا كبيرا في هزيمة العرب على يد الاسرائلين ويظهرون

مساندتهم للعصابة الصهيونية ظالمة او مظلومة اذا اضيف ذلك ان بقاء دولة اسرائيل سيجعلهم عند اللزوم يتخلصون من العنساصر اليهودية التى خلقت لهم شعورا بالذنب تجاه المجازر التى اقترفوها في حقها على يد النازية الالمانية والعناصر المتعصبة في بقية مناطق أوروبا فمساندتهم لاسرائيل فيها تكفير عن الجرم وانتقام للشرف ضد العرب ومع هذا فأنه يجدر في الصدد القول بأن اتساع نفوذ الحركة الصهيونية ورقة دعايتها يرجع الى تلاحم جاليتها وانتظامها وقوة نشاطها وتضامنها الفعال الامر الذي تفقده الجالية العربية و

وقد قادت هذه الدعاية المعادية للعرب الى نتائج خطيرة حتى انهم فى دعايتهم أصبحوا يلصقون التهمة بجاليتنا عند وقوع أى جرم فاذا وقعت سرقة فى فرنسا او اعتداء اخلاقى فان الصحف سرعان ما تندد بالمغاربة وتلصقها بهم وكنيرا ما ياتى التحقيق فيما بعد ليثبت برا.تهم ولكن الرأى العام لا يتابع التحقيقات وانما يهتم بالتهم بحيث أصبح مهيا نفسيا للعداء للعرب والمسلمين ، هذا هو الجو الاجتماعى والنفسى الذى تعيش فيه الجالية العربية وقد جاءت تحريات الرأى العام لتؤكد هذا فقد تبين منها ان موقف الفرنسى من العمال العسرب بأتى فى آخر درجة بعد السود الافارقة وبعد البرتغاليين والاسبانيين والاسبانيين

ولكن الامور لا تقف عند جو التعصب المناهض الذي يدفع هذه المجالية العربية الى الانعزال والشعور بقساوة المحيط زيسادة على غربتها من حيث اللغة والعادات والتقاليد والقيسم التي تزيد في استيحاشها وضياعها فهناك بالاضافة الى هذا عدة عوامل تهدد وجودها فشعورها بالانعزال يدفعها الى الانغماس في الشرب وانعدام الجو العاطفي يقودها الى مخالطة سيئة مما يفقدها صحتها ومالها ويعرضها الى أمراض معدية ، ورغبتها الملحة في ايجاد ماوى بعد العمل المضنى وللخروج من رتابة الحياة وسد عاطفتها هو الذي يجعلها تقدم على الزواج بالاوروبيات التي غالبا ما تكون من أوساط منحطة وعند ما يصبح الفرد رب عائلة تنهال عليه المشاكل فالام تسمى الطفل باسم مسيحي وترغب في تعميده في الكنيسة وتلقنه لغة وتربية أوروبية بينما يريد والده الحفاظ عليه ضمن القيم الاسلامية والموبية فيخرج

الولد موزع النفس منقسما في شخصيته منحرفا في سلوكه يستحى أن يذكر أن والده عربي مسلم ولا يذكر بين أترابه الا انتماءه لامسه فاذا قرر رب الماثلة الرجوع الى وطنه فان المشاكن تزيد تعقدا وغالبا ما تنتهي بالطلاق وكل ذلك على حساب الولد الذي يجني ثمسار هذا الشذوذ الهجين ضعفا عقليا أو جنوحا يقوده الى مهاوى الحياة

والادهى من كل هذا هو انعدام أى شكل من التنظيم تقريبا لحماية هذه الجالية والحفاظ على شخصيتها فكثيرا ما يبحثون عن الوسائل التى تساعدهم على التمسك بمقوماتهم الشخصية والغيام بواجباتهم الاخلاقية والدينية تجاه أنفسهم وتجاه أسرهم وأولادهم فلا يجدون عونا أو مساعدة ، ويؤكد هذه الرغبة ما ورد فى التحقيق التلفزيونى الفرنسى حول الجالية العربية فى باريس تحت عسوان و باريس العربية ، فبعد أن يلقى أضواء على نوعية الحياة المادية السيئة التى تحياها هذه الجالية من حيث السكن واللباس والعمل يتعرض الى وسائل التسلية مظهرا الاهتمام والاقبال الكبير عى الافلام العربية رغم قدمها وضعف مستواها ولقد سئل بعض المشاهديس مل يفهم لغة الإفلام العربية ولماذا يختارها فكان الجواب المسيطر مو أنها تعيدنا الى جو الوطسن وحتى اذا كنا لا نعهم لغتها فهى شيء نحسه ونعيشه ونعيشه و

وتجدر الملاحظة في هذا الصدد أن أغلب المستوردين لهسده الافلام هم من اليهود الذين يتاجرون بعواطف هذه الجالية ويكسبون من وراثها مالا كبسبرا ٠

ولكن الاغتراب الثقافى والعاطنى والاجتماعى تقف أخطارها عند حدود الافراد أنفسهم رغم ما فى ذلك من أضرار جسيمة والشى، الاهم من هذا هو تعرض هذه الجالية فى أغلبها من عمال وطلبة واطسارات الى التأثيرات الفكرية المنتشرة فى أوروبا فالنقابات والاحزاب والاندية المنتشاربة تبدل جهدا واسعا وتستغل جميع تقاط الضعف فى الجالية لتنشر بينها أفكارا ومعتقدات قل ما تتماشى مع الاوضاع السياسية والفكرية فى أوطانها وبذلك تعدها لتصبيع عامل اضطراب وشذوذ عند عودتها الى أوطانها وكلنا يعلم ان كثيرا من الافكار الني وتسمى والنقلت الى مجتمعاتنا وكثيرا من العقائد التى تناهض قيمنا وتسمى

لتشويه شخصيتنا انها جاءتنا عن طريق طلبتنا وعمالنا والذين كانوا في الهجرة بالإضافة الى الإنحرافات السلركبة المختلفة التي تقلمه التيار الاوروبي الجمعديد .

ان اوضاع هذه الجالية تحتاج منا حميما بذل جهود كبسيرة للحفاظ علىمقومات شخصينها ، فماذا عمل المسؤولون دولا وهيئات ومنظمات لمساعدة هذه الحماعة المشودة النائهة ؟ وماذا يوجه في أوروبا من مشاريع ومؤسسات تعوم بخدمتها والدداع عنها واستفيالها ونوجيهها ورد المظالم ونغيير الدعاية المغرصة ضدها ؟ ان هنساك أكثر من خمسة ومند بالسائرة س ماءة والملامية في كل بلسيد أوروني بالإضافة إلى القيصليات والبعادة فعادا عملت ؟ بسيطيع أن نسول ـ دون معالات ـ انها لم نستطيع حتى أن تقياوم الدعياية الصهيونية الواسعة مما الب الرأى العام الاوروبي صدها بينما نجد سفارة اسرائلية واحدة استطاعت أن اسلم اليهرد في البلاد التي توجد بها فيتمكنوا من السيطرة على السرائز الحساسة في هذه السدول كالاعملام والاقتصاد وبمكنسوا ان يقمدموا معونة ضحمية لاسرائيل بالاموال والدعاية ١٠ ان عدد المراكر الديسية والمفافية الاسسرائليسة في أوروبا لا تحصر بينما لا نحد لدى الجالية الاسلامية والعربيسة سوى مسجد واحد في فرانسا ريسيره عملاء لا قيمة لهم ، ان أطفال هذه الجالية يفوقون 300 العنا فهار وجالت مناسآت مدرسية للعليمهم اللغة العربية والقيم الاخلافية الديدية الاستلابة لا شيء من هذا ت ان اللغبة العربية ومبادى. البدين الاستلامي التي تدرس في الجامعات الاوروبية يقوم بها أشحاص أوروبيون مستشرقون غالب ما يحرفون الحقائق عن جهل أو عن قصد ، هذا في الوقت الذي نجد أوزوبا تفتح في جميع الاقطار العربية والاسلامية مدارس ليس لجاليتها وحدها وانما لنشس لغتها وحضارتها بن أبنائنا زيادة على البعثسات التبشيرية ، أن التبادل الثقافي يجب أن يحترم من الجانبين وعلى الدول العربية الاسلامية اذا كانت تحترم لغتها وتحافظ عني مقومات شخصية جاليتها ، أن تطالب تتكوين مؤسسات مدرسية وثقسافية لجاليتها أولا ولمن يهتم من الاوروبيين بحضارتنا ، فمن الغريب أنك تستطيع أن تسمع لغة جميع أقطار العالم ما عدا اللغة العربية ويمكنك أنا تسمع أغانى وموسيقي مختلف الاجناس والاديان الا العربية فمن

النادر أن يقم المذيعون في خطأ اذاعتها وكأن سدا من العداء يحسول دونها ، ان مصالح الدول الاوروبية في اقطار هذا العالم السواسع الاطراف متنوعة وبامكان المسؤولين أن يجدوا وسائل الاقناع الضرورية للسماح للحضارة العربية الاسلامية بان تجد طريقها الى نفوس جاليتها والى الرأى العام الاوروبي كما هو واقع مع شعوبنا ، وائنى أغتنم هذه الفرصة الكريمة لاقدم لحضراتكم بعض المساعي التي قمنا بها وما حققته الودادية ٠ ان ودادية الجزائريين في أوروبا عاشت تجربة هامة في المنطقة واستطاعت بحكم نشاطها المتواصل أن تتعرف على مشاكل هذه الجالية، ورغم محدودية امكانياتها وضخامة الجالية التي تعنى بها فقد استطاعت أن تقدم بعض الواجبات تجتاه هذه الجالية ، فقد قامت في نطاق الهجرة الجزائرية بعدة اعمال ومشاريع فبادرت وحدما الى تعليم العربية للناششة الجهزائرية ، واستطاعت أن تؤمن لما يقارب العشرة آلاف طفل ، كما قامت بمكافحة الامية في اوساط الكبار بالمربية والفرنسية وحرصت على تنظييم مخيمات صيفية للاطفال في كل سنة لتمكنهم من التعرف على وطنهم والحفاظ على الروابط التى تربطهم بمجتمعهم وقامت بتنظيم سهرات فنية شعبية بمشاركة فنانين جزائس ين وأقيمت في كل مناسبة كالاعياد الوطنية والدينية في مختلف المناطق التي تتجمع فيهـــا جاليتنا زيادة على زيارة المرضى وتسليتهم ونقل رفاة المواطنيين ، وكلكم يعلم مدى حساسية هذه العملية الاخيرة بالنسبة للمجموعات الاسلامية ، ولم تدخر جهدا في تنظيم المنتديات والمحاضرات وحتى تضمن لطلابنا جوا مناسبا يضمن لهم تلقى المعلومات والاخبار عسن بلادهم ويسمع لهم بالالتقاء والتهلاحم فتحت لهم نهوادي وآخرها ابن باديس في مطلع سنة 1970 وأوجدت داخل تنظيمها هيئة للشباب تعنى بتوجيههم وأخرى للمرأة لتعريفها بما يجب عمله في هذا المحيط

الغريب وهى الوحيدة من دون جبيع المنظمات التى قامت بانشاء جريدة البجزائرى فى أوروبا لأطلاع البحالية على ما يجرى فى وطنها والدفاع عن مصالحها وابلاغ صوتها الى السلطات الوطنية ، والاهم من هذا هو انها كانت المنظمة الوحيدة التى فكرت فى الدفاع عسن البحالية العربية والسهر على مصالحها عند ما اوجلت المجلة الوحيدة

العربية في أوروبا • وهي آفاق عربية وضعتها تحت تصرف العناصر المثقفة العربية لتكون الناطق الرسمي باسمها •

غير أن ضخامة المشاكل تتطلب من الجميع بذل مجهودات أكبر حتى نقف في وجه الاخطار التي تهدد هذه الجالية العربية الاسلامية في شخصيتها وحتى نجعل منها رسولا واعيا فعالا لنشر الحضارة العربية الاسلامية في ربوع أوروبا ونعيد اليها مكانتها اللائقة بها ونبين الوجه الانساني المشرق الذي تحمله بين طياتها .



Etant donné, par ailleurs, la période assez longue — près d'un quart de siècle — durant laquelle Ibn Khaldoun a exercé les fonctions de magistrat et de législateur en Egypte et l'expérience acquise pour ainsi dire sur le terrime prononçant sentences et jugements, ne serait-il pas possible demain à un cherchet de due qu'il fut tout aussi bien un philosophe du droit en matière de législatio et de codification des lois, de par la pratique qu'il avait acquise dans l'un et locat domaines, sa connaissance de leurs auteurs, auxquels il a tracé la voie grâce a qu'il a explicité, précisé ou critiqué?

Certains ont prétendu qu'il était un novateur en matière économique 3 préparant la voie à des théories et a des systèmes qui, pour être encore débatta n'en sont pas moins appliqués dans des grands, moyens ou petits États D'auto entire soutiennent qu'Ibn Khaldoun est, en plus de tout cela, le premier auteur de théorie de Darwin. et de la légende de l'homme descendant du singe, et de l'opinion émise par notre maître le docteur Wafr dans ces travaux ser l'infégomènes.

Il me semble que nous sommes aci d'accord sin ma tim la savon qui Khaldoon n'a pas été uniquement celui ci cu celui-l'a, un to com colo réant or pencore

L'un des résultats de vos recherches et des recherches de ceux qui vous e devancés autorise, je crois, à appronver ceux d'entre vous qui nar appele a vilecture d'Ibn Khaldoun à partir d'une nouvelle optique, et avec un esprit une méthodologie renouvelés, mats tout en res'ant le plus proche de son epoc et en prenant en considération les contextes propres a sa vie scientifique pratique

Alors peut-être nous trouverons-nous en présence d'un génie aux multipfacettes, d'un créateur de nombreuses disciplines et non d'une seule et conterons nous qu'il fu' en fait le dernier de cette lignée de savants aux aspects d'un tels Aristote, Al-Farabi, Ibn Sina, Ibn Rochd et d'autres noms de la Remissacuropeenne

Eminents Professeurs,

La vous renouvelant la gratitude de l'Algérie pour les efforts que vous y a accomplis au service de la science et des savants, permettez-moi de vous felic pour vos fructueux travaux et de formuler le souhait de vous retrouver de d'autres rencontres.

Que le Salut soit sur vous.

<sup>(</sup>i) Yves Lacoste au colloque

donner ces Prolégomènes « d'une facture originale qui me réussit dans cette retraite ».

Ce sont là certaines parmi les relations qu'a nouées avec l'Algérie Ibn Khaldoun, ce savant génial dont vous avez tenu à célebrer le 6<sup>not</sup> centenaire de ses « Prolégomènes », en échangeant vos points de vae à son sujet avant d'en tirer les conclusions

Si vous avez été unanimes à mettre en relief son génie créateur, l'originalité de ses travaux, le sérieux de ses recherches, son rôle de précurseur dans la création d'une science importante, vous n'avez pas manqué d'être en désaccord, comme t'ont été d'autres chercheurs parmi ceu, qui sont absents de ces assises, sur la nature de cette science qu'il a inventee et definie, et cela en vertu de vos différentes spécialisations et préoccupations.

Nous avons apptis et entendu jusqu'a ce jour que « la discipline créée par Ibn khaldoun est la sociologie, et cela avant Auguste Comte, l'école de Durkheim et ceux qui les on' precedés, en ont ete les contemporains ou les successeurs. Qu'Ibn Khaldoun les a tous surpassés dans cette discipline et a eté — bien plus et à juste titre — le premier inventeur de la sociologie. Que la sociologie n'a pas ajouté autre chose à ce que Ibn Khaldoun a codifie », ainsi qu'il apparaît a notre maître le docteur Ali Abdel Wahad Wafi

Nous avons entendu ou lu d'autres chercheurs pour qui la science créée par Ibn Khaldoun n'est pas la sociologie, mais l'éthnologie ou l'anthropologie, comme le soutient notre ami le docteur Abdelaziz Lahbabi, si je m'en souviens bien (1).

Voilà que nous entendons ou hsons aujourd'hut qu'Ibn Khaldoun a préparé en réalité l'avènement de la « science des idéologies » ou de la « politologie », comme le conçoit le professeur Georges Labica, d'après les comptes-rendus publiés dans la presse, ou bien qu'il est le créateur de la géographie des cités et des campagnes, selon l'opinion du docteur Djilali Sari

D'aucuns pourraient dire — et cela a peut-e're été dit auparavant — qu'Ibn Khaldoun a créé la science des civilisations et de la longévité des États, devançant en cela de plusieurs siècles des savants tels que Toynbee et d'autres. Nous pouvons de même avancer qu'il a été le premier inventeur de méthodes pédagogiques en ce qui concerne l'enseignement de nombreuses disciplines, sur la base des conclusions auxquelles il étai parvenu après l'examen exhaustif des voies utilisées de son temps et dont il avait eu connaissance dans les pays qu'il avait visités ou dans esquels il avait vécu.

<sup>&</sup>quot;) Voir Actes Integraux du VI. Seminaire sur la Pensee Islamique (Alger 1972)

de nombreux éléments ont été rassemblés sur son sol et dont l'intégralité y fur rédigée par un auteur auquel l'unissaient, de surcroît, les liens les plus étroits et les plus intimes.

En vue de résumer, au seuil de la clôture de ce colloque, ce qui a sans doute été dit ici sur la relation étroite entre Ibn Khaldoun et l'Algérie, je citerai seulement le fait que l'auteur lui-même a souligné à maintes reprises, dans sou auto-biographie, le mérite des maîtres algériens qu'il a rencontrés ou dont-il fui le disciple aussi bien à Tunis, Fès, Tlemcen ou Bidjaïa, tels les deux fils El-Imam, Abou Zayd Abderrahman et Ibn Moussa Aïssa, originaires de Barichk (1), pres de Ténès ; Abou Abd Illah Mohammed Ibn Ibrahim El-Abili, « maître des sciences métaphysiques du Maghrib qui m'a d'ailleurs reconnu l'agrégation dans cette discipline » et qui est né et a vécu à Tlemcen ; Abou el-Abbas Ahmed Ibn Mohammed Ez-Zouaoui, de Bidjaïa, « imam des lecteurs ( du Coran ) de tout le Maghrib, qui m'a décerné le diplôme général » ; Abou el-Abbas Ibn Idriss, « le plus grand des savants de Bidjaïa » ; Abou Abd Illah el-Maqqari, grand-père d'El-Maqqari, l'auteur du « Nefh » ; Abou Ali Ibn Bâdis, le Constantinois, et d'autres encore.

De même qu'Ibn Khaldoun a étudié auprès de maîtres algériens, il a enseigné à son tour dans la Casbah de Bidjaïa et à l'Ecole d'El-Eubbâd de Tlemcen.

Sur le plan de l'expérimentation pratique en Algérie, notre génial penseur a par icipé à bon nombre d'événements et de bouleversements politiques. Il tut, entre autres, ministre des Finances à Bidjaia dont il fit la connaissance des vallées et des montagnes, lors de ses pérégrinations pour le « recouvrement des impôts et des dimes ». Il y fut également Grand Chambellan, autrement dit Premier Ministre, « doté d'un pouvoir absolu et omnipotent ».

Lorsque lassé enfin des allégeances, des complots et des terreurs, c'est en Algérie qu'il trouva un hâvre de paix et de tranquillité. Il se maria avec une Constantinoise qui fut son unique épouse jusqu'à sa mort et la mère de ses enfants. Après une période de méditation à Biskra, il se consacra à l'étude et aux travaux de plume dans la Kalaâ des Béni-Salâma, près de Tihert (Tiaret), entouré des siens, libéré des soucis quotidiens, « adonné entièrement à l'enseignement d'une science, à la lecture d'un livre, ou bien à l'exercice de la plume dans une compilation ou une création » durant quatre ans. Il commença dès lors sa carrière d'auteurs pour nous se complete de la plume dans une compilation ou une création » durant quatre ans. Il commença dès lors sa carrière d'auteurs pour nous se complete de la plume dans une compilation ou une création » durant quatre ans. Il commença dès lors sa carrière d'auteurs pour nous se complete de la plume dans une compilation ou une création » durant quatre ans.

Barichk, petite ville fondee par des Andalous près de Ténès. Elle fut detruite en 1608 par le cor aire flamand Simon Danser, alias Mourad Rais, après s'être converti a l'Islam et s'être inis au service de l'Algérie II quitta l'Algérie, emportant « deux magnifiques canons en bronze » qu'il re nit ai Duc de Guise, sous Louis XIII, ce qui provoqua une guerre entre l'Algerie sous Hossein Pacha et la France sous Louis XIII L'episode fut clos par le Traité de Tours signé par Louis XIII et Sinan Agha en 1618, mais les deux canons ne furent restitués à l'Algérie qu'en 1628 (Voir Henri Garrot Histolre Générale de l'Algerie, et Innya wa Açala, de l'auteur de ces lignes). Sur l'emplacement de la ville II fut construit, pendant l'ère coloniale française, un nouveau village appelé Francis Garnier, s'appelant aujourd'hui Bani Hawwa, près de Ténès Quant à Simon Danser, alias Mourad Raïs, il nous laissa son nom, deformé, à Alger au quartier s'appelant aujourd'hui Bir Mandreis

## IBN KHALLOUN FT L'ALGERIE (1) par Moaloud Kassun NAFBITKACEM

I minent, professeurs,

Mesdame, et Messieurs

Coura les travairs de voir collèque

La cultation de l'Algerie et aussi pour les efforts que vous avez déployes dans la facturation de cette rencontre, votre participation aux conférences et aux débats, vous au service de la science, et ce, à l'occasion de ce 6° centenaire des le Prolegoments » d'Abs Zayd Walty ed Dine Abderrahman Ibn Khaldoun, l'un des genres du Maghrib, du monde musulman en géneral et de l'humanité dans son ensemble

L'Algétie qui a accoutumé depuis le recouvrement de son indépendance et de a souver une té de fêter les hommes et leurs œuvres, aussi bien les na ionaux et les musulmans en general que ceux appartenant aux divers continents, se devait d'accueillir ce collèque et de célébrer ce 6° centenaire des « Prolégomènes » dont

<sup>(1)</sup> Alto ulton the Culture of Colloque International sur Ibn Khaldoun et le premie centeur e du sit Prolégomenes organise par le C.N.H.H. (Alge. 26 juin 1978)

معلة ثقافية شهرية

السنة الشامنة صفر ـ ربيع الاول 1399 هـ جانفي ـ فيفسري 1979



- حزب جبهة التعرير الوطنى الحارس الامين
   للاستمراريــة الشوريـة ·
- أعز ما يفغر به الجزائرى: دينه ولفته،
- احترام الشرعية اللستورية وتطبيسق الميثساق الوطسني.
  - عسروبة واسسلام.
- تاكيد أصالتنا وانتمائنا العربي الاسلامي.
- کسل مسن الغسرب والشرق ( الاوروبی )
   متخلفسسان
  - ألدين واللغة والتربية عند فيغته .

#### الاصت

مجلة ثقافية شهسرية

تمسدر عسن

وزارة الشؤون الدينية

اسسهسا

مولود قاسم نايت بلقاسم

في معرم 1391 هـ \_ مارس 1971 م

رئيس تعسريرها

عنمان شبوب

- هده المجلة مسرحر وليس كل ما يسسر
   فيها معبرا بالفسرورة عن أرائهسا .
   وباب المساقشة والرد فيها مفتوح للجميع .
- المقالات التي ترد الى المجلة لا تسرد
   الى أصحابها , نشرت أو لم تنتسر .

قيمة الاشتراك السنوى:

في الجزائسر : 20 د . ج

فى الخارج: ما يعادلها

الاشتسراك للطلبسة: 18 دينارا

التعسريس :

12 ، نهج على بومنجل ــ الجزائــ

تليفسون: 74 - 88 - 64

المراسلات الخاصة بـ:

الاشتسراكات إساحة ابن باديس ــ الجزائر العاصمة

المساب الجارى : وه ٥٩ وو

التسوزيسع مسندوق البريد: 33

# فه رس العدد

|           |                               | حزب جمهة التعرير الوطنى الحارس الامين للاستمرارية         |
|-----------|-------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 2         | رابح بيطاط                    | حزب جمهة التعوير الوطعي العردو الديا                      |
| 9         | معمد الصالح يعياوي            | اً اه، ما يفخر به الحزائري : دينه ولفته                   |
| 41        | الشانلي بن جديد               | اعرام الشرعية الدستورية . وتطبيق الميثاق الوطنى           |
| 42        | د٠ بوعلام بن حمودة            | عروبية واستلام                                            |
| 46        | الشاذلي بن جديد               | تأكيد اصالتها وانتمائنا العربي الاسلامي                   |
| <b>50</b> |                               | الرئيس الشادل بن جديد يؤدى اليمين الدستورية               |
| <b>52</b> | مولود قاسم نايت بلقاسم        | كل من الغرب والشرق ( الاوروبي ) متخلفان                   |
| 59        | أحمد حمساني                   | الاسلام فينا عريق ونعن فيه عريقون                         |
|           | <b>G</b>                      | فهل ستورد حتى الاثمة ؟                                    |
|           |                               | و دراسات وابعسات                                          |
| 68        | د عبد الجليل التميمي          | العلم القسطيسى اثباء حكم الحاج احمد باى أحسر بايات قسنطيب |
|           |                               | ا مداقف العائلات الارستوقراطية من معمد المقراني           |
| 76        |                               | وثورته وأحداث أخرى من حلال الوثائق عن شورة                |
| 96        | د٠ يعيي بوعزيز                | • 1871                                                    |
| 106       | د الحبيب الجنعاني             | الثقافة العربية المعاصرة ومصير الوطن العربى               |
| 100       | مولود قاسم نايت بلقاسم        | الدين واللعة والتربية عند فيحته                           |
|           |                               | • ملف عن الملتقى الثانى للامام المارذي                    |
| 117       | عثمان شبوب                    | الحرية والحتمية في الفلسفة الاسلامية                      |
| 118       | د الحبيب الفقى                | حول مشكلة القضاء والقدر في الفكر الاسلامي                 |
| 139       | د، معيى الدين عزور            | الجير والاختيار في التفكير الاسلامي الحديث                |
| 155       | توفیق بن عامر                 | الصوفية والعقيدة الجس ية                                  |
|           |                               | <ul> <li>اب التفسير:</li> </ul>                           |
| 166       | سليمان المدنى                 | اتصاف أهل المساد ، بالنفاق والعناد                        |
| 171       | سليمان المدنى                 | `هل الضلالة ، عمى عن الهداية                              |
|           |                               | • من معاضرات الملتسقى                                     |
| 176       | كمال التارزي                  | موقف الاسلام من العقل                                     |
| 188       | معمد العربى تمسساغ<br>العتروس | اللغة العربية في جنوب شرق آسيا                            |
|           | - <b>-</b>                    | • in                                                      |
| 201       | معمد نسيب                     | الكندز . الكندز                                           |

# حـزب جبهـة التعريب السوطنى الحارس الامـين للاستمرارية الثورية (\*)



ايها الاخوة ، ايتها الاخوات ،

وفاء للعهد الذي قطعناه لشهدائنا الابراد ، ومواصلة لمسيرة ثورتنا الزاحفة ، وتتويجا لبناء صرح هذا الوطن المجبد ، ها نعن اليوم مجتمعون في المؤتمر الرابسع لجبهسة التحرير السوطني •

وبهذه المناسبة الناربخية دان الدلالة العبيقة بالنسبية لمستقبل بلادنا والتي تكتسى أهمية بالغة من حيث العرارات المصيربة التي ستنبنق عن مؤتمرنا هذا يطيب لى أن أرحب بجميع الاخوه المناضلين والاخوات المناضلات ، الذين جاؤوا للمشاركة في هذا البجمع النضالي العظيم .

ان مؤسرنا هذا ، بنعفد بعد ان ودع الشعب الجزائرى منذ شهر ، قائده ورائد ثورنه الرئيس الراحل هوارى بومدين ، فى أروع صورة من صور الاكرام والاجلال ، واحسن ما نخلد به ذكرى ابن الجزائر البار ، اخينا هوارى بومدبن رحمه الله ، هو وضع اللبنة الاحيره ى صرح مؤسسات دولتنا الفتية الا وهو انعقاد هذا المؤتس •

<sup>(\*)</sup>كلمة الاخ رابح بيطاط رئيس الدولة في افتتاح المؤتمر الرابع لحزب جبهــة التحرير الوطني •

وما التلاحم الشديد الذي شهدناه بين الشعب وقائده الراحل الاضمانا لاستمرارية المسرة الثورية -

ان الارث الوحبد والنركة الحقبفية التي بمكن ان ننركها لابنائنا ، هو ان نبث فيهم روح العمل من احل بناء بلد جدى ومحنرم يقوم عملي اسس منبنة لا تتصدع بزوال الرجال ولا نتاثر بالأحداث .

ذلكم هو الانجاه الذي سعت فيه السلطة النورية خلال السنوات الاخيرة من تاريخ ورننا المظفرة ، وذل كمن اجل اقامة دعائم متينة لتنمية بلادنا افتصاديا واجتماعها وثقافها ، من اجل ارساء قواعد راسخة لتنظيمها السياسي ٠

وان بناء مجتمع اشتراكى لا بمكن ان يتحقق الا بمنظيم سلطه ثورية تنصهر في النورة وتتعهد بالدفاع عنها بكل عزم فعلى هذه السلطه قبل كل شيء ان تكون الضامن الامين لاستمرارية النورة ، هذه الاستمرارية الني بنبغي أن قتواصل بعد زوال الرجال ، هذه الاستمرارية التي بجب أن تنجاوز أصعب الظروف واقساها • اخواني ، اخواني :

لقد كان حزب جبهة النحربر الوطبى بالامس ، الضامن القوى لثورينا المسلحة البي ستحتفل عن فريب بذكراها الخامسة والعشرين ، وسيظل اليوم وغدا والى الابد ، الحارس الامين والوحبد للاستمرارية الثوربة ٠

وستبقى ثورتنا المجيدة حية قوية على مر الزمن ، رعم الصعاب الى لا مناص منها في طريق مسيرتنا نحو بناء المجتمع الاشتراكى ٠

ان حزب جبهة التحرير الوطنى الذى استطاع ، فى أحلك الظروف التى مرت بها ثورتنا ، ان يتجاوز الصعوبات الظرفية العابرد ، ليفتح من خلال الحوار البناء سبيل الوحدة والعمل ، هو وحده الكفيل فى نظرى بان يضمن بقاء السلطة بين أيدى رجال مخلصين من أشد المناضلين صرامة فى أداء الواجب وأفواهم حرصا على الوفاء بالالتسزام .

وبما ان الصراحة والوضوح الصعبان اللنان يتمبز بهما كل حوار بين مناضلى هذا الحزب العتبد . فانه بجدر بنا ، في هذه المناسبة الباريخية . ان نتعرض لذلكم السؤال الذي طالما بردد على السنة المناصلين ، الا وهو ٠٠٠ لماذا هذا الفاصل الزمنى الطويل الذي دام حمسه عشره سبة بين المؤسر النالث الذي انعقد في سنة 1964 ومؤسرنا هذا الذي نعقده البوم ؟

وللرد على هذا السؤال بسعى قبل كل شيء ، التذكير ببعض الحقائق وتعض الظروف التي مرب بها بورتنا .

فيؤيمر سنة 1964 ، كان بنطوى على بذور كل المشاكل التي شهدتها بلادنا بعده ، وبوادر محلف اشكال المعارضة التي ظهرت ضمن فبادتها طوال تلك الفتره المؤسفة .

فعلا ، لعد يمكن الذاك رحل واحد من الالحراف بمجرى اللودة باللجوء الى المناورات الديماعوجية وسب البليلة بين جهاز الدولة وهناكل الحزب والسعى من أجل استعمال الجماعير الشعبة لندعيم حكمه الفردى •

دلك مو الدرس الفاسى الذي يمكن استخلاصه من يلك المرحلة الحرجة التي مرت بها ثورينا ٠

اذ أن عواقب بلك السياسة المبية على المغامره الفردية ، قد أصابت حزب جبهة النحرير الوطنى في صميم قوانه الحبة وقدرانه التنظيمية •

واذا كان من المنطقى أن ننولى قبل كل شيء مهام بناء مؤسسات راسخة للبلاد وخلق هباكل عصرية لدوليا الفنية ، الامر الذي يطلب طوال سنوات عديدة تعيئة كل طافاتنا ، حيث يمكنا خلال هذه الفيره من بأسيس المجالس الشعبية على مختلف المستويات ، من المستوى المحلى الى المستوى الوطبى ، واستطعنا أن تعقد مؤتمرات كل المنظمات الحماهيرية ، لنصل في نهايه المطاف لارساء فواعد سليمة ومتينة يرتك عليها مؤيمريا هذا الذي تعقده البوم .

كما ان انعقاد المؤتمر الرابع لحزبنا لم بكن ممكنا الا بعد تحديد اسس عقائدية واضحة المعالم ، وهو ما بم بالفعل مند أن صادف الشعب على المناق الوطنى الذي اصبح الخط العاصل بين من بقف بجانب البوره ومن بعاديها •

ان الحدث قد بطول حول الاسماب التي حالت دون عقد المؤتمر قبل هذا اليوم وحول دور الحزب في التوجية الاندبولوجي لتوريباً ، لكن المهيم والذي لا يستطيع أي أحد أن يبكره ، هو أن الطريق الذي أيتعناه قد أدى بنا فعلا إلى استكمال بناء المؤسسات الاساسية للدولة ويتوبجها تعقد هذا المؤتمر العظيم ،

وهكدا بنحق الوعد الاساسى الذي قطعة ببان 19 حوان 1965 ، رعيم كل الصعوبات الناحمة عن بناء دولة قوية واقامة اقتصاد عصرى عابية تلبية حاجات الجماهير الشعببة ، ورغم كل العوائق التي ظهرت بم التغلب عليها بقصل وعي شعبنا وتبصره ،

## أنها الاخوه المناضلون:

ان القياده الموربة الني بولت زمام الحكم في الملاد برئاسة فائدها الراحل هواري بومدين ، قد انهت اليوم هذه المهمة الخطيرة التي ادبها بكل كرامة وامانه ويحصل لها الشرف أن يتقدم اعصاؤها في هذه اللحظة الناريخية ، أمام المؤتمر كمناضلين من مناصلي جبهة التحرير الوطبي ، وسيشهد الناربخ على ان امتنا المجيدة قد استطاعت ان نواجه أصعب الظروف التي مر بها نطورها السياسي بخضوعها في كنف الانضباط والوحدة لتلك القواعد المقدسة التي سينها لنفسها .

ونلكم هى اهم عبرة مكن ان نستخلصها بخصوص سلوك شعبنا وتصرف قادته حلال الاشهر الاخيرة حيث تكاتف الجميع من اجل الحفاظ على استمرارية ثورتنك الخالسة .

#### \_ أيها الاخوة ، أنتها الاخوات :

انه ليس مى نسى ان اقيم الانجازات الضخمة ، أو استعرض الشوط الكبير الذى قطعناه على طربى سمنة البلاد منذ انعفاد المؤسر الاخير ، لان ذلك يبدو جلبا لو تفحصنا ميثاق الجزائر وفارنا بين اهمامات المؤسرين انذاك وبين ما نم انجازه الى حين صدور المبثاق الوطنى الذى اربغى بطموحات شعبها الى اعلى المستويات .

ولم بسن هذا النفدم الكبير الا بفضل نعبئة شعب بأكمله ، وبفضل التلاحم الموى بين فاده البلاد ومواطنتها على كل المستويات ·

واذا بعن لنا أن بعنز بالمرحلة التي بلغناها . فيبيغي أن نتفادى التركيز على الجوانب الابجانية دون أن بنوف عند اخطائنا لنستخلص منها الدروس المفيدة ، حيث أن التفييم الصحيح لما تحقق من بقدم ، والالمام الدقيق بالنفائص وبجوانب الضعف صفتان حبيدتان بجب أن بتحلي بهما كل مناصل واع .

ان هذه المنجزات لهى احسن رد على اولئك الذين كانوا داخل البلاد وخارجها يتكهنون بحصول فوضى سباسبه وتغيرات ايديولوجية اثر وفاة رئيسنا الراحل لقد رد الشعب بكل حزم واعتزاز على هؤلاء المغرضين بأنه لن يكون فى الجزائر اختيار آخر سوى الاختيار الاشتراكى وكما استطعنا ان تخبب آمال هؤلاء الشائئين الحاسدين بأن تمكنا من استخلاف القيادة السياسيه للبلاد حسب الطرق التى املاها علينا الدستور ، فانى مناكد من ان المؤتمر سيعرف كذلك كيف يرد على هؤلاء بقراراته الحاسمية .

كما اننى متيقن من ان مؤتمرنا هذا سيؤكد من جديد تمسكه المطلق بالميشاق الوطنى ، الذى صادق عليه الشعب بالاجماع ، وعزمه على تعميق المبادىء والتوجيهات التى جاء بها •

فلا بد ان نثق بأن المبثاق الوطنى عنى بما احتواه من وعود صادقة . وغنى بما سطره لابنائنا من طموحات كبيرة ، ولذ! لا يمكننا أبدا ان نتخل عما يأمرنا به ، دون أن ننكث العهود الني فطعناها على أنفسنا .

ان المهام الجديدة للحزب التي ستنبيق عن هذا المؤنير ، ستحتم بدون شك على جميع المسؤولين ان بفدروا اهمية حزب جبهة النحرير الوطنى حق قدرها ، فحزب جبهة التحرير الوطنية ٠

اما تمكين الحزب من الفيام بمهامه ووضعه في المكانة التي خصصها له الميثاق الوطني والدسنور فذلكم اول واجب على كل واحد منا أن يقوم به ، حيث أن الوظيفة السياسية للحزب ، المتمثلة في التوجمه والمراقبة بجب أن تمارس بصوره فعلية وجدية حتى بكون هذا الحزب الطلائعي في مسموى المسؤولية الملقاة على عاتقه .

وعليه فانه بقع على عاتق جميع مناضلى هذا الحزب أن بجعلوا منه حزبا قويا ، يرتبط مستقبله ارتباطا وثبقا بمستقبل البورة الاشتراكية ، وبكون في مستوى الامال التي نعلقها عليه ٠

## ايها المؤتمرون الافاضل :

لا يسعنى فى ختام كلمتى هذه ، الا ان ابارك مؤتمركم الذى يعقد عليه شعبنا كل آماله ، فليكن فى مستوى النفة التى وضعها فيه الشعب العظم ، وانى بالنظر الى الدور التاريخى الذى سيلعبه مؤتمرنا هذا اهيب بكم ان يضل الوفاء لرئيسنا الراحل رائدكم ، والتفانى فى بغية الخير والحق مرشدكم ، والتجاوب والانسجام شعاركم ، لان من ورائكم شعب متلهف لسماع قراراتكم التى سمحدد مصيره و ترفع كابوس الانتظار والقلسق .

وهناك في الجانب الآخر ، اخوة لكم في الصحراء الغربية وبجبهة الصمود مشدودة قلوبهم اليكم ، مرهفة اذانهم للاستماع منكم ، وهناك أشفاء واصدقاء يهمهم ان تصلوا

الى ما أنه عافدون العزم للوصول البه ، وكذلك كل الشعوب المحبة للسلام والعدل في العالم بعلق أمانيها ونطلعاتها فوق ربوغ بلادنا ·

اننا ابها المناصلون والمناصلات ، هذه الايام بمثل محط انظار العالم ومجال تكهياته وافتراضاته . لذلك عليما أن تكون مثلما كنا وسبكون أبدا ، رواد سلام وانصيار حق ومحبى خير . ولكنا أبصا حرب على النحلف . حرب على الاستعمار وكل أشكال الاستغلال والعبودية وحرب على التبييز العبصرى والظلم .

بعنى حزب جبهة النحرير الوطنى ، نحنى النورة الاشتراكية ، نحيى الجزائر ، المجد والخلود لشهدائنا الابرار والله ولى النوفيق ، والسلام علىكم .

# أعـز ما يفغـر بـه الجزائــرى: دينــه ولغتــه (۱)



الاخ رئيس المؤتـمر ، الاخ رئيس الدولـة ،

ايها الاخوة المناضلون ، أيتها الاخوات المناضلات ،

ها هى ثورتنا المظفرة تنجز وعدها وتستكمل بناتها التى شرعت فى ترسيخ دعائمها بخطوات ثابتة تحت لواء حزب جبهة التحرير الوطنى وبقيادة بطلنا الراحل هـوادى بومدين ، قائد مسيرتنا وملهم طلائعنا النضالية ، فهو الذى سخر كل طاقاته لبنـاء المؤسسات الشعبية واجهزتها القيادية برؤية سياسية واضحة وبصيرة نافذة تستمـد قوتها من روح الشعب وتعبر عن آماله وتطلعاته ،

انه لوعد قطعه المناضل العظم على نفسه في ببان 19 حوان 1965 بان نعمل حميما تعان وبروح من المسؤولية على بناء الحزب والدولة بعبدا عن الديماعوجية والشعارات الحلابة ولم يكد بمضى عقد من السنين حنى ارتفع البنيان منبنا عاليا بحميه ارادة الشعب التي جسدها بكل وضوح المبثاق الوطني والدسنور •

(۱) كلمة الاح محمد الصالح يحياوى ، عضو مجلس الثورة والمسؤول التنفيذى المكلف بجهاز الحزب ، في المؤتمر الرابع لحزب جبهة التحرير الوطني،

لقد آلت الفبادة السياسية للبلاد على نفسها أن تفى بالعهد مهما كانت الظروف لتبرهن لمن حامره الشك او نسرب الى نفسه الضعف والوهن ان النورة بقيادة حزبها العتيد جبهة التحرير الوطبى \_ كانب وما بزال \_ شديدة الاصرار على المضى قدما على طريق بطبين الميثاق الوطبى والدسنور وشديدة البمسك باختيارات ومكاسب لا محيد عنها مهما كانت مصاعب الطريق ٠٠٠

أنها الاحوة المناصلون .

لقد شا، القدر ال بعقد المؤسر الرابع لحزب حبهة التحرير الوطنى بعد ان ودعنا قائدنا المناصل الذى كان بتطلع مع كل المناضلين المخلصين والشرفاء الى هذا البوم العظيم الذى سينكمل فيه فيه الهرم السياسي للبورة ٠٠٠ فلم بدخر فقيدنا جهدا في تعييه الطافات وبدليل كل العقبات ويوفير جميع الظروف والإمكانيات لكى بلتقي هذا الجمع العظيم ويحفق مؤسرنا هذا اهدافه المنشوده ، واني لالمح روحه الطاهرة برفرف حوليا الآن بنارك مسعانا ويحينا على الالنزام بعبادي، البوره واحبياراتها الاشتراكية ويدعو المناصلين في كل المواقع الى النقظة والنعبية ويلاحم الصفوف لحماية مكانيب البورة ومواصلة المسيره بعزيمة اقوى وابعان اعمق حتى تنقى الثورة من الشعب والى الشعب والى الشعب .

لقد أدرك فائدا هوارى بومدان بان ما عرفته البلاد من فوضى فى مختلف المجالات تميزت بها السنوات الاولى من الاستقلال ننيجة الصراعات الجانبية والمناورات المختلفة لا يمكن الخروج منها الا ساسيس الهياكل واقامة دعائم دولة قوية تحكمها قوانين الثورة وتخضع لاراديها فى جميع المجالات وفاء للخط الذى سطرته قوافل الشهداء واستجابة لمطامع الجماهير ٠

وهكذا كانت حركة 19 جوان 1965 انتفاضة تاريخية اعادت الثورة الى طريقها الصنعيع ورسنت معالم البناء الاشتراكي بكل وضوح ٠

وقد كانت القضية الهامة والعاجلة هي خلق الظروف السياسية وتوفير الشروط الضرورية والإمكانيات اللازمه لانطلاق نهضه شاملة وحقيقية في اطار دولة شعبية وديمقراطية عصربة تستهدف بحقيق نقدم سريع يستفيد من ثماره كل أفراد الشعب والاكثر حرمانا منهم بوجه خاص لان التنمية السريعة والحازمة التي خاضتها بلادنا لم نكن \_ كما برهنت على ذلك الجازانها الكثيرة \_ مجرد نشييد مادى للهياكل والمؤسسات بل كانت فوق دلك استجابه لتطلعات الملايين من الفقراء والكادحين الذين النفوا حول ثورة فاتح نوفمبر الحالدة وعدموا لها أعز ما يملكون في انتظار ان بنجلي لبل الاستعمار والاستغلال ونشرق شمس العداله الاحتماعية على الجزائر الحرة .

ان هذه المهام دات الاولوية العاحلة التى بدخل في اطار منظور شامل لم تنس القيادة السياسية ان دعم بنياننا وحماية مكاسبنا النورية وبعزيز سلطة الشعب تعتم استكمال حلقات البناء السياسي لحزب حبه التحرير الوطني على أسس واضحة وقوية بعيدة عن المزابدات الجوفاء والاربجال والصراعات الهامنية . ولترسيخ تلك الاسس وضمان انطلاقه جديدة سليمة كان من اللازم أن بنندىء هذا البناء من القاعدة الجماهيرية العريضة المتمنلة في العمال والفلاحين والشبببة والجنود . هذه القوى التي هي منبع الثورة الاشتراكبة وحصنها المبيع وان بمواصل العمل على هذا المنهج وفق مراحل متلاحقه حنى يبلغ البنيان تمامه ، فبهذه الطريقة تضمن الثورة وجود رجال يعبرون باخلاص عن آمال الشعب ومطامحه ونكون هيئات حزب جبهة المحرير الوطني الضمير الحي الذي بستوعب الاختبارات الكبرى لثورينا الاشتراكية ويعبر عنها بصدق وامانة في ميدان التطبيق ويذلك فقط بلزم بنوجهات قائد الثورة الهواري بومدين الني أكدها في عدد من المواقف وفي كبر من المناسبات وخاصة في قسنطينة وتيزى وزو وتلمسان ، ان بلك الموجهات كلها تحث على ان يضب وعبا لتاريخها المجيد واكثرهم تجردا من الاغراض والاهواء وأقدرهم على المسؤولية المدريخها المجيد واكثرهم تجردا من الاغراض والاهواء وأقدرهم على المسؤولية ووعبا لتاريخها المجيد واكثرهم تجردا من الاغراض والاهواء وأقدرهم على المسؤولية وعبا لتاريخها المجيد واكثرهم تجردا من الاغراض والاهواء وأقدرهم على المسؤولية

واسبقهم الى النضحيه و بكران الذات وهى صفات لا بعرف الا من خلال الممارسة النضالية وسط الجماهير والسلوك النومى للذبن ينهضون بالمسؤولية ، فلا يمكن لاى شخص مهما كانت أهمنة الموقع الذي بحيلة أن بتجاهل حكم جماهير الشعب أو بقلل من قدريها على النمييز بين المناصل المحلص والكفء عن عيره ،

ان حدس الشعب لم يعطى، اطلاقا كما انه ان امهل قانه لن يهمل وباريخ ثورتنا ملى، بالشواهد والعبر على مدى قدره حزب حبهة النجرير على قرر الحبث من الطبب والحكم على الرحال من خلال ما قدموه من أعمال وقد أوضح بطلبا الراحل هذا المنهج عندما قال « بأن البوره في حاحه الى حزب نصم صفوقه حيرة المناصلين الاشتراكيين من وادا كان هناك من بمعالى على الحزب قسياني نوم نظري قبه أمنال هؤلاء باب الحزب ولا نفيح لهم بالسهولة التي بتوقعونها ٠٠٠ وسبكون الحزب طريقا نحسو المسؤوليات الفنادية التي لن تسعلها عبر المناضلين ، أننا لا نقرص على أحد الانخراط في صفوف الحزب ولكن المناصب القبادية بعناج الى الاحتكاك بالجماهير الشعبية ومناضل الحزب أقرب الجميع الى القيام بهذا الدور » ،

هذه هى بوجبهات رئيسها الراحل التى بعد في لفائنا هذا كل العادها ومغزاها وخاصة بعد أن تعاهد السعب فأطبة وهو يودع الفائد إلى منواه الاخير على مواصلة المسيرة بكل حزم وأصرار .

فبقدر ما عبرت جموع السُعب عن حزبها العملق أكدت وما زالت يؤكد تمسكها بكل ما ناضل من أحله الرئيس الراحل من تعلق بالنوره واختبارانها الاشتراكية واستمراريتها بقيادة حزب حبهه البحرير .

أيها الاحـوة المناضلون .

أيها الاخوات المناضلات

انيا نستحضر في هذه اللحظات التاريخية ونحن نضع اللينة الاخيرة في صرح مؤسساتنا النورية تراثنا النضالي العربق · المنواصل عبر التاريخ ·

ان شعبنا المكافح وقف فى صمود وثبات امام كل موجات الغزو التى عرفتها المنطقة وقاوم باستمرار وبحد السلاح كل الطغاة فلم تستطمع جبوش الرومان والوندال والبيزنطبين اخضاعه وتذويبه فى امبراطوريات أقيمت على المعسف والاستعباد بل قاوم الاحتلال ولم بمخل أبدا عن بطلعه الوطبى الى المحرد والانعناق وقد كان الاسلام أبلغ تعبير عن الممل البي آمن بها شعبا وأصدق تحسيد لمطامحه المتمتلة فى الحرية والعداله والمساواه فانضوى تحت لوائه واعنى مبادئه البي تحث على العدل والمساواة وبدعو الى النوره على الاستغلال والمسلط .

وهكذا استند هذا النراث النصالى الضحم الى فيم وتفالند أصبله بمثلت على مر الاجيال في الاقدام على النضحية والبيات في المعارك وطول النفس في المفاومة والبوره على كل أشكال السيطره والاستغلال ·

ولقد بجسدت هده الخصال البضالية الرائدة على الاحص عندما اصطدم شعبنا بأشرس قوة استعمارية استيطانية وهي في عنفوان طغنانها .

وادا كان عدم النكافؤ في العدد والعدة قد مكن قوات الغزو من كسب حولة في سيدى قرح قان ذلك الانتصار لم تنل من اراده الشعب الجزائرى في مواصلة المقاومة ورفض الهزيمة والاستسلام والدفاع عن كنانه وسيادته التي كانت تجسدها دولة قائمة البنيان تتمتع تهبيه وسياده تجاوزت في علاقاتها حوض البحر الموسط الي شمال أوروبا وعرب المحيط الاطلسي والفاره الامريكية دولة مزدهرة اقتصادبا وثقافيا ظلب البعثاث الدبلوماسية تنواقد عليها للحصول على الفروض والمعونة أو لطلب الصلح والحماية تلك هي الجزائر التي النف حول الامير عبد الفادر ورفعت لسواء المقاومة المسلحة طبلة سبعة عشر عاما لم سبطع خلالها الاستعمار الفرسي على الرغم من سياسة الاباده والبطش والحقد العنصرى ان يخمدها •

ولقد بقيت راية المقاومة الشعبية مرفوعة طوال قرن من الاحتلال الاستندادي دفع خلاله الشعب الجزائري أكثر من ثلثي سكانه واجه ابشع اساليب التجهيل والتفقير

والمسخ وظلب تلك الرابة تسغل من فائد الى آجر ومن جبل الى جيل فلا يكاد الكفاح يتوقف فى منطقه ركز فيها الاستعمار كل فواه حتى بندلع على أشده فى منطقبة اخرى فين الامير عبد الفادر مؤسس المقاومة الشيعبية فى تاريخنا الحديث الى المقراني الى أولاد سيدى الشيح الى لالا فاطبة وما بخلل دلك من انتقاضات آخرى وسيدت اراده الشعب فى مفاومة الاحتلال ورقص الاستسلام، وببين للملاحظ الفاحص ان هذه المقاومة الشعبية فى باريخنا الحديث الى المقرابي، الى أولاد سبدى الشيسيخ، طاقابها الحبة من الريف وسكانه المحرومين والمصطهدين الذين لا يترددون فى تلبيه ندا، الجهاد من أجل الكرامة الوطبية ومقدسات البلاد، كما تعبرت المقاومة أيضا بعياديها الشعبية التي كانت بتصدر الصفوف الامامية للمواجهة بقضل التجساوب بعياديها الشعبية التي كانت بتصدر الصفوف الامامية للمواجهة بقضل التجساوب الجماهيري ولم بحدث هذا التجاوب لغرص آخر عير أعلان الجهاد وبنظم المقاومة بل حتى العناصر التي ظن الاستعمار أنه جندها نهائيا للسير في ركانه عادت الى أصولها الجماهيرية في اللحظات الحاسبة واندمجت في الانتفاضات الشعبة و

وقد بقيت هذه الصفة الجماهيربة ملازمه للمفاومة الجزائرية وتبلورت كذلك في الحركة الوطنية الني ظهرت في الفره ما بين الحرب العالمة الاولى والثانية حيث توهم الاستعمار الفرسى انه من الممكن أن بصل الى مخططانه الاجرامية بواسطة القهسر والنجهيل والنففير في مرحلة أولى ثهم الاحتواء والغاء الوجود الوطنى نهائيا في مرحلة أخيرة وذلك عن طربق بطبق مخططانه الني أنخذت محورين أساسيين : أولهما تجريد الفلاحين الجزائربين من أراضيهم وتمليكها للدخلاء من المستوطنين الاوروبيين وثانبهما العمل باصرار على تحطيم البنية الاجتماعية للشعب وتقويض مقوماته الحضارية .

واذا كان النيل من المقومات الحضارية قد اصطدم بمقاومة عنيفة لم تنقطع أسلا فان انتزاع الاراضى من أصحابها قد أدى الى اقتلاع جماهير الريف من مستها الاصلى

وافقارها وجعلها تحت رحمة الملاكين الجدد من الدخلاء وقد أدى كسل ذلك الى اغتراب الشعب داخل وطنه وتفاقم البطالة واضطهاد أعز ما يفخر به الجزائرى هو دينه ولفته فاضطر عدد كبير من الريفيين الى البحث عما يسد الرمق بواسطة العمل عي مزارع الاوروبيين منجرعين مراره الاستغلال والاستعباد ، كما فرض على عسد آخر من انناء الشعب أن بغتربوا بحثا عن الرزق منحملين في مصانع الرأسمالية أشع أبواع الاستنزاف والاضطهاد .

وقد تفاعلت كل تلك العوامل وساعدت على تبلور الحركة الوطنية في تنظيمات اسبطاعت ان نعبر عن السخط الشعبى العارم ضد حراءات النجنيد الاجبارى وسياسة النجهبل والتعمير المنظم والاضطهاد وبغذبة المنازعات القبلبة بطبقا لسباسة ١٠٠٠فرق سيد/وقد بجاوبت بلك الحركة الوطنية بعمق مسع الانجاهات الاشبراكية وبوادر حركة البحرر العالمية كما تتحاوبت الانتفاضات التي عرفنها منطقتنا ميل انتفاضة عبد لكريم الخطابي وعمر المخيار وعبرهما ومع بيارات النهضة التي مناها حمال الدين الافغاني ومحمد عبده وغيرهم ٠

وهذا ما بفسر أن الحركة الوطبة لم بكن في محموعها تناضل من أجل تحريب الجزائر من بير الاستعمار فحسب بل كابت سيهدف على المدى البعيد تحقيق تهضية احتماعية وثقافية شامله تحرر الانسان من أعلال التخلف ويتضع ذلك من خلال سلسلة المؤسسات التعليمية والاجتماعية الشعبيه التي نشأت بحب سميع وبصر الاستعمار لانقاذ الهوية الوطنية وتحدى حالة الاحتماق المدر .

وقد بلغت الهجمه الاستعمارية أقسى درجات الوحشيه حلال أحداث ماى 1945 عندما بكالبت أجهزة القمع بعد أن ركعت أمام القوات الالمانية/على الجماهير الشعبية الني خرجت نهلل للحرية وتطالب بحقها في تقرير المصير والاستقلال فكان جزاؤها أن صب الجيش المهزوم نيران حقده على الصدور العارية ودمر بطائراته ودباباته المدن والقرى في استعراض للقوة لم نشهد له هذه المنطقة نظيرا .

とうとう こうかんきんないない

ولم مكن بد من أن سيخلص الشعب وطلائعة الواعبة البورية مسن أحسدان ماى 1945 وما سيفها البيانج الجيمية من والعمل السياسي وحده سواء أكان داخل ما يسمى بالنبرعية أم حارجها قد وصل إلى طريق مسدود ولذلك كان من الضروري العوده من حديد إلى صبعة بصالبة عميقة الجذور في برائيا إلا وهي المهاومة المسلحة التي تنظيق من قواعد سعينة بسيم بالنساطة والفعالية البورية ، فكان ميلاد حبهة النحرير الوطني هو المنطلق ليعيئة الجماهير وينظيمها ويوعينها وقياديها في معركة المصير الفاصلة ، وكان حيس البحرير الوطني الذي تكون أساسا من أكبر فئات النبعب حريانا وأشدها البعياقا بهذه الارض هو عضية الشعب العاصفة على الطغيان والاستغلال ، أن أنساق حيس البحرير من حماهير الشعب الكادحة في الارباف والمدن حملة حيشا بعجز أمامة قواب الاستعمار القريسي المدعومة بالجلف الإطلسي .

والانتصار الباريخي الذي حففه الشعب الجزائري لاينزاع حريبه من اعتى قوة استعماريه • كان يفضل النضحيات الصحمه والهائلة التي قدمها الشعب في أعظم ملحمه عرفها الباريح المعاصر من أجل استقلاله الا وهي مليون ويصف مليون مسن الشهداء

وفي عده اللحطة الباريجية بقف بكل احلال وحشوع أمام أرواح شهدائنا الابراد وبحبى بضحيات المجاهدين من رفاق السيلاح الذين قدموا أعز ما عندهم قداء لتحرير الوطن و ولما برعبوا عليه من أيمان لم تخامره ضعف واراده لم يراودها نردد في مواصلة معركة الشرف حتى البحقيق الكامل لاهداف التورة و

أنها الاختوه المناضلون ٠٠٠

ان موقعنا كماضلين في أي مسبوى كان لا يعقينا من النقد الذاتي وتقييسم حصيلمنا المضالبة التي بمد الآن على أكتر من ربع قرن فليس من المفيد في شيء أن تنغمي بالانجابيات وبغض الطرف عن السليمات لابنا بهذه الطربقة قد نخفي على

أحيالنا الصاعدة ما بمكن أن بكون فبه عبرة ولا تنقل البهم بصدق ما عرفته بلادنا من تجارب ان مثل هذا النفد والنقيم سيرفع بدون شك درجه الوعى والنفسيج السياسيين ادا اتصف بالنزاهة والموضوعية والبجرد النضالي ٠٠٠ فلا يربط بين الاشخاص والافعال ولا بصدر على حسابات وأهوا، شخصبة ان أكبر خطر يهدد الجزب البورى هو بكرار الاحطاء أو الاصرار عليها والبغنى بالابجابيات والاحتفاء بها ٠٠٠ واذا كانت ثورينا النحريرية في مسيريها المظفرة قد تعرضت لازمات كثيرة ولانها تجربة انسانية لا بخلو من المحاولة والخطأ ٠ وفي تقديريا أن بلك الازمات بعود الى العوامل النالية .

1 – ان جبهة التحرير الوطنى انطلعت في عملها الدورى بدون اطاؤ ابديولوجي مكامل بتضمن حلولا مسبعة للمشكلات الراهنة وتصورات نظرية واضحة للمستقبل فقد كانت الممارسة العملية هي الني تعرض حلولا معبنة للمصاعب المطروحة ولكن تلك الحلول كثيرا ما تقتصر على معالجه مؤقتة لوضعية يمكن أن تتجدد بشكل آخير أوفى ظروف أخرى مشابهة أو مغايرة •

2 - أن هياكل جبهة التحرير الوطبى لم تنظور دائما في تنظيماتها ومحتواها بالقدر الذي تعاظمت به الثورة واتسعت ميادينها وكبرت واجباتها مما جعسل الننافصات تتراكم في مستوى القمة البي جمعت عددا من الانجاهات المتعابشة الى حد ما والمتفقة على قضية النحرير الوطنى فقط مع اختلافها في المحنوى الانديولوجي إلذي ينبغي أن بنخذه هذا النحرير فيما بعد ٠

3 ــ ان جبهة التحرير الوطنى باعنبارها التنظيم السياسى الــذى قاد تــودة السحرير كانت تجمع بين صفوفها القيادبه كل المؤمنين بالكفاح المسلح ولم يكــن لهذا التنظيم قواعد انضباطية مفصلة شمل القمة والقاعدة على حد سواء فقد كان المرحع الاول هو البيانات العامة التي لا نتضمن في الغالب تفاصبــل دقبقة نمنع التاويل والجدل حول الاسالب والاهداف • وقد أدى هذا النقص الى غموض مفهوم السلطة وعدم فهم حدود المسؤولية •

4 ــ لم بكن من السهل ممارسة المركزية الديمقراطية في حزب خرج من حرب ضروس فقد فيها حرم مناصليه وأقبل على مرحلة البناء وهنو ما يستزال في دور الناسيس ولذلك لم بكن المرافية والمحاسبة والمنافشة الديمقراطية البناء بتم يطريقة عادية داخل بنظيمات حيهة البحرير الوطبي ومستويات المسؤولية من القاعدة الى القية وضمن بقاليد مسطره فقد كاب القرارات بنائير أسلوب وظروف السريسة الني اقتصيها مواحهة العدو والاستعمار تتبحذ في أعلى المستويات أثناء حرب البحرير ولا بشارك فيها الفاعدة الواسعة لجمهة التحرير الوطني بالقدر الكافي بل قد تقتصر مشاركيها على محرد الإعلام وهذا ما حمل الإزمات بستفجل في قبة الهرم وتبقي في الغالب محصورة فيه ولا يؤير على الفاعدة لابها لا يعرف من بلك الإزمات سينوي أصداء عامضة وقد ازدادت عدة النقائص حدة في السيوات الاولى للاستقلال بتيجة النسرع والارتجال والإعتمام بالمساكل الناتوية بالتسرع والارتجال والإعتمام بالمساكل الناتوية بالتسرع والارتجال والإعتمام بالمساكل الناتوية بالمنتقلال بيجة التسرع والارتجال والإعتمام بالمساكل الناتوية بالمنافقة في السيوات الاولى للاستقلال بتيجة النسرع والارتجال والإعتمام بالمساكل الباتوية بالمنافية بمنافية بالمنافقة بالمنافرية بالمنافقة ب

ان هده الملاحظات العامة لا سيبهدف بقد أسحاص أو تمجيد آخرين واتما هي أمحاوله مخلصة ليحليل أوضاعا من خلال بحرية آن الاوان لنفييمها ودعم ايجابياتها وبقادي ما اعتراعا من عبار وهي نشيق طريقها طبلة سنوات حسرب التحرير وما أعقبها ١٠٠٠ وبقول محاولة مخلصة لاسا حميعا كمناصلين سيأي بوم يقيم فيه غيرنا أما بقوم به من عمل وبحكم الباريح فيه لما أو علينا وعبدئذ سينجد الإجبال الفادمة في خلاصه تحربينا النصالية بلك الروح الجربئة التي فجرت نورة التحرير الكبري ونلك المعاني السيامية والافكار الرائدة التي استمرت منذ دلك الحين نقود النسورة وتحميها من الانكسار والتعهير وبمدعا بعناصر القوه والاستمرار والتجديد وتحميها من الانكسار والتعهير وبمدعا بعناصر القوه والاستمرار والتجديد و

لعد ادرك العبادة السياسية للبلاد ان تسبيد حزب حبهة التحرير الوطيني مرهون تشرطين أساسيين بيميل أولهما في القيام بفرز تلقائي يبيرز النخبيب الطلائعية للمناصلين الاكثر البزاما بالبورد الاشتراكية والاقوى إيمانا بالجماهيد

أبها الاحسوة المناصلون

والاشد ارتباطا بوافعها وبجاوبا مع مطامحها لان البصال من أجل بعمين مكاسب الثورة واثرائها لا يمكن أن بكون الاعن افتناع وطواعه ومن حلال الاطار المظامى وبروح الالتزام بقضانا الجماهير .

وأما الشرط المانى فهو الانطلاق فى بنا، حزب جبهه النحرير الوطبى انتداء من القاعدة اللى نبدل أساس كل بنا، سلم وحلق بيار من النفاعل بين القبة والقاعدة وهذا بدل حصر السلطة فى القبه وعزل القاعدة وقد وحد هذا المفهوم النورى نطبقه ألواسع قلم تمض سبوات قليلة حبى بعنات كل قوات الشعب الحيه فى المنظمات الجماهيرية التى حمعت بين صفوفها العمال والفلاحين والمجاهدين والشباب والسباء ومعتلف القطاعات المهينة وقد عرفت هذه العملية حدلية منقطعة النظير تجاوزت لحوار التقليدي بين مسنوبات المسؤولية ودرجات السلطة فقد كان كل مؤيمر من بؤنمرات المنظمات الجماهيرية منطلقا حديدا بجدد بقس النوره وبعكم خطوابها كما وكد ذلك اللوائح والتوصيات التى صدرت عنها وعبرت عن احماع المشاركيين وكد ذلك اللوائح والتوصيات التى صدرت عنها وعبرت عن احماع المشاركين مناسب التي يحرص مؤنمرنا على لنمسك بها وتمهيد الطريق لوضعها موضع الننفيذ فهي جزء لا ينفصل عن نضال لنمسك بها وتمهيد الطريق لوضعها موضع الننفيذ فهي جزء لا ينفصل عن نضال عزب حبهة النحرير الوطني كما عبرت فواعده الجماهيرية وهو أيضا ترجمة أمينة شاكلها ومطامحها به

أبها الاخبوة المناضلون ٠٠٠

لم تكد تستلم القيادة السياسية زمام الحكم حتى اتجهت بكل قواها وحندت كل كاسات البلاد لوضع أسس الدولة العصربة ومؤسسانها القاعدبة وابجاز النعهدات مى نضمنها بيان 19 جوان 1965 بافامة دولة اشنراكيه ذات هبه وسيادة لا نزول وال الرجال وتعمل على تحقيق الرفاهبة لكل ابناء الشعب ٠٠٠ وبناء على ذلك بربيب الاولويات ووضع في مقدمتها نشيبد دولة حديثة نصمن مكاسب التسورة حمى استقلالنا الوطنى وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة للسميه الشاملة وحمى استقلالنا الوطنى وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة للسميه الشاملة وحمى استقلالنا الوطنى وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة للسميه الشاملة وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة للسميه الشاملة وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة السميه الشاملة وتحمى استقلالنا الوطنى وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة السميه الشاملة وتحمى استقلالنا الوطنى وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة السميه الشاملة وتحمى استقلالنا الوطنى وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة السمية الشاملة وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة السمية الشاملة وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة السمية الشاملية وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة المسمية الشاملية وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة المسمية الشاملية وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة المسمية الشامة وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة المسمية الشامة وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة المسمية الشامة وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة المسمية المسمية الشامة وتكون في نفس الوقب الاداة الفعالة المسمية المسمية وتكون في المسمية وتكون في المسمية المسمية وتكون في المسمية وتكون ف

وهكذا عملت القيادة السياسية باشراف المناصل الفقيد وبحث قيادته على استعادة السبطرة على ثرواتنا الوطنية فيادرت بناميم المناحم والنبوك وشركات التأمين واعادة التامين والوحدات الصناعية وقطاع المحروفات وحاضب في ذلك معارك قاسية خرجت منها منبصرة بالرغم من كل الضغوط والبحديات ومحاولة الحصار والتشكيك في فدرة الجزائر على الاصطلاع بمسؤوليات هذه ألفظاعات الحيوبة وقد سبجل التاريخ بكل فخر واعتزاز صمود عمالنا واطارانيا في بلك المعركة الحاسمة ووعيهسم بمل فخر واعتزاز صمود عمالنا واطارانيا في بلك المعركة الحاسمة ووعيهسم بسيؤولياتهم الوطنية ودقعهم البحدي بالتحدي والتحدي التحدي التحدي التحدي بالتحدي بالت

ولفد أعطب هذه العملية اليورية الجربئة استقللال السياسي محنواه الحقيقي كما أكد دلك الرئيس الراحل على اعتبار أن الاستقلال السياسي بدون النحكم في ثروابيا الوطينة والنخلص من البيعية بظل محرد استقلال شكلي .

وسكما كان للورة الجزائرية بعدها العالمي السهم بضال الشعوب كان لهذه العملية صداها الواسع وأنرها الفعال على مسبوى كفاح العالم البالث في القضاء على احتكارات الكارسل العالمي واعاده بقسم المواد الاولية وتحقيق أقصى الاستفادة منها والمطالبة بنظام اقتصادى دولي حديد بقوم على بنادل المنافع ويوازن المصالح وهكذا فان الجزائر الني حرحت من الحرب منخية بالجراح فد وفرت الشروط الموضوعية وهيأت الارضية الصلبة لحوض معركة البنمية الشاملة ، في اطار الاختيار الاشتراكي ولم يكد بمصى بضع سنوات حتى أرست بلادنا قواعد الصناعية وارتفعت المداخن بيشر بفجر النوره الصناعية وتحولت جميع مناطق البيلاد الى ورشة عمل كبرى بفضل سياسة النصبيع الجهوى واعادة يوزيع الدخل وفمن ارزيو وسكبكدة الى الحجار وروبية الى الونزه برنفع منارات الصناعة وتستثمر موادنيا الاولية بفصل السواعد الجزائرية ولصلحة الجماهير الشعبية و

ان حشد كل الامكانيات ونسخيرها للخروج نهائيا من مرحلة التخلف كـــان يستلزم حتما أن يحظى الربف باهتمام الثورة فهو الذي تحمل اقصى أعبائها وكان

₹,

مهدها الحقيقي الاول وفضلا عن ذلك فان الاهتمام بالريف يندرج ضمن رؤيت شاملة ومتكاملة لعمليه التنمية و باعتبار ان البوره الزراعبة خلافا لبرامج الاصلاح الزراعي التي عرفتها بعص البلدان البامية سينهدف تغيير ذهنية الاسبان ومعيطه حي آن واحد فمبدأ الارض لمن يخدمها والفضاء على رواسب الاقطاع واقتلاع جذور النزعات البرجوازية والطفيلية وخلق علاقات جديدة افتصت نصفية ( الخماسة ) من ريفنا الى الابد في مبدأن الزراعة والرعي فلا بمكن في مجنم اشبراكي وفي ألريف الجزائري بالذاب أن بعش فئه فليلة من الباس في تحبوحة من العبش في المدن وتمسى عرفي المزارعين والرعاة الكادحين لان البوره في هذه الحالة تكون قد ينكرت لنفسها وحادث عن سيبلها ٠٠٠ ان البوره الزراعية لم يكن مجرد اعادة وزيم الارض والغاء الخماسة ٠٠٠

لقد كان دلك محرد بداية ليكوس الانسان الجزائري الحديد الذي يتمنع بحقية المشروع في حياة كريمة وقاء لعهد اليورة وارواح الشهداء وهكذا انطلق مشروع الالف فرية التي بربط عددا كبيرا منها اليوم حزام الرحاء في الريف الجزائري فالقرى الفلاحية التي ينبشر اليوم في ربوع ربقيا انها هي المعالم الكبرى لجزائسي النورة الاشتراكية التي لم يليجيء حتى في أخلك الظروف واقساها إلى اختيسار الجنسول السهلة ٠

## أيها الاخوة المناضلون:

ان تشييد هياكل الدولة وتنظيمها على أسس عصربة لا يحقق نتائحه المرجوة الا استكمل ببناء الانسان الذي هو هدف كل تقدم وتنببه ولذلك سخرت الشورة كل امكانياتها لتطبيق ديمقراطية النعليم وتكوين حيل مؤمن بالثورة ومتشبع بأنبل ما في تراثه من قيم ايجابية وازداد الاقبال على الثقافة والعلم حتى أصبحت الحاجة لل الكتاب لا تقل عن الحاجة الى الحبز وما انتشار المدارس في أقاصي الربف وعسل

سفوح الحبال وفي كل شارع من شوارغ مدينا وفرايا وتسبيد الجامعات والمعاهد لنخريج اطارات في أحدث التحصيصات العلمية والنفسة الادليل على ما حفقته الجزائر في هذا الميدان في سيوات فليله عبر أن هذا الاستثنار الكمي للتعليم تنبعي أن يدعم أكثر فأكثر بتحسين الكف وربط التكوين بالتنمية واحتياجات الثلاد ولي يكون دلك بالامر الصعب لانه أدا كانت بعض مؤسساتنا الاقتصادية لم تصل في بدايه الامر الى طافيها الفصوى و فانها في طريقها الآن الى الرقيع من كفايتها الانتاجية ولما أنيا لا تسبيل في أن مؤسساتنا التعليمية سينظيع مقصل الحزم وآلعزيمية والصادفة وان يوفي أن مؤسساتنا التعليمية بسيطيع تقصل الحزم وآلعزيمية القيادة والانتقال المعلن المرفقة إلى يوفي التوازن المطلوب بين الكم والكنف ويواصل العمل على يرفية لفينا الوطنية ودعمها في كل محالات الحياة والدون أن يستبينا ذلك ما يحدث في عالمنا المعاصر من نقدم بنيغي علينا أن بلاحقة وأن تصل الى تحقيقية بانفيسنا في أفرت الاحال والمنافقة المنافقة المنافقة

ان ما اشرابا الله من اعمال عظیمة ، لیس سوی امیلة من الانحازات الصخصة الني حققها الله و الله

ان المبادى، والمنطلقات الى نصبتها المساق وصادق عليها الشعب بالاجماع قد حددت نظريقة صريحة آفاق المستقبل وقطعت الطريق بهائنا على كل المتشككيين والمتربصين بمكاسب بورينا الاستراكية ٠٠٠ من الطب المجابي الى النسيسير الاشتراكي للمؤسسات الى النطوح والحدمة الوطنية والنورة الزراعية ٠ فقد وصلت نورينا كما قال المناضل الراحل نقطة اللارجوع وبلغت أشدها وتسلحت بمؤسسات ومواييق سناهم السعب مناشرة في وضعها وابرائها وهو أيضا قادر غلى حمايتها والدفاح عنها في كل الظروف بواسطة مؤسساته السعبة ٠

ولقد حاءت هذه المؤسسات بكملة للعمل الواسع الذي فامن به القيادة السياسية في محال ارساء اسس المحتمع الاشمراكي واستكمال شروط بنائه اذ لا بكفي وضع

تلك الركائز المادية دون ان تتوفر لها وسائل حمايتها والاطر النظامية التي نستوعب جوانب هذه العملية الثورية الكبرى وتحافظ على ديناميكيتها في خطها السليم • فكانت البداية بانشاء المجالس البلدية شروعا عملبا لتجسبد سلطة القواعد الشعببة باشتراكها في مسؤوليات التخطيط والسبير والتنفذ وحين بواصلت هذه الحطوات بانشاء مجالس الولايات ومجالس العمال في الوحدات الابناجبة الزراعية والصناعية والمجلس الوطني فانما كان ذلك تحقيقا لمبدأ ممارسة الشعب للمسؤولية بواسطة ممثليه على مختلف المستويات ومكذا فان الثوره جعلت من القوة العاملة في المدن والارياف المصدر الذي يصنع القرار الاقتصادي والسياسي من خلال تلك المجالس ويربط الجماهي الكادحة مصلحة ومصيرا بمكاسبها وانجازابها ذلك ان شكل المؤسسات الاشتراكيه ومجالس العمال الذي اختار بهالثوره كاسلوب في بنظم الحياة الاقتصادية والاجتماعية والذي حول من كانوا يعرضون فوة عملهم في أسواق الاستغلال الى منتجين ومسيرين ومسيرين

ونقول انه عادر على ذلك وعلى حماية نفسه بنفسه على الرغم من النقائص التى ظهرت في ميدان تطبيق النصوص حيث فسح المجال لاجتهادات حاولت عن قصد احيانا وعن غير قصد أحيانا اخرى النيل من هذا المكسب العظيم .

ولابد في هذا المقام من الاعتراف بأن حزب جبهة التحرير الوطنى هو الآخر قسد تسبب في توفير الجو الملائم لظهور تلك النقائص وذلك بتقديمه مرشحين لا تتوفر فيهم كل الشروط والمقاييس المطلوبة وسرعان ما بفنر حماسهم أمام الضغوط وبريسق الاغراءات عير أن كل النقائص التي عرفناها في هذه التجربة من خلال الممارسة مهما كانت ومهما كان مصدرها لا ينبغي أن تأخذ في الاذهان ابعادا وتفسيرات مميزة بن ينبغي وضعها في اطار اثرام التجربة نفسها واعتبارها نتيجة طبيعية لتجربة فتية وضعها في اطار اثرام التجربة نفسها واعتبارها نتيجة طبيعية لتجربة فتية و

ولقد برهن النصوب على الدسنور والانتخابات الرئاسية على مدى تعلق الشعب بثورته ومؤسساته الشعب ومدى بصبحه السياسي ووعبه بابعاد المعركة التي تخوضها الجزائر صد النخلف والاستغلال .

## أبها الاخوة المناضلون

ان المعركة المنعددة الحمهات والمليئة بالتحديات لم يمنع الجزائر من القيام بدورها الرائد في الكفاح ضد الامبريالية والرحعية والاستعمار بكل صورة واشكاله فقد عملت بلادنا في كل موقع ودوى صويها على كل منير بداقع عن المضطهدين ونشد ازر المكافحين ولا تخاف في الحق لومة لائم فلم ببردد الجزائر في فتح صدرها للمناضلين من أجسل القضايا الاسيانية العادلة واعتبرت أن من واحبها كبورة اشتراكية أن تكون فيلسة لكل حركات النحرير في الوطن العربي وأفريقيا وآسيا وأمريكا اللانينية وحتى أوروبا .

وكما لم تخف بلادنا يوما من الابام ما قدمه ونقدمه من عون مادى ومعنوى لهذه المركات المحررية ، فانها بؤمن بأن هذه المساهمة لا بعنى تصدير الثورة أو التدخل في شؤون الغير أو الن على أى كان • لانها تعنقد ان قضابا التحرر واحدة اينما كانت على وجه الارض ، وأن حق بقرير المصير مبدأ اسباني أقرنه المنظمات الدولية ونصب عليه المواثيق الاممية والجهويه , ومن هذه المنطقات ونلك المبادئ ساندت بلادنا شعب الصحراء الغربية في كفاحه العادل ضد النزعة الاستعمارية التوسعية ونبنت قضية شعب فلسطين الذي بكافح في صمود صد الاستعمار الصهيوني الاستيطاني ، كما وفضت سياسة الاستسلام والحنوع التي تدفع الامة العربية ثمنها من أجل كرامتها وحقها المشروع في استعادة كل الاراضي العربية المغتصبة ، وهي لم تال جهدا في وحقها المشروع في استعادة كل الاراضي العربية المغتصبة ، وهي لم تال جهدا في وزيمبابوي وجنوب افريقيا تلك الافلبات المتواطئة مع الامبريالية العالمية لاستعباد والسعوب باسم التفوق العرقي •

ان مساندة هذه الحركات والتعاطف معها لا يرتكز على حسابات تكتيكية مؤقتــة ولا يستند الى مواقف عاطفية عابرة بل هو مسنمد من صميم تراثنا النضالى العريق وقيم شعبنا وتجاربه في الكفاح •

فهذه المواقف الثورية والمحريرية نشكل منظورا ينجاوز الحدود والمصالح الحاصة ليتناول القضايا الانسانية المستركة ، فلم مكن معركة ناميم المحروقات وكسر شوكة به الاحتكارات العالمبه والصمود بقوه أمام كاربيل الشركات المعددة الجسيات الاحلقة من حلقات النضال الاصيل والمنسجم مع منطلقانا السياسية في الداخل و لقد تصدت الجزائر بقوة ورفعت صوبها المدوى ضد جشع العالم المصنع الذي ينقسل المواد الاولية من البلدان النامبة بابحس الاثمان ليعبدها اليها مصنعه فيشتريها باضعاف تكلفتها الحقبقية والمنطقة المقبقية والمنطقة المقبقية والمنطقة المقبقية والمنطقة المقبقية والمنطقة المقبقية والمنطقة والمنطقة المقبقية والمنطقة والمنطقة

ان هذه المعركة الني خاضتها الجزائر بنيع من ايمانها القوى بعلم الانحياز الى المسكرات وبضرورة اقامه جسر من الحوار والنفاهم بين الشمال والجنوب ودعسم التعاون بين الشعوب حتى يسود السلام والامن وتستطيع الدول بغض النظر عين حجمها ، أن تحافظ على استقلالها وسيادتها الوطنية لان علم الانحياز لا يعنى البقاء في موقف المتفرج بل العمل في اطار السيادة الوطنية على اقامة تعاون دولى خال من كل الاحكام المسبقة والنوايا السيئة وفي هذا النطاق ما فتئت الجزائر تعمل بجد على بناء مغرب الشعوب ولم تتخل ابدا عن انتمائها والتزامانها تجاه الاشقاء في الوطن العربي فقد كانت في مقدمة من لبوا النداء وستبقى وفية لهذه الالتزامات في جبهة الصمود والتصدي غير معترفة بسياسة الانهزام والاستسلام كما ستبقى بلادنا منتمية الى القارة السمراء ومتضامنة مع شعوبها المناضلة لان هسفه المواقسيف والانتماءات تطابق تجربتها الثورية وتعبر عن اختياراتها الشعبية ومسطرة في ميثاقها الوطني ٠

أيها الاخبوة المناصلون،

لعد الجهد العناله منذ سنوات إلى بنا، دولة عصرية قوية تنمتع بالاستقسرار الداخلي وبعظى بالاحترام على الصعيد الدولي وبعيات كل القوى لتمهيد الطريق لكى بخرج مجمعها من وصعية البخلف الموروث ولذلك بركز الاهتمام على وضع دعائم الثورة الصناعية وبنظيم احهزه الدولة والمهوض بالريف في جميع المبادين والشروع في السيطرة على البكولوجيا وبناء المؤسسات الاقتصادية والاجتماعية والثقافيسة ويزويدها بالامكانيات الصرورية للعمل الا ان هذه الهباكل والمؤسسات لا يمكن ان بعطى مردودها وبطهر فعاليها ودورها الايجابي في الننمية الا ادا وضعت في اطار منظور سياسي منكامل وسارت وفي الاحتيارات والمباديء التي تنبياها البلاد بالمنظور سياسي منكامل وسارت وفي الاحتيارات والمباديء التي تنبياها البلاد بالمنظور سياسي منكامل وسارت وفي الاحتيارات والمبادئ التي تنبياها البلاد بالمنافق المبادئ المنافق المباديء التي تنبياها البلاد بالمنافق المبادئ المبادئ المنافق المبادئ المبادئ

أما وقد أستوف الدولة أهم مؤسساتها الفاعدية السياسية منها والاقتصادية والنفافية والاجتماعية فأنه بأت من الطبيعي أن تنجه الجهود المكنفة كلها بحو الحزب نغبة بنظيمة وأقامه هناكله انطلاقا من منطلعات المرحلة الحالية واستعدادا لمؤتمسين حزب جبهة التحرير الوطني الذي يمثل فمة البناء السياسي والايديولوجي والحلقة الرئيسية في سلسلة المؤسسات القبادية .

وقد جاء تنظم الحزب واعادة هيكلنه الطلاقة جديدة هامة في مسيرته أذ أنه ساعد على دعم العمل الحزبي وأعطائه مفهومه الايديولوجي والتنظيمي المتكامل ذلك أنه لم يكن ممكنا بأي حال من الاحوال نصور انفصال هذا العمل عن الواقع السياسي والثقافي والافتصادي والاحتماعي الذي تعيشه البلاد والذي ينبغي أن يكون انعكاسا لارادة الحزب باعتماره مصدر النشاط الابديولوجي الخلاق وباعتباره دليل الشورة وأدانها في مجالات الفياده والنخطيط والتنشيط •

ومن هنا فان الامر لم يكن يعنى اعادة تنظيم الحزب وهيكلته كهدف في حد ذاته بن بعنى اعطاء الهبكلة والتنظيمات الجديدة الفعالية والحيوية اللازمة لكي تثبست

وجودها فى مواقع وساحات العمل الثورى من أجل منابعة وتوجيه مهام البناء الاشتراكى وفق الاهداف الناريخبة الثلاثة لنورتنا كما حددها الميناق الوطنى وهى دعم الاستقلال الوطنى واقامة مجنم متحرر من استغلال الانسان للانسان وترقيبة الفرد وتوفير أسباب تفتح شخصيته وازدهارها ·

واذا كانت هذه الاهداف تجسد استراتيجية العمسل السباسي في المرحلة المستقبلية وعلى المدى البعيد ، فان المرحلة التي الطلقت فيها عملبات تنظيم الحيزب والتي أولاها الرئيس المناصل هواري بومدين عابة بالغة ، هذه المرحلة تعد عسل الرغم من فصرها مرحله حاسمه في حياة حزب جبهة التحرير الوطبي ، اذ تطلبت تجنيد كل الطاقات والكفاءات في هيئات الحزب القاعدية والقبادية وفي المنظمسات الجماهيرية من أجل مزبد من النعبئة والنوعية في صفوف المناضلين ، هذا من ناحبة ومن ناحية أخرى كان لابد ان نسبعد لمؤسرنا هذا بمراجعة هياكل وتنظيمات الحزب على المستويات المركزية والمحلبة واقامة ببيانه على كل الاصعدة ضمسن منظسور استرانيجي شامل بسع تجديد الإعتبار للوظائف الحزبية واسترجاع الثقة الكاملة في فدرة جبهة التحرير الوطني على فبادة النورة اليوم بنفس القدرة التي قادت بها في الماضي معركة التحرير ، وبما أن البنبات كيفما كانت صلاحياتها للمهام المنوطة بها وكيفها كان تكيفها مع طبيعة العمل المطلوب منها ، إنما تستمد قيمتها الكبرى أولا وقبل كل شيء من نوعية العناصر التي نمارس فيها الجهد النضائي

ومكذا تمكننا فى هذه الفترة القصيرة من جعل الحزب ساحة لقاء لكل الطاقات الحية فى البلاد ومركزا يستقطب الكفاءات ويصهرها فى اطار نضالى قوى ومتكامل يمكنها من استيعاب القاعدة النظرية التى تنطلق منها نظرتنا للمجتمع الاشتراكى وتمنحها وحسدة التصور .

وانطلاقا من هذه الاعتبارات كلها تم الشروع في تنظيم الهياكل الحزبية ضمن منظور شامل لطبيعة المرحلة التي يواجهها العمل السياسي وقد جرى التفكير على

هذا الصعبد تحبث تكون البنات في مستوى المسؤوليات الجديدة متجاوية مسع ما ينطلبه العمل الجزيي من ديناميكية فعاله تعبدا عن أساليب الننظيم العقيمة التي تؤدى حنما أما إلى الهامشية والعزلة أو إلى الازدواجية وتداخل الاختصاصات الامر الذي يفضى على الجهود المدولة وبحول دون تحقيق الاهداف المنتظرة .

واعسارا لهذا المحلس . فقد انشنت اللجان المركزية للحزب لنغطية مجمسوع النشاطات الوطنية ، وشكلت من منفرعين للعمل في الحزب ومن عناصر غير متفرعة ممن بنولون مناصب المسؤولية في أجهزه الدولة ، وقطاعات الانتاج أو "بمارسون \* مهمان في المؤسسات النقافية والاحتماعية والاقتصادية بدحل في اطار صلاحيات اللجان المركزية

ولفد بعاويت عناصر الفئيين باخلاص على يحقبي استفاده قصوى من هذه الصبغة الجديدة للعمل وكان من نمسار دلك الجنهد المنكامل بلك الدراسات التي أعسدت وقدمت إلى اللحنة الوطبة التي كلفت بالاعداد لهذا المؤيير وهي دراسات شملت مطاعات الاعلام والنفافة والنكوس والشؤون الاقتصاديسة والاجتماعية والقضايا النظيمية والعلاقات الدولية ٠٠٠

## أيها الاحوه المناضلون

ان الاهمبة الاستراتيجية لنا، حزب فوى بعكس في محتواه الاجتماعي تقدم النوره وينشر فكرها الى حميع الفطاعات ويكون متواجدا في جميع المجالات جعلتنا نحرص منذ التكليف بهذه المهمة وطبقا لنوجبهات المناضل الكبير هوارى بومدين على أن نجعل من هذه الحركة الطلائعية العتبدة اطارا للقاء جميع الطاقات المناضلة والارادات المخلصة الملتزمة بالمبثاق في وحدته وشمولة ، ومن هنا كانت الصيخ التنظيمية التي أوجدناها على المستوى المركزى وفي القاعدة ، وهي صيغ مكنت من استبعاب جميع الطاقات الملتزمة والقادرة على المساهمة والاستفادة من امكانياتها في تعزيز دور جبهة التحرير واداء المهام التي حددها الميثاق الوطني ٠

ان توسيع القاعدة التنظيمية للحزب وانفتاحه على اوسع الطاقات النضاليسة وخاصة في مؤسسات وأجهزة الدولة لا بعنى بغلب الكم على المقايبس الاساسية وانها هو استجابة لضرورة أبصال نوجيه الثوره الى مختلف مواقع الفكر والانتاج والنسيير وتحقيق وحدة الفكر والعمل لان بفاء الاطارات المسيرة \_ في تصورنا \_ خارج الهياكل النظامية للحزب ، خطر على النورة وعلى الاطارات نفسها ، فوجود الاطارات داخل الهياكل النظامية هو الذي يمكن من نفادى حطر الانحراف والانفصال عن فكر الثورة وسياسنها وينيح لهذه الاطارات بحكم موقعها المجال الطبيعي للابداع والنفاعل بين الفكر والممارسة والمساهمة القعالة في اثراء بجربة النوره .

لان الاطار كما يؤكد المبناق الوطنى « اما أن يشكل عائقا للجهود المبذولة مى سبيل الننمية واما أن بكون العكس من ذلك فوة دفع للنورة وعلى ضوء تصرفانهم وسلوكهم تحكم الجماهير على مدى سلامه الحركة النورية معنويا وسياسيا ، •

فالاشتراكية لا بحففها الا وحود اشتراكيين في مواقع المسؤولية ، هنا ألوجه تحية تقدير لكل الاطارات الني عملت بجهد مخلص ، وبصمت ، ومن خلال موافع المسؤولية والعمل ، على انتصار النورة في معركة البناء الاشتراكي ، وكسب التحدي الكبير في مواجهة النخلف ودعم سباسة الاعتماد على النفس والاستقلال الاقتصادي ، وهكذا وكما انتصرت الثورة في المعركه التحريرية بفضل عبقرية وتضحية أبنائها ، انتصرت في معركة البناء الاشتراكي أيضا بفضل العزيمة والارادة المخلصة لابنائها المناضلين وغيرتهم الوطنية على مكانة وسمعة الجزائر .

وقد تواصلت الجهود خلال الفترة التمهيدية لمؤتمرنا هذا من أجل وضع تصور واضح للعمل ، وفق طبيعة المرحلة الجديدة ، بما بضمن اعطاء الدور الطبيعى والطليعى للحزب في قيادة مسيرة الثورة ، والتحكم في حركتها طبقا لما حدده الميثاق الوطنى من أهداف ، ويمكن من دفع أجهزة الثورة الاخرى في عمل منسق متجانس يقضى على الميوعة والتواكل واللامبالاة وترامى المسؤوليات وبزبل التصور الخاطى، لدى البعض

لمهمة هيئات الحزب وعمل الاحهزة الادارية ، يبرى مفهوم اللامركزية واشراك القاعدة في المسؤولية . وحل المشاكل المحلية ويليبة احتياجات الحماهير وتكون في النهاية موصلا حبدا بين الفاعدة والاحهزة المركزبة للحزب .

ومن هما احربا الصيغة السطيمة الحديدة المسئلة في اقامة مجالس على مستوى المحافظات، وشكيل لجان حزيبة على مستوى القاعدة، يكون امتدادا للاجهزة المركزية الني حرصنا كل الحرص على أن يكون ساحة لقاء ووعاء لاستقطاب جميع القدرات النصالية المؤهلة لاتراء ودعم مهام الحزب في البوجية والنكوين والرفاية والتنشيط وانحاد البداير اللازمة لحل مجموع المشاكل المطروحة على مستوى الولاية سينواء كانب دات طابع سياسي أو اقتصادي أو اجتماعي أو نقافي ، كل ذلك بم استجابة للمرحلة المتقدمة التي ينفيها البورة وعظمت أقافها المتعددة والواسعة بحيث لا تكون هماك قطعة بن المهمة السياسية والادارية والمهمة النسييرية .

وهكدا اناحب هده الصبغه السطيمية للاطارات الوطنية سواء كانت في الحزب أو في الدولة أن بمارس معا جهد النفكير والنخطيط والنصور في اطار حيوى فعيال ، ومكنب من مد الجسور المبينة بين هباكل الحزب وهياكل الدولة .

وقد عملت هذه اللجان على المستوى المركزى كل منها في اطار اختصاصها على دراسة البدائير الهامة دات الصبغة الوطنبة التي تتخذها مختلف قطاعات النشاط الوطني وابداء الرأى فيها قبل دخولها حيز لتطبيق .

## أيها الاخوه المناضلون:

لقد كانت المصادقة الشعبية على المثاق الوطنى ايذانا ببد، مرحلة جديدة فى مسيرة الثوره وتعمين محنواها الديمفراطى من خلال تنشيط مؤسساتها وهيئاتها وتعبئة وتأطير طاقات الثوره وقواها الحية باعتبار ان هذه القوى هى وسيلة وغاية الشهورة ٠

وبدون شك فان هذه النعبثه لا يحفقها الاحزب طليعي فادر على استيعاب كل القوى المستعدة للنضال والملنزمة بالمناق الوطبي ومبادي، حبهة البحرير الوطني ٠ ومن هنا كان عقد مؤسر الحزب هدفا بالغ الاهمية لما يعبيه من بتويج صرح سائها السياسي واعتبارا لهذه الاهمية الاستراسجيه التي تكسسها بناء حزب بكون الفوه القائدة والموجهة لحركه النورة كان علىما أن يبطلق الطلاقة سليمة بيناء الاستساس فجاءت مؤتمرات المنظمات الجماهيربه الني بعد رواقد بكمل وبدعم العمل الحزبي وبوسيع فاعدته النضالية لنشمل كل القواب الاساسية للبورة ، ولقد حرصنا كل الحرص في اطار استعدادنا لهذا الموعد الباريجي العظيم على أن يجري أشبغال تلك المؤتمرات في جو من الديمفراطبة الحقه والتمسل الواسم للفاعده كما حرصنا على جعل هذه المؤتمرات لقاءا ملائما للحوار البياء والنقد الذابي النزبه بغبة الكشسف عن كل الجوانب السلمة والانجابية والتعرف على طموحات ويطلعات الجماهير الشعبية وترجمتها من حلال النوصيات والفرارات ، الى برامج عمل واصحة الاهداف ولم يكن من الممكن تحقبني ما توصلنا البه من خلال هذه العملية التحديدية الني أعطت دما ودفعا جديدا لدبنامبكية البوره لو لم بتم السمسك بأسلوب الديمقراطية والانفتاح على القاعدة والاصغاء البها وتأكيد البقه في نضجها ومسؤوليتها ، وقد أسندت مهمة السهر على تنفيذ التوصبات الى قيادات انبنفت عن هذه المؤتمرات ونعكس الاهتمامات الحقيقية وتكون في مستوى مقتضيات البناء الوطني ٠

وقد اردنا بعقد تلك المؤتمرات جعل المنظمات الجماهيرية لا مجرد واجهات تعيش على هامش القضايا الوطنية الكبرى بل تنشط كل فى مبدانها لنعبئة أوسع فئات الشعب والعمل باستمرار على رفع مستوى الوعى السباسى والثقافى لمناضليسنا وترسيخ مفاهيم الثورة لديهم ، وجعلهم معبئين باستمرار من أجل انجاز مهام البساء الاشتراكى ، وكانت النتائج الايجابية المحققة فى مستوى ما كنا نطمع اليه .

وبخصوص بجديد الهباكل الفاعدية للحزب التي شملتها عمليات الفسرة والانخراط واسخابات محالس ومكاب الخلايا والقسمات ، فقد بجنينا الاعتماد على المفاهيم البالبة التي نجعل النضال في الحزب أو النهوض بالمسؤوليات فيه عملية السبابية أو مهمه شرفيه ، بل النزمنا ببطبيق الميئاق الوطني بصا وروحا الذي أكد على أن عضونة الحزب لا بسبطيع الحصول عليها الا أولئك الذين بكافحون باصرار من أجل انتصار الاحسار الاشتراكي . ومعنعون بمبادي، حزب جبهه التحرير الوطني، ويلتزمون ببطبقها وبنذرون انفسهم من أجل بحقيق ميلها العليا .

وقد أمكن بفضل بلك العمليات بنفية الفاعدة النضالية من كل العناصر ذات الماضى المشيوة الني بمكنت بطريقة أو باحرى من النسرب الى صفوف الحزب ، كما أمكن في نفس الوقت فسيح المجال أمام كل من يتوفر فيه مقابيس النزاهة والكفاءة والالتزام لنحمل المسؤوليات النصالية في الهباكل القاعدية .

وهكذا قان الجهود التي بذلت في أعاده تنظيم الحزب وتناء هياكله قد مكنت من أرساء أسس متنه لحزب طلائعي يستمد قويه من قوة تنظيمية وانضباط مناضليه وتحليهم باخلاقيات الثوره واستقطانه كل الكفاءات المخلصة الملنزمه لقضايا الجماهير، أيها الاخوة المناضلون.

اذا كانت هذه لمحة سربعة عن الحصبلة العظيمة لما انجزته النورة وقيادتها وفي فترة قصيرة لابد أن سنحصرها الذاكرة ونحن في هذه الوقفة الناريخية حتى يدرك الجميع أن الثورة كما فال ألمناضل هوارى بومدين « قد كبرت وامتدت الى جميسع المجالات » ، وأن التفاتة فاحصة للماضي لتبعث العزة في النفوس وتعزز الايمسان والنقة بالمستقبل المزدهر لخير هذه النوره ·

ولكن كل ذلك أبها الاخوة لا ينبغى أن ينسينا ـ ونحن بصدد دعم قوة الدفع الرئيسية للنورة الا وهى حزب جبهة التحرير الوطنى ومؤتمره الذى ستنبثق عنه

يادة السياسية العليا للبلاد ـ ان الاعتزاز والثقة لا نعبى الاخلاد للراحة والاستهانة لشاكل الطبيعية الناجمة عن سرعة الننمية ، وبعدد جبهانها ، والاكتفاء بالبغنى اتم انجازه لاننا في هذه الحاله فد نقع صرعى الغرور والبوانى ، ويفلت من أيدينام المبادرة في وفت بحن في أشد الحاجه الى تكثيف الجهد ومسابقه الزمن .

وفي هذا السياق نبدو لنا آفاق المستفبل جلية واصحة في محاورها الكبيرى هامها الاساسية فقد رسم الميناق الوطنى الاهداف وحدد الوسائل وجعل مسسن شتراكية اختيارا لا رجعه فيه في اطار من الوحدة الوطنبة الصلبه والاستبرارية ورية والديمقراطية المركزية ، واننا لواتفون بأن شعبنا الذي برهن دائما عسل مجه السياسي وعبقريبه الخلافه سبكون أكسسر نمسكما بنلك الوثيقة يديولوجية التي ارتضاها ووضع فيها خلاصة نجاربه ، والبيل ما في تاريخه خيل من قيم وحدد فيها آماله ، ان هذا الشعب قد كذب بالنفائه حول حزب جبهة حرير الوطني كل النبؤات الحافدة على نورينا وحملات النشويه والتشكيك التي وجها الرجعية وعملاؤها حول حزائر الغد بنضحبم النقائص الي لا بخلو منها أي ثوري طبوح خاصة اذا كان بهذا الحجم الذي حققنه النورة الجزائرية والمتكمال الاهداف التي وضعت الجزائر السبها وسارت فيها أشواطا نجازات واستكمال الاهداف التي وضعت الجزائر أسسبها وسارت فيها أشواطا

ففى المستوى السياسى تشير الدلائل الى أن تجديد هياكل حزب جبهة التحرير طني وتوسيع قاعدته النضالية وانتخاب قياداته من القاعدة الجماهيرية المناضلة اطير كل قوى الثورة وسيكون دفعا نوريا قويا لتحقيق الاختيارات الايديولوجية نبرى المحددة في الميثاق الوطني وتهبئة كل الظروف الموضوعية ليكون حسزب لهة التحرير الوطني دليل النورة والقوة المسيرة للمجتمع والكفيلة بنقل الشسورة المحتوى الديمقراطي الشعبي الى المحتوى الاشتراكي الكامل ولهذا فان حسزب

بسدة ٠

هة التحرير الوطنى ينبغى أن بضم مى صفوفه أكثر المناضلين كفاءة ووعيا والتزاما نسايا الجماهير ، دلك أن قضبة الكم والكبف نطرح البوم بطريقة صارمة لا مجال ها للخطأ ، وسوء النفدير ، فبقدر ما يجمع الحزب بين صفوفه من كفاءات ملتزمة مركة لابعاد المعركة الى مخوضها الجزائر صد النخلف والامبريالية بقدر ما تحسم ساكل وسمكر الحلول ، ونظهر آثار العمل الجاد وبعطى مردودها المطلوب ،

وفى مسبوى مهام الساء الاقتصادى بجب أن بكون هدف الاول هو النحكم فى ترابيجية السمية الشاملة فى جوابيها المادية والاجتماعية والمعافية واطلاق العنان اهب الخلق والابتكار والابتداع والنجديد وتحقيق نوازن كامل بين كل القطاعات عادة نربيب الاولويات فى اطار المخطط الفادم ، اننا تعتقد جازمين بأن التنبية تتصادية ليسب مجرد عملية نفنية للخصها الارفام والاحصاءات فحسب بل مى سا فى نظرنا معركة احتماعية وسياسية وتقافية لا تعطى تمريها الكاملة الا ادا كزت على الجماهير المؤطرة ناعسارها الوسبلة والغابة ولانها صاحبة المصلحة لى فى النبية .

وفى هذا النطاق يجب أن سواصل العمل حسب بوجيهات الميتاق الوطنى لتأكيد تقلالنا الاقتصادى والاعتماد اساسا على المكانياتنا الذائية واحكام السيطرة على اتنا الوطنية وكل موارد الطاقة وننميه الصناعات الثقيلة والخفيفة والاستفادة أفضى حد ممكن من احدث ما بوصلت البه الانسانية في ميادين العلوم والتكنولوجيا صرة مع الأهنمام أكثر بتكييفها مع واقعنا الوطنى واحتياجاتنا الاساسية حتى لل بلادنا مكانها اللائق في الننافس القائم اليوم في مجال الاكتشاف والاختراع لويع النقنبات ونشكبل المحيط .

وينبغى أن بندمج التصنيع والتحديث التكنولوجى فى قطاع آخر لا يقل عنسه ية الا وهو تعزيز مكاسب الربف الجزائرى ونوسبع منجزات الثورة الزراعية بواسطة مة زحف الصحراء واحباء الاراضى واستغلالها والاستفادة القصوى من الثروة المائية

واستخدام التقنيات الحديثة في العمل الفلاحي كلما نطلب الامر ذلك والوصول بهياكل التوزيع والتسويق والنخزين الى درجة من التنظيم والاتقان بمنع الازمات المفتعلة وتحقق لنا الاستقلال الغذائي الذي ينخذ منه بعض الدول والهيئات ورقة ضغط وأداة نهديد ٠

ان القرية الفلاحية وما يدور فيها من ساط اقتصادى واجتماعى وثقافى سوف لن تكون فى المستفبل مجرد محطه بين مدبسين بل مركز اشعاع ونهضة حقبقية يصنعها "سان الحرائرى وتحمل ملامح شخصبنه وبعكس مدى فدربه على التغبير والتعبير وفى مستوى الاجتماعى النفافى ، بنعين على النورة ان تواصل جهودها لرفع مستوى الحياة للفرد والجماعة والعنابة الكامله بالاسره الجزائرية وحمايتها ماديا ومعنويا اذ لابد من اعطاء اهنمام خاص للحائب النربوى وبناء الاسرة الجزائرية فى اطار يصون فيمنا الاسلامة الببله وتقالدنا الوطبيه الاصيله وبسنجم مع المشل الاشتراكية ونتيح اذدهار شخصبه الفرد والمحتمع بدون جمود وبدون الحسلال وتفسيخ .

وبدون شك فان حجر الزاوبة فى بناء الاسرة والخلية الاساسية للمجتمع هى المرأة التى بدون برفيتها وبرسيخ رصيدها ومكاسها فى النورة بظل جهديا النريوى باقصا ومبتورا ٠

وهنا لابد من العمل وبدون انقطاع لاسنئصال المفاهيم المختلفة بجاه المراة والتى تؤدى أحيانا الى تعطيل طاقاتها وشل مساهمها المطلوبة فى الحياة السياسية للبلاد وفى المهام التى تعود اليها بالدرجة الاولى ، كما يجب مكافحة مظاهر السلوك والتصرفات الانحلالية المتناقضة مع القيم الاشتراكية وشن حرب ضد جميع مظاهر الانحراف والتشرد لان الامر يتعلق فى النهاية بنحقين انسجام وتكامل حقبقين بين بناء الاساس المادى للمجتمع الاشتراكي وبين بناء انسان هذا المجتمع .

هذا وستأخذ مشكلات السكن والصحة والنقل طريقها الى الحل بمضاعفة الجهود المبذولة حاليا استجابة لما حدده الميثاق الوطنى من مهام عاجلة وينسحب هذا المجهود

المكنف أيضًا على مندان النفافة والنعليم وينجلى ذلك في ضرورة توفير كل الشروط اللازمة لنعزيز النوره النقافية وتشجيع الابداع الوطني في الفيون والآداب وابراز أفصيل ما في برانيا العربي الاسلامي من فيم ومآثر .

ان برقية النفافة وبحسين أدوابها المقرووة والمسموعة والمرتبة وجعلها في متناول الجماهير الكادحة بعسر في نظرنا استنمارا سنكون له تناتجه الايجابية على كسل الفئات الاحتماعية ولا ربب ان هذه العملية بسير في خط مواز لما ببذله الجزائر من جهود لنعميم التعليم ومحو الامبة تهائنا بوسائل ببيغي ان بكون أكبر ثورية واعمق تأثيرا وأوسع شمولا ، فديمقراطبة التعليم ورفع مستواه الكيفي واعطاء أهميسة خاصة للبرية والتعليم المستمر والبكوين النفيي في كل الاحتصاصات التي تحتاجها البلاد سبكون شغلنا الشاعل اد من خلال بصوص المبناق وبوجبهات الفائد الراحل هواري بومدين سيعمل حزب حمهة البحرير الوطبي على وضع استراتيجية تربوية دقيقة ومقصلة بنبمل كل مراحل التعليم وبيري مضمونة وتجعلة يتركز أكثر حول الشغالاتيا الكبري وتعكس واقعنا وتعطي للنفاقة الوطبية ابعادها الحقيقية باعتبارها أداة لاستعاده الهوية الوطبية وطريقا للاحد والعطاء مع الحصارة الانسانية ب

ان الطابع الاستنظامي للغزو الفرنسي كلف الشعب الجزائري تضحيات لا تحصي، فقد نعرض المواطنون لموجات متلاحقة من اعتصاب الاراضي . واجلاء أهلها عنها الى المناطق القاحلة ليعبشوا بهبا للففر والحرمان وفي ظل هذه الظروف القاسية اضطر العديد من الجزائريين للسفر الى ما وراء البحر طلبا للرزق ، ولكن سياط الاستعمار والتفرقة العنصرية ظل بطاردهم في دبار المهجر حيث واجهوا ابشيع أنواع الاستغلال والاستعباد ، وبالرغم من بلك الظروف القاسية التي كانوا يعيشون فيها ظلسوا مرتبطين ارتباطا وثبقا بوطنهم ومدركين بان محنتهم هي جزء من المحنة الكبرى التي يعاني منها الشعب باكمله ،

ومن أجل ذلك كان عمالنا مى المهجر مى طليعة الذين لبوا نداء جبهة النحرير الوطنى للكفاح من أجل الاسمفلال واسمعادة السبادة الوطنيه ·

ولقد ظل مشكل الهجره منذ الناسع عسر جوان 1965 من الاهنمامات الاساسية للقيادة النورية حيث نواصل العمل على المستوى الوطنى من أجل نوفير الشروط الموضوعية لعودنهم الى أرض الوطن وادماجهم فى حركة التنمية الاشتراكية الستى نشكل الحل الجذرى لمشكلات النحلف والنركه الاستعمارية الثقيلة ٠

وفى هذا الصدد بنبغى مصاعفه الجهد للوفير الامن لهذا القطاع الهام من شعبنا وحماية شخصيله الوطنبة من اخطار المسنخ والذوبان وهذا بطبيعة الحال يتطلبب الاسراع بنوفير وسائل وشروط العوده الكاملة •

ابنا ونحن نبحدت عن الانجازات العظيمة والافاق الواسعة ليورينا ، سيجل بكل فخر واعتزاز الدور الطلائعي الهام الذي قام به الجبش الوطني الشعبي بسليل جيش النحرير الوطني \_ في معركه البناء الاشتراكي وترسيخ هباكل الدولة الجزائرية فلقد ظل هذا الجيش الذي يجسد بحق استمراديه ثوره توفيير وعبقرية شعبنا وفيا لاصوله الاجتماعية ولمهمنه الناريخية علم بكن جبش ثكنات ورتب وألقاب بل كان عليه أن يبغى في طليعة المعركة لبناء الوطن ودعم وحماية الاستقلال ، أنه جيش انبثق من الشعب وسيظل في خدمة الشعب ولا يمكن أن بكون جيش الثكنات أو يبقى على هامش المجتمع ،

▲ واننى لفى غنى عن سرد المهام التى قام بها الجيش الوطنى الشعبى لان اسمه أصبح مقترنا بجميع معارك البناء التى خاضتها البلاد والمتمثلة فى ثوراتنا الشلاث الزراعية \_ والصناعية \_ والثقافية ٠

وفوق هذا كله أصبح الجبش الوطنى الشعبى مدرسة لتكوين الاجيال الصاعدة وتاطيرها وتربيتها وتغذيتها بابدبولوجبة الثورة وهذا من خلال الخدمة الوطنية التى يستوعب جميع ابناء الشعب ·

ان ثعل واعباء مهام المناء الوطبى والدفاع عن الوطن والبورة. لم بجعله يتخلى عن واجبانه القومية . وهكذا شارك جبشكم المغوار في المعركة ضد الصهيونية ، فكان له شهداؤه الدس حسدوا بالبضحية وبالدم وحدة المصير المشنوك . كما أكد وحدة المعركة في سبيل الحربة من خلال بقديم الدعم غركات النحرير المكافحة ضبيد الاستعمار والعنصرية والعزو في القاره الافريقية وحتى بعزز دور الجيش الوطني الشعبي كدرع للبوره الاشتراكية فانه بتحتم مواصلة الجهد الكبير لنفوية قدرات الجيش الوطني الشعبي وتكتفها مع البكتولوجيا الحديثة ، وامتلاك كامل القدرة على المنتخذامها ، وان برقية القوى الاحتماعية للبورة وتوسيع فاعده التعليم لابنساء الفلاحين والعمال سيمكن من المحافظة على المنابع الاحتماعية لهندا الجيش ويمسده بخامات هامية ،

## أبها الاخبوه المناضلون

لفد حرصا سوجهات من الرئيس الراحل هوارى بومدين طوال الفيرة القصيرة الماصية على وضع القواعد الاساسية لحزب جبهة المحرير الوطبى وعملنا على نوفير الشروط الموضوعية لابطلاق حوار ديمقراطي بين المناصلين في كل المسبويات وتهيئة كل الاسباب الكفيلة بنوسيع الفاعدة الحزبية وبقونها ، فاذا كنا قد ادينا الامانة كمناصلين على احسن وجه فان دلك هو الغابة المبلى التي سعينا اليها ورجونا بلوغها ولفد ظلت الارادة الصادقة هي رائدنا في العمل وظل تحقيق نطلعات الجماهير الشعبية الى حياة أفصل هو المشعل الذي بنير طريق بضالنا .

وها بعن بعد مسيره من البضال الشاق تحمل فيه جيل توفمبر مسؤوليات ثورة البناء والنشييد وتحدياتها الضخمه قد وصلنا الى هذه اللحظة التاريخية لحظية انعقاد المؤتمر الرابع لجبهة التحرير الوطنى ومعنا خلاصة الجهد الذي بذلناه خلال هذه السنوات الطوبلة المليئة بالعمل من أجل تحقيق أهداف الثورة والتي تميزت

بالجهود المتواصلة لتجديد هياكل الحزب ومنظمانه الجماهيرية قصد توفير شروط نجاح هـندا المؤتمـر ·

## أيها الاخــوة المناضلون:

لقد توجت المسيرة بانعقاد هذا المؤتبر الرابع لحزب جبهه النحرير الوطنى الذي يعتبر ــ بحق ــ بداية مرحلة جديدة في حياة الثورة وباعببار مؤتبرنا هذا هو صاحب السيادة والسلطة المطلقة في نفربر مصير البلاد والثورة فان انعفاده اليوم ينهي مهام مجلس الثورة كقيادة سياسية تحملت اعباء البناء الوطنى في ظروف شاقــة وصعبة منذ 19 جوان 1965 رغم المصاعب ورعم التركة الاستعمارية الثقيلة استطاعت ان تواجه مع كل المناضلين المخلصين وبحزم النحديات العديدة في الداخل والحارج، وان تحقق مع كل المخلصين انجازات حضاريه ضخمة ان لم تبلغ بعد كل طموحات الثورة فانها ارست صرح دولة اشتراكبة دبمقراطية فوية بمؤسساتها متحررة من سيطرة الاحتكارات و فوذ الامبريالية ، دولة مهابه ومسموعة الكلمة .

ويحضرني في هذه اللحظات الخالدة ونحن نتامل مكاسب وانجازات 19 جوان العظيم رفاق لنا مناضلون أوفياء سقطوا شهداء الواجب الذي أدوه بكـــل امانـة واخلاص وتفان ولم يكتب لهم ان يعيشوا معنا هذا الحدث العظيم .

ومكذا بعد ان انتهت مهمة القيادة السياسية فاننى أعلن من هذا المنس عسن انتهاء مهام رؤساء اللجان المركزية للحزب واعضائها وكل المعينين في المهام السياسية للحزب وسيبقى الآن على الهيئات التي ستنبثق عن مؤسركم الموقر اختيار الرجال الذين يتحملون مسؤولية قيادة البلاد في المرحلة القادمة والانتقال بالثورة من ارساء بنياتها القاعدية الى تحقيق الاهداف المرسومة في الميثاق الوطني عبر آفاقه القريبة والبعيدة .

وفي هذه اللحظات التي تنطلق فيها أشغال المؤنس الرابع لحزب جبهة النحرير الوطني لا يسعنا الا ان نقف اجلالا وخشوعا لروح فقيدنا المناضل هواري بومدين

الذى كانت اعز امانيه ان بحضر هذا الحدث الوطنى العظيم لبقدم عصارة جهسهه وخلاصة تجربه النضالية من أجل تدعيم مكاسب النورة ، غير انه وان كان غائبا عنا سنبقى ذكراه تحثنا جميعا على التحلى باخلاق النوره والمسك بمبادئها والحرص على استمراريتها .

واذ انوجه بالشكر لكل الذبن ساعدونى على أداء مهمتى كمسؤول تنفيذى لجهاز المزب وسنخروا كل ما فى وسعهم من حهد ووقت ، فانى الوه أيضا بقيادات المنظمات الجماهيرية التى وجدت لدلها كل العون والنفهم للنغلب على كل الصعاب التى واجهتنا ونحن نعيد بناء هذه المنظمات و

وأخيرا أحبى بكل حرارة هذا المؤسر الناربخى وأنمنى مخلصا أن تكلل أعماله بالنجاح وتنبئق عنه فبادات بكون في مسنوى مهام هذه المرحلة الحاسمة لتواصل السير بخطى ثابية وابمان راسخ لاستكمال أهداف النورة وتطبيق الميثاق الوطنى •

عاش حزب جبهة التعرير الوطني ،

عاشت الشمورة الاشتراكية ،

المجه والخلبود لشهدائنا

# احترام الشرعية الدستورية وتطبيق الميثاق الوطني



القي المناضل الشاذل بن جديد، اثر انتخابه من قبل المؤتمر الرابع لجبهة التحرير الوطني أمينا عاما لحزب جبهة التحرير الوطني والمرشح لرئاسة الجمهورية ، كلمة شكر فيها المؤتمرين على الثقة التي وضعوها فيه ، واعرب عن تقديره للمسؤولية التي اسنسنت اليه ، وقسال :

ساعمل على مواصلة السير في الطربق الذي رسمه الرئيس الراحل هــوادي بومدن ، من أحل تعميق الاختيار الاشتراكي الذي لا رجعه فبه ، والحفاظ عملي استقلالنا الوطني بمفهومه الواسع

[" م وأعرب الامين العام للحزب ، عن عزمه على مدعبم حزب حبهه المحربر الوطس · والعمل على نطبيق المبتاق الوطني نصا وروحا

وفال : أن اختيارنا الاشتراكي لحكيم وسليم ، والدليل على ذلك اليعظة والوعي بالمسؤولية البي تحلي بها شعبيا خلال الظروف الالبمة الني مر بها •

وقد ترهنت مؤسساتنا الوطنية على أنها نقوم على قواعد منينه وصحيحة •

واختم الاخ الشاذلي بن جديد كلمنه مؤكدا عزمه على احسرام النسرعية الدستورية مع ويطبيق الميثاق الوطني الذي يعد الوثيقة الاساسية لابدبولوجيه حزب جبهة التحرير الوطني ، ودعا المناضلين في كافة المستوبات الى مساعدته في أداء مهمته .

#### عروبسة واسسلام



اختيم الدكتور يوعلام بن حموده رئيس المؤيمر . وعصو المكتب السياسي ، ووزير الاشتغال العمومية ، اشتغال المؤيمر الرابع لجبهة البحرير الوطني بالكلمة النالبة :

عا بعن قد وصلما إلى بهانه استعالما بعد حمسة أيام من المداولات وبعد أن استنفدنا حدول أعمال المؤيمر الرابع لحرب جمهة المجرير الوطني .

ماذا أزبد على حطاب رئيس الدولة والمسؤول التنفيدي لجهاز الحزب والمفررين. الله والمدحليز. في المنافسة العامة وعددهم 65 ·

وادا أردتم أن أضبف سُبنا أول . كلهم طالبوا بتطبيق الميشاق الوطسسى والدسبور ، وكلهم أعلنوا الوفاء للخطه التي رسمها المرحوم الرئيس هواري بومدين منا بومدين ، كملنا المسيرة وبلغنا الهدف الذي كنت نسعي اليه وما زالت برن في أداننا الكلمات الني كنت تقولها لنا في مفابلات : «أريد أن أعطى الجزائر مؤسسات لا يزول يزوال الرجال . . . . .

المكاسب النورية لن يستطيع أحد أن يرجع عنها ، •

« أمنيني أن تتوصل المؤتمر إلى انتجاب فناده سناسبه قوية مستجمة ترفيع مشعل النوره الاشتراكية لسيلمه تدريجنا من حيل إلى حيل ، •

دلك ما كان بكرره الرئيس الراحل .

ومن العدل والانصاف ان نبوه بكل ما قام به رئيس الدولة السيد رابع ببطاط ، والمسؤول السفيذي لحهار الحزب ، السيد محمد الصالح بحياوي ، ومجلس البوره معوجهاز الحزب واللحية الوطنية لتحصير المؤتمر من أحل عقد عدا المؤتمر .

ومن العدل والانصاف أن منهوه و نعيرف بالحميل لرئيس الدولة والمسؤول السعيدي لحهار الحزب وأعصاء مجلس النوره والودراء والاطارات الدبن عملوا جبيا لجنب ومند 19 حوال 1965 مع المرحوم هواري يومدين ، لكسب المعارك الهامة لصالح الجزائر ولصالح الطنفات الكادحة •

والمؤسر بجع أبصا بقصلكم أنام أبها المؤسرون والروح الديمقراطبة الني سادت والجديد والموضوعية الني وسبب النقارس والبدخلات والمساركة الفعلية في نشاط اللجان إد ساهم فيها 3000 مؤسر نفريبا ٠

وقد عشنا لحظات مؤرة حيا استمعا الى الشبد الوطنى والى نشيد « مسن حبالنا ، هذبن النسبدين اللذين دكرايا بالرفاق الدين كابوا معنا والكثير منهم الآن بحب الشرى ٠

وفرحنا بالمؤمرين وهم يستابقون الى سنجيل أسمائهم للمساهمة في اللجان أو النفاس . كما تأثرنا بصراحتهم بابرا عميقا ٠

باسمكم جميعا أشكر حزبل الشكر كل الدين عملوا ليل نهار لصمان أمينا وأكلنا ونفليا وكنابه ونوزيع الويائق وينسر الاحبار ·

بعنصل هذا المؤدمر أصبح لدى حزب حبهة النحرين الوطني قانون أساسي منسجم المناق الوطني . قانون أساسي تحدد صبعة الحزب وأهدافه وتخضع سيره للمركزية

الديمقراطبة والجماعبة ، التي تقبض الجماعية في المداولة والاعلبية في القرار والوحدة في النفيذ ، قانون أساسي تصف تنظيم الحزب في مستوى الحي ومكان العمل ، في مستوى البلدية والولاية، وعلى المستوى الوطني وقد بين القانون الاساسي اختصاصات كل هئة ، وأشار أن أن النشاط السياسي في الحيس الوطني الشعبي له تطلبام خاص والى أن المنظمات الجماعيرية أميداد للجزب ومبيع تجييد مناضلية ،

ان مؤسركم اسحب لحمة مركزته سمكون هي الهبئة العلما للحزب ما بين مؤسرين وها هي اللحمة المركزته عادت المكم بالامين العام الذي اسحمه وهو المجاهد المناضل السبيد الشادلي بن حديد .

كما صادق المؤسر على عدد من الفرارات السباسية والاقتصادية والاحتماعيسة والنربوية والاعلامية والنقافية والسطيمية كلها مبيقة من المبناق الوطنى ، ومن بين الفرارات السطيمية الح المؤسر على صروره المام عملية السحاب هيئات الحزب على أسباس الاحكام الحديدة في الفانون الاسباسي ودلك قبل باريخ 19 حوان 1980 .

فهبينا للمؤسر الرابع لحزب حبهة البحرير الوطبى الذي دعم استمرارية البوره الاشتراكية وكان وقيا لشعاره « بطبيق المساق الوطبي والوقاء للخطة التي رسمها المفقور له الرئيس هواري بومدين » •

باسمكم جميعا نقدم للامين العام ولاعصاء المكتب السياسى واللجنه المركزية نهائبنا الخالصة بمناسبة البحابهم ويسمى لهم مزيدا من الانتصارات في مسيرة الثوره الاشتراكيية ٠

واذا راعوا في تنظيم الحزب والدوله مفاييس الالنزام والكفاءه والنزاهه فلا ريب أنهم ناجعون ·

وفي النهابة أرجوكم أن يرددوا معي معالم ثورينا :

- ـ الميثاق الوطني والدسنور ،
  - ثسوره اشتراکیة ،

- \_ من الشعب وللشعب ،
  - \_ ثــورة زراعبــه ،
  - ۔ ثــورة صناعية ،
  - \_ نــوره نقافيــه ،
  - ـ سـوازن جهـوی ،
  - \_ طـب مجـاني ،
  - \_ حدمه وطبيسة ،
- \_ قطوع لحدمه السوره ،
  - \_ محالس سُعبيــة ،
    - \_ محالس عماليــة .
- \_ حبهه البحرير حزيبا الوحيد .
- \_ الجيش الوطني السعبي درعه العبيد ،
- المنظمات الجماهيرية سيده السديد ،
  - \_ الجزائر مكة حركاب البحرير .
- \_ الجزائر بناهص الامتريالية والصهبونية والعنصرية والرجعية والاستعماد، والاستعمار ، والاستعمار الجديد والاستغلال ·

أرى أمامى لافعه بدكر كلمة للرئيس بومدين منحه الله رحمته الواسعة فرددوها معى :

- « لقد كنا ومازلها وسنبفى مناضلين ، فى جبهة التحرير الوطنى واليوم أكثر من أى وقت مضى »
  - ـ رحم الله الشهداء الابسرار،
  - ـ دحم الله الرئيس هواري بومدين ،
  - ـ يعيى حزب جبهة التعرير الوطني ،
    - والله أكبسر •

## تأكيب أصالتنا وانتمائينا العسربي الاسسلامي

قبيل الانتخابات الرئاسية ، وبالضبط يوم الثلاثاء 6 فيفرى 1979 ، أدل الاخ الشاذل بن جديد ، الامين العام لحزب جبهة التحرير الوطنى والمرشح لرئاسة الجمهورية، بعديث الى وكالة الانباء الجزائرية ، ننشر فيما يلى نصه الكامل:

س : عاش شعبنا في الشهور الاخيرة فترة عصيبة ، ما هي العبر التي نستخرجها من هلم الفترة الصعبة ؟

ج: كانت حقيقة فترة صعبة ، ولكنها اكدت بان الشعب الجزائرى يتمتع بالنفسج السياسي العميق الذي مكنه من تجاوز المحنة ، فأعطى بللك برهانا جديدا على وعيه واصالته ، ودليلا ساطعا على فهمه العميق لمعنى الوفاء للمبادىء وللشهداء ، وكان موقفه هذا صفعة جديدة للذين استهانوا بالشعب الجزائري ولم يقدروه حق قدره •

ومن جهة أخرى فأن كل مؤسسات الدولة فأمت بدورها كاملا ، في أطار الشرعية ، وكان هذا دليلا جديدا على أن الجزائر ، منذ التصحيح الثورى بقيادة الرئيس بومدين رحمه الله ، قد نجحت في بناء دولة حقيقية ، تتوفر على المؤسسات والهياكل الاساسية التي تضمن الاستمرادية ، رغم الاحداث وزوال الرجال ، وهذا مكسب كبير من مكاسب الثورة : اجتاز بنجاح ، المرحلة الصعبة التي مرت بها البلاد .

ورغم الحملات المسمومة والدعانات المغرضة فقد أنسب القبادة السياسية بأنها كانت في مسبوى المسؤولية الباريخية وهكذا ، ورغم صغوبة المهمة ، أمكن الوفاء بالعهد ، وعقد المؤتمر الرابع لحزب حبهة النحرير الذي كان بحق ، مؤتمر الاستمرارية النورية ، والوحدة الوطنية ، وكان حديرا بالشعار الذي رفعة وهو : « بطبيق المثاق الوطني والوفاء للرئيس بومدس » ولقد قامت القوى الاساسية للنورة بدورها كاملاء وكان هذا دليلا على أن هذه القوى الاساسية من عمال وقلاحين ومجاهدين وجنود وسياء وشيبية عده القوى أصبحت فعلا الصمانة الرئيسية لاستمراريسة البوره ولحماية مكاسبها .

س بحب أن بقف فليلا عبد بعبير استمرارية البوره ما هو مفهومكم له ؟ ج : لقد وضعب البوره ابدبولوجيها من واقع مسيرتها الطويلة المطفرة ، وكان المبياق الوطبي هو يميره المسيرة التي حقف الاستقلال ، ثبم واصلت الجهاد الاكبر بعد انتهاء الجهاد الاصغر .

وكلنا بدكر المنافسات التي دارب حول المبناق الوطني . الذي صادق عليه الشعب الجزائري في 1976 . ومن هنا . قان استمرازية البورة بعني بكل بساطة ، تطبيب المبناق الوطني بصا وروحا ، والخطوء الاولى في احتبار الرحال الذبن بتمنعون بالمقابيس التي بص عليها المناق الوطني ، لان الاشتراكية لا يمكن أن بطيفها الا الاشتراكيون الاكفاء المليزمون النزها ،

استمرارية النورة الزراعية ، معناها ان سيكمل عملية البحويل الجذري للارياف في اطار النورة الزراعية ، معناها ان سيكمل البوره الصناعية بكل أبعادها لربح معركة الانتاج والانتاجية ، على أساس ان العمل حق وشرف وواجب ، معناها أن نتحقيق النورة النقافية بمفهومها الشامل ، لنبيكن من بناء المجتبع الجديد ، مجتبع الرفاهية والعدالة والمساواة ، وتكافؤ الفرض بالنسبة لجميع العاملين ، ووضع الرجل المناسب وي المكان المناسب •

معناها أن يضيمن البيت للمواطن . والمدرسة للطفل . تسلم المشعل الى الجيل

الصناعد الذي تشبع بروح توقمين ، وبهدا تكون أوقياء لشهداء توقمين ٠

استمراریه النورة معناها ممارسة النقد الذاتی الذی یمکننا من تصحیح ای خطا ، و بلانی ای انحراف، و انخاد الاحراءات اللازمة لکی لا بذهب النقد البناء صیحة فی واد و استمراریة النورة معناها ، ان نؤکد اصالبنا و انتماء با العربی الاسلامی ، و تفتحنا علی العالم می حولنا و معناها ابضا الا بسی التزامنا مع الفضابا العادلة ، وان نؤکد تعلقنا بعدم الانحماز ، کاحنبار رئسی من احتیاراتا النوریه و بجملة واحدة ان نحقق الوساء للعهد بنطبیق المناق الوطبی وهذا هو الخط الذی رسمسه الرئیس بومدین ، وهذا هو الحط الذی سسیر علیه ، طبقا لاراده شعبیا و

س : استعملنم في كلمنكم القصيره أمام المؤسر تعبير الاستقلال بمعناه الواسع ، ماذا تقصدون ؟

ج: الاستفلال لبس مجرد علم يرفع ، أو نشبد وطنى يعزف ، ولكنه مفهوم عميق يشمل مختلف مجالات الحياة ، ولا معنى للاستقلال بدون استقلال اقتصادى ، ولا ضمان للاستقلال الافتصادى بدون استقلال مالى .

ومن أهم ضمانات الاستقلال المالى ، ان يكون انتاجنا أكثر من استهلاكنا ، لان الاقتصاد ليس مجرد ادوات تقنبة يستعملها الاختصاصيون بل هو حقيقة يومية يعيشها كل مواطن ، ولابد من المحافظة على خيرات البلاد وتنميتها لتتمتع بها الجماهير الكادحة وليجد المواطن في أسواق بلاده كل احتباجانه الاساسية ،

الاستقلال بمعناه الواسع يننافي مع أي نوع من أنواع التبعية سياسية كانت أم اقتصادية أم فكرية ٠

الاستقلال بمفهومه الواسع معناه أن ننعامل مع الجميع واضعين نصب أعيننا مصلحة الشعب الجزائرى أولا وقبل كل شى، ، لا نخضع لاى ضغط ، ولا نستجيب لاية مساومات حول المبادى، التى نؤمن بها .

كل شيء قابل للنقاش ، الا المبادىء ، ونحن من أجل التعاون مع كل من يرغب في التعاون معنا على أساس الاحترام المتبادل وضمان المصالح المشتركة •

س . هل من كلمة للشبعب الجزائري ؟

ج · أعنقد أن الشعب الجزائرى يعرف وأحبه حبداً ، وأذا كان لابد من كلمة ، فهى كلمة من كلمة من كلمة ، في كلمة من كلمة من كلمة من كلمة من كلمة من كلمة محمد لهذا الشعب ، الذي أعطى العالم كله صورة رائعه للوعى ، والوفاء ، وروح المسؤولية ، وأعطى للذبن حاولوا النشيقى فيه درسا لن ينسبوه .

واسى اعبل بالبقة البي منحنني اباها القوى الحبة للامة من عمال وفلاحين وجنود ومنفقين نورسين ٠٠٠

والمهمة صعبة وشافة ولكسى أعسم على الله ، وعلى بعه شعبنا ومساعدة الجميع لكى بكون شعار الوفاء للسهدا، ونظس المناق حقيقه وافعه ، ولكى ببنى معا جزائر المستقبل كما يربد لها أن بكون • ولكى ببكلم فليلا وبعمل كثيرا •

## الرئيس الشاذل بن جديد يؤدى اليمين الدستورية (\*)

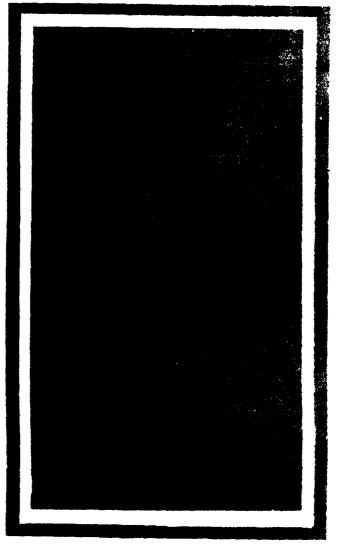


« وفاء للتضحيات الكبرى ولأرواح شهداء ثورتنا المقدسة . اقسم بالله العلي العظيم . أن أحترم الدين الاسلامي وأمجده . وأن أحترم الميثاق الوطني والدستور . وكل قوانين الجمهورية وأحميها ، وأن أحترم الاختيار الاشتراكي الذي لا رجعة فيه ، وأن أحافظ على سلامة التراب الوطني ووحدة الشعب والأمة ، وأن أحمي الحقوق والحريات الاساسية للشعب وأعمل بدون هوادة على تطوره وسعادته ، وأن أسعى بكل قواى من أجل تحقيق المثل العليا للعدالة والحرية والسلم في العالم » .

<sup>(\*)</sup> الاخ الشاذلي بن جديد ، رئيس الجمهورية . والامين العام لحزب جبهة التعرير الوطني يؤدى اليمين الدستورية بعد انتخابه

# منشـــورات وزارة التعليم الأصلى والشؤون الدينيـة

صدر كتساب



( بالفرنسية ) في 3 اجزاء

# كل من الغرب والشرق (الأوروبي) متخلفان (1)

رأي اية الله الخميني في دور الدين في الدولة

ترجمة وتعليق مولود قاسم نايت بلقاسم

لقد سبق لآية الله الخميني ان عبر عن تصوره للمجتمع الاسلامي بطريقة أوضح مما فعل في التصريحات الصادرة عنه في الاشهر الاخيرة والغالب عليها طابع الحذر الدبلوماسي، وذلك في محاضراته التي كان يلقيها اثناء منفاه العراقي في رحاب كلية الشريعة في جامعة النجف الاشرف في الستينات والتي جمعت باذن منه وصدرت في بيروت بالعربية كتابا تحت عنوان: « الدولة الاسلامية » ، وهنا ننشر مقتطفات منه:



#### عـن السيطرة الاجنبية يقول:

« أن الاستعمار يريد منا أن نقتصر في عملنا على الصحالة حتى لا ندحل معه في صدراع سياسي » •

ت) عن المجلة الاسبوعية الالمانية الغربية « المرآة » (دير شبيغل ) في عددها الصادر في 22 يناير 1979 ، ونحن اذ ننشر هذا المقال نأسف أن نترجمه عن ترجمة المانية لاصل عربي، هو كتاب الامام الخميني ،،، غير الموجود في مكتباتنا ،،، العامرة !

و ان الاستعمار يريد ، ويقول لنا ذلك بكل صراحة · « صل ، ايها المسلم ، مسا شئت ، إننا لا نريد منك الا نفطك ، اما ما تقنت به من صلاة في مسجدك فلا يهمنا في شيء ، ولا نعارض فيه اطلاقا ، اد كل ما يهمنا هي ثرواتك المعدنية وأسواقك لمنتوجاتنا واستثماراتنا » ·



#### • وعن الدور السياسي للاسلام يقول:

« ان الغزاة الاوروبيين فرضوا علينا قبول قوابين جديدة ، لان الاسلام ، حسب رايهم ، غير قادر على تنظيم الحياة اليومية ، وعاجز عن تنظيم المجتمع ، وقاصر عن اقامة حكومة ، من أى نوع كانت • فالاسلام ، في نظرهم ، لا يمنى الا بحيض المرأة ، أو بسلوك الرجل مع زوجته في مخدعهما ، وباختصار: يرون أن الاسلام غير قادر على تنظيم المجتمع » •

#### وفيما يغص التقسدم يقول:

« عندما تحقق دولة صناعية انجازا جديدا في الميدان العلمي أو النقني يحسس الكثير منا بعجزهم ويرون أن قصورنا ذلك أت من ديننا ، وبالتالي أن ليس لنا مسن

مخرج من ذلك الوضع الا الغاء الاسلام وشريعته ، لنلحق بركب الاسم المتقدمة ، وعندما نزلت بعض الدول فوق القمر ، تاكد أولئك الضعاف المترددون منا أن ديننسا هو الذي منعنا من الوصول الى القسر ا

« اني اود أن أقول لأولئك الناس ما يأتي : ليست قوانين الغسرب ولا الشسرق (الأوروبي) هي التي مكنت أصحابها من الوصول الى القمر ، لانه من المعلوم أنها قوانين متعارضة ومتناقضة من كتلة الى أخرى » .

« وفيما يخصني ، فاقول ان لهؤلاء واولئك جميعا ان ينزلوا على سطح الزهرة ايضا ، ان شاؤوا ، ومع ذلك سيبقون جميعاءاي مواطنو الغرب والشرق (الاوروبي)، متخلفين ، لانهم غير قادرين على ان يحققوا في مجتمعاتهم الفضائل الاحلاقية ، ان التقدم المادي الذي حققته تلك الشعوب كان على حساب التقدم الروحي ، انهم لا يزالون عاجزين عن حل مشاكلهم الاجتماعية ، لان حل هذه المشاكل والقضاء على بسؤس الانسان متوقفان على تلك الفضائل الاخلاقية التي تفقدها مجتمعاتهم » ،

#### • وعن الدولة الاسلامية يقول:

« ان الدولة الاسلامية تمتاز على النظم الدولية الاخرى بكون كل من الدول الملكية والجمهورية تتلقى دساتيرها اما من الملوك أو من المجالس النيابية ، بينما الدو... ة الاسلامية تلقت سلطتها التشريعية من الله سبحانه وتعالى ، أن الدولة في الاسلام معناها : تحقيق الشريعة التي أوحى بها الله الى الرسول ، والخضوع لها » .

« واذا كان الرسول قد توفى ، وهو الذي كان على رأس الدولة الاسلامية ، فمن الذي خلفه ؟ انهم الفقهاء ! انهم الاثمة ورثة الانبياء ! » •

## • وعسن دور رئيس الدولة يقول:

« شرطان اساسيان قبل كل شيء ينبغي ان يتوفرا في رئيس الدولة :

ان يكون عارفا بالشريعة الاسلامية ،

2) ان يكون قادرا على ضمان العدل ، لان هذين الشرطين هما عمودا الامامة ، وسلطة الفقهاء فوق سلطة الملوك ، والفقيه يفقد طهارته الدينية بمجرد تواطئه معلم السلطان أو اتباعه ، ٠

وعن تبرير علو سلطة الفقهاء كقضاة على رئيس الدولة يقول:

« ان الاسلام يحسرم أن يكون السلطان ظالما ، ومن هنا فمن واجبات الفقهاء ان يكشفوا مثل أولئك الحكام ، ويطردوهم من عروشهم ، ويشحذوا وعي الجماهير حتى لا تهضم حقوقها ، واذا كنتم اليوم عاجزين عن الاطاحة بمثل تلك الدول ، فيجب عليكم على الاقل الا تسكتوا ، ولا أن تغصوا النظر عنها ، بل قاوموا، وكافحوا مثسل ذلك السلطسان » ·

( انتهت المقتطفات التي أوردتها المجلة الالمانية المدكورة ).

واننا لمنظن ان القارىء يحس معنا ، بقراءتها وباستحصار جهاد قائلها ، وهسو اية الله روح اللسه الحمينى . انه من يؤمنون حقا بما يقولون ، وانه ليس من يقولون ما لا يفعلون ، وانه يستحق فعلا صفته تلك ، الامام ، التي ورثها عن الامام عسلي ، كرم الله وجهه ، أو سيد علي ، كما كنا نسمع ونقول ، عندما كنا أطفالا ، حول الكانون ( الموقد ) ، في ليالي الشتاء القارسة ،،، ونحن نستمع بتلهف الى القصص التي كانت ترويها لنا جداتنا ا

واني لاظن ان الامام الاكبر ـ وهو الوحيد الآن في العالم الاسلامي الذي يستحق هذه الصفة ا ـ آبة الله روح الله الخميني قد ازاح جلباب المذلة ، والهوان ، والمسكنة عن جميع الائمة في العالم الاسلامي ، على مختلف المستويات !

وكم نامل أن يمتد هذا القبس الالهي ، الرباني ، الانساني السي جميع الائمة في جميع انحاء العالم الاسلامي الواسع ، ليهزوا هذا المليار من البشر النائمين ، نوي الامكانات القصوى اليوم ٠٠٠ ولكن ذوى المزلة الدنيا في العالم ا

واننا لمنكاد نحلم ، ونحن نستمع الى أخبار ايسران ا

وبخصوص استحقاق تسمية الامام ، لاي امام ، عن جدارة ، واحتمال وجود هذه النوعية ، فكم يحلو لنا ان نتمثل هنا ونحتم بكلمة سبـــق لنا ان قلناها بهذا الشأن ، كمثل أعلى نرنو اليه ، وبود لو تحقق في كن احد منا ، اذ كل مسؤول امام ، أي راع ، مسؤول عن رعيته ، عــلى مغتلف المستويات ، وهو الدى يتقــدم الصنوف ، ويمثل القدوة . ويحرم الناس ا

ففي لحظة غضب ، وتأثر ، وحزن ، وأكاد أقول : يسأس ساستغفر اللسمه ! ، لانه لا ييأس من روح الله القوم الكافرون السقلم مند سنتين في اجتماع للائمة بوهران (2)، مما قلنا ، ما يلي :

« ،،، ينبغي اذن ان تدركوا عمق هذه المسؤولية ، تدركوا مدى اهمية الواجب الملقى عليكم ، وان لا تبقوا هكذا سلبيين ، مرتخين ، مفككي الاجسزاء ، منصلي الاوصال · ان تلك النسوة اللاتي يسمين « الاخوات » لدى النصارى ، « السورات » ، يركبن على الدراجة ، ويقفزن ، ويطرن ، وانتم نائمون ٬ وانتم قاعدون ٬ ولا تطردون حتى الذباب عن اعينكم ٬ تسيرون هكذا مهلهلين ، مخلخلين ، مزعزعين ، مهزورين ٬ لا ! بل ينبعي ان تقفزوا قليلا ، ينبغي ان تطيروا ، أن تتحركوا ، ان تستيقظوا ! ان مجنونا يطير في السماء افضل من النائم المرتخي الني أفضل ان أرى كلا منكم بثيابه في الهواء على ان أراه مرتخي الاوصال ، مفكك الاجزاء الا يطرد الذباب عن عينيه ، في المسجد أو غير المسجد ا ينبغي ان تنتعشوا قليلا ا ان تكونوا طبق ذلك المثن الذي قاله عمر بن الخطاب رصي الله عنه لاحد الشباب ، كما روته عائشة ، عندما التقى باحد الشبان ، قال له عمر بن الخطاب ، وما أدراك من هو عمر بن الخطاب ؟ عندما مر به في احد شوارع المدينة ، والشاب مرتخ، الاوصان ، مفكك الاجزاء ، مثل الكثير منكم ، فضربه بعصاه على أم راسه ، بدرته المشهورة ، وقان نه : « ما لك مرتخ هكذا ، مالك فضربه بعصاه على أم راسه ، بدرته المشهورة ، وقان نه : « ما لك مرتخ هكذا ، مالك تتماوت في مشيتك ا فقد أمتم علينا ديننا أماتكم الله ! » ، وأعطاه بالعصا على أم راسه .

« هذا ما ينبغي ان نستعمله معكم ، مسا دمته هكذا أمواتا ، مفككي الاجزاء ، مرتخي الاوصسال ، محلولين ، مهلهلين ، مخلخلين ، ينبغي ان تحيوا قليسلا ، وان تضربوا المثل ، أن تعطوا القدوة ، أن تكونوا في حزم الامام علي ! خذوا الصفات التي تتمشى ، التي توافق ، التي تأتي من هذا الامام ! خذوا من الاسم مسماه عنه ، بسل مسمياته العديدة ! خذوا تلك الصفات ، صفة الامام الحسازم ، الجسازم ، القافز ، النبي يحي الاخرين ، الذي يحرك ، الذي يهز ، الذي ينغسز ، الذي ينغسز ، الذي ينعش ، وعند الضرورة ، الذي يصدم الغير ليثير فيهم الرعب حتى يبعث فيهم الحياة !

<sup>2)</sup> في ليلة المولد النبوى الشريف سنة 1397 هـ ( 1 مارس 1977 م ) ، نشرت في عدد 40 ـ 40 من الاصالة بتاريخ جمادي الثانية \_ رجب 1397 هـ (يونيو \_ يوليو 1977 م) ،

« هذا ما خطلبه منكم ، هكذا ينبغي ان تكونوا ، جسما حيا في الامة ، ولهذا قلنا لكم : كونوا الرعاة الوعاة ، لا الغافلين ، النائمين ، الراقدين، مع الزردة ، والوعدة ، والقعدة ، والرقدة ا (3) تحركوا قليلا ، كونوا الرعاة الوعاة ، والدعاة السعاة ا ، •

فاذا كان هذا الكلام الحاد صحيحا بعص الشيء بالنسبة لكثير من اثمتنا هؤلاء في الجزائر ، لا جالسة لجميعهم ، وهم الذين لم يتلقوا تكوينا حامعيا في كليات الشريعة أو اصول الدين ، مثل غيرهم من البلدان الاسلامية ، والدين أدوا رغم هذا بالبسبة لاغلبهم دورا أيجابيا لا ينكر ، فأنه يسحب أكثر ويبطيق أكبر على ثلك العمائم النمائم ، في هذه الامة العمة (4) ، من "شيوح الاسلام» و "مفاتيه» في عصور الحمود، والحمود، والهمود، وحاصة « علماء » اليوم الدين يطوفون حول القصور الاميرية . أو الملكية ، أو الامبراطورية ، أو المجمهورية كالمببغاوات ، أو « العلماء الدواجن » كما سماهم الاستاذ عبد المجيد مزيان ، فيما سمعت ، همهم اصدار الفتاوي الادارية ، وتحسرير البرقيات المنمقة ، تأييدا لمخطى وجوادر ، مهما كانت للامة خدعا غوادر ، ولولا طابعها الماساوي لكانت المنجه بالمنواهي المنواهي الماساوي الكانت

ومن هنا فاننا مهما مجدنا هذا الامام الخميني، وسابقيه أمثال الامام الكاشاني، فلن نفيهم حقهم، فالحميني خاصة قد رد الاعتبار لعلماء الاسلام، وشيوخه، ومفاتيه، ورد الاعتبار لرجال الدين عموما، ورد الاعتبار للاسلام في نظر الشعوب الاسلامية وغير الاسلامية، بل والعالم بأسره ا

وسوف يحجل له التاريخ هذه المأثرة ، وسيعلد له هذه المفخرة ، فلقسد رد للقيم قيمتها ! وأعاد الحق الى نصابه ، والحياة الى مجاريها الطبيعية ! انه القبس الحسي للامام علي ، كرم الله وجهه ا فليحي الخميني ، ولتكثر أمثاله في ديار الاسلام ا

معم ، انهم هغا لآيات الله في ارضه ، امثال آية الله الشيراري الذي الانجليز مدة طويلة ، وابة الله الكاهماني ، الذي كان عضد الدكتور مصدق في الخمسينات ، وابة الله الخمس واليوم ، وهو ابن شهيد وابو شهيد ، وآية الله التلغاني ،

<sup>3)</sup> والهردة ، كما كان يقول امام آخر ، وهو عبد الحميد ابن باديس ، رحمه الله ، في الشهاب تحت عنوان ، و أزردة أم هردة ؟ » ا

 <sup>(4)</sup> كما كان هقول المرحوم الشيخ النشير الابراهيمي ، فيما سمعت .

واية الله الاررشهرى . الذى استشهد . وهو يقلى فى الزيت مثل السمك ! وآية الله المنتظرى ، وآية الله المنتظرى ، وآية الله شريعة مدرى ، وآية الله الروحانى ، وعيرهم من آيات الله العديدة أعضاد آية الله روح الله الخميني ، الذي أطاح بأكبر طغيان فى الشهري الاسلامي ، « وجعل فرائص الغرب ترتعد » ، كما كتبت ذلك الصحافة الغربية أخهيرا ، وخاصة منها مجلة الاكسبريس الفرنسية فى عددها الصادر بتاريخ 27 يناير 1979 .

وان ربك القادر على كل شيء والذي يرزق الانسان من حيث لا يحتسب ، لقادر على ان ينعم على الاسلام اليوم بجعن آياته هذه تتجلى وتتعدد ، وعهود الاسلام الزاهرة تتجدد ، وحضارته تحيا وتتمدد ، والحواجر والعوائق امامه تزول وتتبدد ، وجميع القوى في الارض اليه تتحبب وتتودد ، وقبن التعرض لمه باي شيء ألف مرة تتضوف وتتردد ، ورجالات الاسلام بدءا بعسها ثم مع العير في الحق تتصلب وتتشدد ، قبل أن تنصع غيرها وتتهدد ا

انه لواضح ال الامام الحميسي لديبه كل فضائل الامام الاول ، صاحب السيف والقلم ، علي كرم الله وجهه ، ولديه الى ذلك التدبر والتدبير المحكمان ، وتلك الحيطة الشديدة ، والتقدير الصحيح للامور ، وذلك الاحتراز الحاد ، والتحليل الدقيق لموقف المخصم ، ومقابلة سوء الظن بمثله ، وتلك هي الامامة والسياسة !

فهو الامام علي ومعاوية هى واحد ، وهو الاشعري وابن العاص متكاملين! انها لحقيقة ثابتة ان الذين نسميهم الشيعة والمعتزلة والزيدية والخوارج ، أجنح الى قسون الحق ولو كانت تهددهم السيوف والطائرات والبوارج ، فهم دائما أحياء ، وحسهم السياسي مرهف ، وتعلقهم بالعدل والكرامة شديد ، ثم هم بعد ذلك وقبله الى الثسورة دومسا ميسالون!

اما نحن وانتم يا من نسميهم اهل السنة والجماعة ، المعروف عن اكثرهم بالقراءة والمساهدة والسماعة (4) انهم العلماء الاجلاء الميامين ، المشهورون اخيرا برفع الاكف وقولة آمين . وتأكيدهم دوما لذوى الساعة عميق الولاء ، مهما كانوا عسل شعوبهسم هم عين البلاء ، فليلتكم زاهية هنيئة سعيدة ، واحلام لمذيذة عن آمال الامة بعيدة ، طاب نومكم ، ولو تعذب قومكم ، الذي ضرب فيه الانحلال اطنابه ، وغرس فيه الاستدمار (5) اذنابه ، ويحرق الاستغلال الفاحش أجنابه ،

وكما يقول أبو زيد ، حسما رواه ابن منظور في لسان العرب :

دعبوت الله حبتى خفيت أن لا يكسون الليه يسمسم ما أقول!

<sup>44</sup> السماعة على وزن الجماعة:السماع!

و كالاستممار ، وزنا وممنى ، ومن حيث المنى اصدق ٠

# الاسلام فينا عريق ، ونعن فيه عريقون ، فهل نستورد حتى الأئسمة!

رئيس المجلس الاسلامي الاعلى

سيدى الرئيس ، أيها الاخوة المناضلون ، السلام عليكم ورحمة الله .

فى هذا اليوم التاريخى من ايام شعبنا ، وفى هذا المؤتمر العام الذى يعقده حزبنا ، حزب جبهة التحريس الوطنى الذى قاد امتنا سياسيا ، كما قادها جيش التحرير الوطنى عسكريا ، نحو الانتصار النهائى وطرد الغاصبين من البلاد ، ومحو آثار المستعمرين واستغلالهم للوطن ، وامام الاحياء من هؤلاء القادة والجنود مسن



السياسيين والعسكريين الامجاد \_ في هذا اليوم يسر المجلس الاسلامي الاعل أن يتقلم بهذه الكلمة المتواضعة ابلاغا لرايه ومشاركة في انجاح هذا المؤتمر • ذلك ان الاسلام لم يكن \_ في أي يوم من الايام \_ غائبا عن مثل هذا الميدان ، بسل أن الاسلام كان بروحه واشعاعه ونوره وبأخلاقه ومثله \_ حاضرا في ميادين الكفساح ، كامنا في النفوس ، له السلطة القوية عليها • وكان الحافز لها والوازع الى اعظسم

نص الكلمة التي القاها الشيخ أحمد حماني ، رئيس المجلس الاسسلامي الاهسا أمام المؤتمر الرابع لحزب حبهة التحرير الوطني .

التضعيات والدافع المين الى احدى الحسنيين: اما النصر في الجهاد واما المسوت والاستشهاد .

وكانب كلية (الله أكبر) بنادي بها في المعركة يقعل فعل السنجر في النفوس ويدفع بها الى استعذاب الموت والاستنسال وانكم لتعلمون هذا ويسهدون بيه وللسن اعتباطا أن يكون المادة النابية من دستوريا يقول . (الاسلام دين الدولة) ، فان هذه الدولة الحزائرية دولة امة مسلمة ، قد احتارت لها الاسلام دييا وكانت في السيابقين الاولين اليه من بين الامم ، وذلك مند ما يزيد على تلاية عشر قرنا ويصف قرن ، يوم حاء به الاصحاب والنابقون ، وطردوا من بلاديا الروم المستعمرين ، وعرضوا الدين على أحداديا عيا ، فاقتلوا عليه مسلمين ، وكون الاستنظام مست العنصرين أمة حديده قوية منية ، مثالفة متحده العقيدة والإخلاق والمسادي، والعادات واللغة ليه القرآن لي والوطن للاحرار جميعا ، يبولي فيهم الفيادة الكفؤ منهم ، يشهد لذلك ويبرهن عليهم الفائد القابح طارق بن زياد الذي اجباز البحر يجتده الاسلامي الي أورونا ، وكان أول من عرس فيها معالم الحصارة والعلم والنقافة ورفع فيها مسعل النور ، وكانت أورونا عارفة في ظلام دامس ،

وهكذا كانت أمنا وحدها \_ بين الامم التي اعتنفت الاسلام من عيير العرب \_ هي التي أمدت الاسلام \_ مند القرن الاول للهجره \_ وهو خير القرون \_ ناحيد الفاتحين الاولين .

والمه ايسانا ووفاء واخلاصا واستمساكا وكفاحا وجهادا وكلما حاولت قسوة معادية أن تغزونا ماديا وروحيا لنصرفنا عن وجهننا، أو تذهب بريحنا باءت بالفشيل وحاقت بها الهزيمه واستألوا الناريخ عن الروم ثم النورمان ، وعن الفرنسيسين بعد الاسبان ، ينبئكم أن غزواتهم انتهت بالهزيمه والحسران ، سواء أقادها أبطال حرب في المبدان ، أم فادها قسس بحملون الصلبان .

ليس الاسلام مجرد طقوس كهبوسة ، ولا مظاهر زائفة ولا ( دروشة ) وتخريفا ، وجذبا وعنها · ولكنه دبن الله القويم شرعه للحناه الدنيا وللاخرى وقال فيه : ( ومن كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى وأضل سبيلا ) ، انه دبن الروح كما هو دين المادة ، ودين العلم والحباه ، دين الحربة الكاملة فلا خضوع الا لله وحده · دين الدبمقراطية فلا حكم الا بالشورى ، قال تعالى في المؤمنين . ( وامرهم شورى بينهم ) وقال للمعصوم عن الحطا ( وشاورهم في الامر ) · انه دبن العدل المطلق بينهم ) وقال للمعصوم عن الحطا ( وشاورهم في الامر ) · انه دبن العدل المطلق النكافل و لا يجرمنكم شنآن فوم على الا تعلوا ، اعدلوا هو أقرب للتقوى ) انه دين المكافل و الاحسان ( ان الله يأمر بالعدل والاحسان ) ·

ان الاسلام حرر العقول من النقليد والحمود ، وقبح فعل قوم دعوا الى الحيق ويرك الجمود والى النفكير قبما بقدمون على فعله ويدعون النه فقالوا : ( انا وجدنا آباءنا عسل أمة وانا عسلى آثارهم مقتلون ) قال بعالى . ( قل أو لو جئتكم باهدى مما يُ وجدتم عليه آباءكم) وقال ، (أولو كان ماباؤهم لا يعقلون شيئا ولا يهتلون) ؟ •

ان الاسلام أول دن سماوی \_ وصل كل فانون وضعی \_ حرد المرأة من الاضطهاد والظلم واعتبرها انسانا كاملا وقال فيها (ولهن مثل الذي عليهن بالعروف) ٠٠٠ وقال . ( للرجال نصيب مما اكتسبن ) ١٠٠ وقال فيهن رسول الله (عيب المعالف الرحال ) ١٠٠ ان الاسلام أول فانون حتى الصعفاء من الاقوباء ، والفقراء من الاعتباء وقرد المساواة في الحقوق والواحبات ، الاسلام هو رالذي قرد \_ قبل النوره الفرنسية ، وقبل الامم المتحدة \_ أن الانسان حر في عقيدته لا تكره على تغيير دبنه أذ قال الله في قرآنه : ( لا اكواه في الدين ) وقال يامر نبيه أن بقول للكافرين : ( لكم دينكم ولي دين ) وإذا أمر الاسلام نقبل المرتب فلانسة ، خائن مارق ، والحائن بقبل في كل ملة وكل أمه ،

ان الاسلام هو الذي أنكر أن بصطهد الاسبان للوبه أو جنسه أو طبقنه وفرر أن الباس منساوون في الانسبانية لا فصل لاحد على الآحر باللون أو بالجنس وأنها الناس انا خلقناكم من ذكر وأنثى التفاضل بصالح الاعمال قال تعسالى : ( يا أيها الناس انا خلقناكم من ذكر وأنثى

وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله اتقاكم ) وقال نبيه عليه الصلاة والسلام ( لا فضل لعربي على عجبي ولا لابيض على اسود الا بالتقوى ) وقد بعد بالفعل هذه المساواه ـ والغوا كل بعرفة عنصريه ـ ببه وحلفاؤه من بعده . الم بغنص عبر بن الخطاب للغلام الفيطي النصرابي من ابن حاكم مصر والفاتح العظيم عمرو بن العاص . فمكنه من صربه بحصور أبيه \_ وهو احد الصحابة الكبار \_ تم قال له با عمرو مي استعبديم الناس وقد ولديهم أمهابهم أحرارا ؟

حبروبى أن بوحد مثل هذا العبدل والبطيام السوم ' أفى الشرق أم فى الغرب ' ان الاسلام قد حل كل مشاكل الحياه ووضع حدا لكل العطاط ، وقبع كل فساد مادى أو حلمى أو روحى · شهد بدلك كبار الكباب والمفكرين من المشارقية والعربين ، القدماء والمعاصرين · وقد يرك قينا رسوله عندما مات ما أن التعنية البشرية قلن بضل أبدا كتاب الله وسينه ·

هذا هو الاسلام الذي عاشيه أمينا طبلة الاربعة عسر قريا الماصية فجماها مين الذونان وصانها ، ومنحها المناعة والحياه ، والحصابة ضد الآفات ، ودفعها الى جهاد فعال صد كل عوامل الفناء ،

بالاسلام بحن \_ فى الجزائر \_ أمه واحده ، وشعب منهاسك ، وجسد مبيع ضد كل النبارات الغريبة الفياكة التى بهب علينا من أعدائنا فى الداخل والخارج ، انه ترياق ضد كل البرعات الجاهليه والجهوبة والعنصرية ، الاسلام يوحدنا ويقنل فبنا نزغات الشيطان ، بعير الاسلام سبكون طوائف منشاكسه ، فالاسلام فى الجزائر ضرورة قومبة ، وصفة \_ فى الجزائرى \_ ذابيه ، ومصلحة وطنية عليا ،

واللغة العربية لسانيا القومى ، ولغة دولينا الرسيمية ، ومقوم ذاتى من مفومات شخصيتنا · فهى \_ فضلا عن كونها لغة الدين \_ لغة المعرفة والعلم والحضارة والرقى والثقافة والآداب الرفيعة · هى على كل حال لفتنا ·

يستحيل أن يحقق استقلالنا الكامل ـ ونحن يتهاون بلغتنا ، ونشغلها بضرة ﴾

تغنصب حقوقها وان نفيت السياده للغة الإحبية فسيجد ابناءا ومثلهم العليا و الصحافة وفي الكتاب وفي الإقلام والإداب وفي الفن والإداعة والتلفزة من ما يرد من وراء البحار ولا يمكن أن نضعوا الإنباج الأعلى ما يلاد من وراء البحار ولا يمكن أن نضعوا الإنباج الأعلى ما يلود والعلم والفين الاستي المنفوق فالواحب ان يكون لعبنا القومية عني لغة الثقافة والإدب والعلم والفين أكما يحب ان يكون لغة النفيية والبيكتولوجيا والعمل والحيز والمحديث العادي وانها للغة سامية رافية لا ينهمها بالعجز والقصور الاعدواوجاهل ومنجاهل غرور وانها امام مشاكل النفيية والسكتولوجيا العصرية مثل عبرها من اللعاب التي لم يرق الهلها يعدالي مكانة أمم السكتولوجية ويناب الإستفاق ومن البديهي أنه لا يمكن نقل شعب كامل إلى لغة علم ولكن الممكن العملي هو نقل علوم الامم من كل لعة وكل امة من الي الشعب ، وهذا ما نقطة الامم المستفلة الموقفة و

ب ابنا لم تحفل الاسلام في المناق الوطني ، وفي دستوريا ( دين الدولة ) الرسمي لمحرد التحليه أو البريين ، أو ( بركه ) وتميمة فقط · انها معنى دلك أن يكون الاسلام منغلغلا في نفوسنا ، وفي أسرينا ومجتمعنا . كما كان مند حين وفي كل حين ·

علىا أن تحافظ على الفرآن الكريم عضا طريا فيها ، وأن تعطى للعلوم والنوبية الاسلامية الاهمية اللائفة بهما في مدارسيا ، وفي كل مراحل التعليم لابنائنا ، من مرحلة رباص الاطعال والابندائي حتى مراحل الجامعات النهائية ويجب أن تعطى للتعليم الديني الحصص الكافية ، وأن تكون كل حصة منها أساسية لها اثر في التعسوق ، والنجاح في الامتحان أو الانحطاط والرسوب ، وبجب أن تسبد الدراسة إلى معلمين واسابذة أكفاء ملزمين ، أمناء منديين مستقيمين في سلوكهم ، بهذا وحده يكون أبناؤنا عارفين بالاسلام لا تخدعهم من يتحدث عنه بسوء من أعدائه أو من الجاهلين في الاعبياء أمثال أولئك الذين يزعبون لهم أن الاسلام دبن التحلف ، وأن المتمسكين به

من الرجعيين . بل هم عبوان الرحعبه ا واعجبا ! كنف بتهم بالرجعبه دبن سفه رأى الذين اذا قيل لهم ( اتبعوا ما انزل الله قالوا بل نتبع ما الفينا عليه آباءنا ) أو قالوا الدينا ما وجدنا عليه آباءنا ) فعال لهم ( أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئا \_ ولا يهتلون ) وفال ( قل أو لو جئتكم بأهندي مما وجدتم عليه آباءكسم ) ؟

ان حصه واحده أو حصيين في الاسبوع أو في الشهر لا يكفي للنفريف بالاسلام لا يناءنا وحصوصا أدا كان لا أبر للمواد الدسنة في النجاح والرسوب. أن أبناءنا بننهون من المرحلة الابتدائية وهم لا يحفظون الا فليلا من السور القصيرة •

ان التعليم الدين كال موجودا في الحزائر مند القرن الاول للهجرة ، مند ان بعث عسر ابن عبد العزيز ( 99 ــ 101 هـ ) القفها، العشرة لتعليم احداديا ، ومن هذه المعاهد الدينية في بلمسدان ويجانه ما كان بأنيها الطلبة من أورونا ، ومنها دخلت العلوم والحصارة النها بي عصر النهضة ، وقد نفيت هذه المعاهد يؤدي وظيفيها العلمية حتى في احلك الطروف سوادا ، وأشدها يؤسا ، وحتى أنياء النورة كانت نقوم بواجبها، تحميها حيش التحرير الوطنى ،

م حا، المناق الوطني فوجد النعليم , وما كان بجول بخاطر أحد \_ اثناء مناقشه المبثاق \_ أن نتيجه التوجيد هي احتفاء التعليم الاسلامي بكل سرعة ، وانها كانت ارادة الجماهير أن تعمم بريامج التعليم الاصلي في التعليم الديني تجميع مسدارس التعليم العسام ،

ان تصرفا غير حكبم في كنفية تطبيق توجيد التعليم والقضاء على معاهد التعليم الاصلى بسرعة قد هدد القرآن بالاحتفاء، وأصاب طائفه من أبنائنا بظلم فادح •

لفد كان الصغار من حفاظ القرآن الكريم بحدون أمامهم معاهد التعليم الاصلى تحنضنهم لبواصلوا سيرهم عادبا في كل مراحل التعليم حنى يصلوا الى الباكلوربا ويلجوا الجامعات •

4

أما اليوم فانهم ادا النهى الواحد منهم من حفظ القرآن \_ وغيره عشر سنوات أو نضع عشرة سنه \_ وحد جميع مراحل النعليم ومدارسة موصده أمامه ، ولا دنب لهم الا انهم نذروا أنفستهم للقرآن ، قالى أبن تدهنون ؟ وما الذي حنوه حتى توصد أمامهم معاهد التعليم ؟ وأبن هي ديمقراطية النعليم ؟

ان طريعة حفظ الفرآن وحده بم الاقتال على بعلم قواعد العلوم ويحصيل المعارف من بعد هي الحدي طرق التعليم قديماً ، وهي طريقة احدادنا المغاربة في التعليم ... كما ذكره ابن خلدون في مقدمته و وبهده الطريقة بعلم حميع علمائنا مبذ القديم ، حتى عهد ابن باديس ورقاقه ، وبها بعلمنا حميعا واذا كانت مدارسيا العامة لا سينطيع بطيبقها اليوم ، ويحدد عليها تحقيظ القرآن للملابين قلا بحور بحال أن بغلق أبوابها في وجود من بذروا أنفسهم لحفظ القرآن ولقد كان الرئيس الراحل رحمه الله بكرمهم ، ويحصر ليله السابع والعشرين من رمضان حقل بوزيع الجوائز عليه...م وأشهد ابني عرضت عليه مشكلتهم ليلة 27 من رمضان 1398 هـ فيعجب من حرمانهم من مواصلة النعلم ، وقال بالحرف (ستحل مسكلتهم) ولكنه لم نسبب أن سقط ضريع المرض ثم لتي بداء ربه ... رحمه الله ... ويركهم امائة في أعناقكم ،

وانها لمشكلة رهبه نهدد هذه الطائفة من أنبائنا ، ونهدد الفرآن ـ بالاعسراض عنه ـ وتهدد الدبن دلك لانه لا تكفى أن نفتيج أفسام فى التكميليات والنابوبات والجامعات للتعليم الدبنى ، اد لابد لعالم الدبن من حفظ الفرآن فهده الافسسام الدبنية أما ستبقى شاعرة لا يؤمها أحد لزهده فى دراسة ماده لم بعد لها مادتها الاساسية ـ وهى حفظ الفرآن ، وأما سيؤمها طلبة احتصاص وهم لا يحفظون شيئا من العرآن ، أو يحفظون قدرا لا يكفى للعالم المحتص ، ولا شك أن فى دلك خطرا شديدا على الدين ،

ان رئيس الدولة بفسم ـ كما في الماده 110 من الدسسور ـ بالله العظيم أن يحترم الاسلام ويمجده . كما بحترم الميناف الوطني والدسسور · وهو بهذا الفسم ملزم

بحمانة الميثاق والدسبور من كل عدوان ، فمن البديهى ان بكون ملزما بحماية الاسلام وصبابته من كل عدوان • ولهذا بحب ان بخنفى من مجتمعنا كل ما يوهن الاسلام واخلاقه فبنا ، وكل ما بتعارض مع فواعده واحكامه • وكل اطارات الدولة وموظفيها السامين ملزمون بما النزم به رئيس الدوله •

اننم \_ يا أنناء جبهة النحرير ومناصليها . وبا قياده الجبش وجنوده \_ الذين وضعم المناق والدسمور ، والزمم رنس الدوله بالقسم على حفظ ما جاء فيهما فالنزموا دلك واحترموا الاسلام ومحدوه وكوبوا حمانه .

1

ان المجلس الاسلامي الاعلى برى من القبام نواحية ، والوقاء لمهمية أن ينقدم اليكم بالمقبرحات الآبية

اولا: ادحال البعليم الاسلامي بعقائده وعباداته ومعاملاته وسلوكه ومبادئي في السامية في حميع مراحل البعليم من رياض الاطفيال والانبيدئي حتى النهائي في الجامعات والمعاهد والكليات ، بهذا وحده بكون ابناؤنا على معرفة كافية بدينهسيم ويعينعون انه دبن العلم والسيمو والرقى والحياة ،

ثانيا بعين أفسام بحصبص في البابوبات وشعب في الجامعات للتعليم الاسلامي اسوه بأفسام البخصيص الاحرى ، وأعطاؤها كل المزايا الني بعطى القسام التخصيص .

ثالثاً : المنادره نفتح الجامعة الاسلامية أو الكلبه الاسلامية وتعيين أساتـــذه اكفاء مختصين وفتح فروع لذلك في جميع الجامعات وقبول الطلبة الاجانب فيها من ابناء الاقليات الاسلامية في افريقيا وآسيا وغيرهما .

وابعسا: العنابة بحفاظ القرآن الصغار وحل مشكلتهم بما يسمح لهم بمتابعة دروسهم.

خامسها : العنابة بنحصظ الفرآن والاذن لجمعيات شعبية (جمعيات المحافظة مملى القرآن ) بمباشرة نشاطها ومعاونتها في أداء مهمتها •

سادسا : اعطاء الحربة النامة للجمعات الدبنسة \_ بحب اشراف وزارة لشؤون الدبنبة ومرافينها \_ في الشاء المساحد وجمع النبرعات لها والغاء القوانين والقرارات التي بمنعها من المام مهمنها، ومنها دلك الذي بمنعها من حمع التبرعات لا برحصه خاصة بعطى مره واحدة وليوم واحد في السبه .

ثامناً زيادة الحصيص المستوح بها في التلفزة والاداعة وكل وسائل الاعلام لخاصة بالتوعية والارشاد والتوجية الديني الصحيع بتولاها أكفاء من علماء الدين التربية وجعل حصة التلفزة الاسلامية حصة نومية ، فإن المتدينين لهم حق يومي اصح في التلفزة كما لغيرهم .

تاسعا بحريم رواج أو عرص كل ما يهاجم الاسلام وتعظيم شعائر الله رحمايها في كل أبحاء الوطن من المسؤولين في الدولة ومعافيه من يسبهين بها من لباس ، قان المسؤولين هم نواب رئيس الدولة الذي أقسم على أحبرام الاستلام وتعجيده .

عساشرا · احترام فواعد الاسسلام ، و بعظم شعائر الله وحمايتها في كل انحاء لوطن من المسؤولين في الدولة ، ومعافية من بسيهين بها من الناس ، فإن المسؤولين مم بواب رئيس الدولة الذي أفسم على احترام الاسلام وتمجيده ·



## العلم القسنطيني أثناء حكمم الحاج احمد باى . آخر بايات قسنطينة

د عبد الجليل التميمي

استاد بكلية الأداب والعلوم الانسانية ، الجامعة التونسية

اثر سقوط (\*) مدينه قسنطينة في أكتوبر 1837 ، احتل الجيش الفرنسي الغازب القصية واهم مراكز المدينة وعمد النقيب الاول دوكس (Doxe) من جوقة الشرف الاجنبي (1) لازاحة العلم القسنطيني ذي اللون الاحمر يتخلله سيف « ذو الفقار » ليعوضه بالعلم الفرنسي ذي الثلاثة الوان (2) •



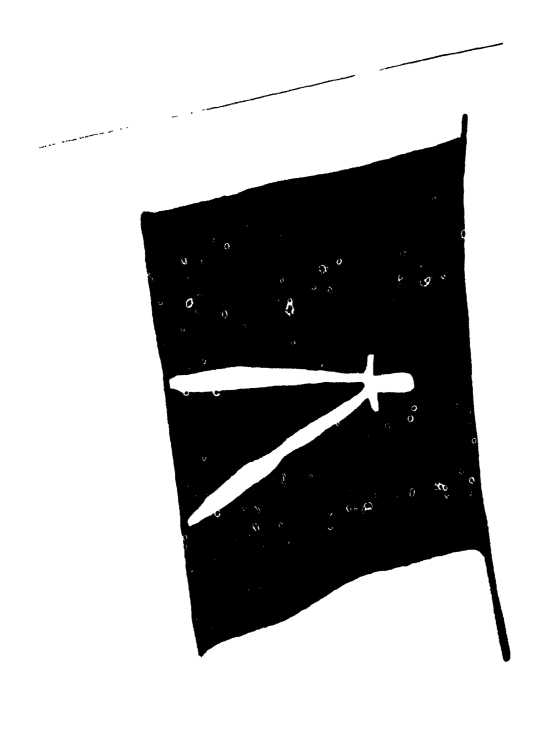
(\*) نشرت هذه الدراسة في المجلسة التاريخية المغربية ، عدد 2 ، تونس ، 1974 و فظرا لنشر الدكتور عبد الجليل التميمي مؤجرا كتابه باللغنة الفرنسية عن . بايلت قسنطينة والحاج احمد باي 1830 - 1837 ، وادخاله عناصر جديدة على هذه الدراسة . فاننا ننشر النص العربي الكسامل لها في الأصسالة .

1) DURIEUX, I Drapeaux conquis en Algerie de 1830 a 1847, p. 98 m. Mémoires sur l'histoire de l'Algérie au XIX siècle, Paris, 1931.

2) ESQUER, G. Iconographie historique de l'Algérie depuis de XVI siècle jusqu'à 1870, t 3. fig. 501.

لا نملك عمليا اية دراسة حول الرموز والاختام بالجزائر ، ما عدا نشر عدد من أختام دايات الجزائر ، بدون تعليق من سنة 1515 الى 1745 من طرف .

DELPHIN, G. Histoire des Pashas d'Alger de 1515 à 1745, in, Journal Asiatique, Janvier- mars 15 p., Paris, 1925 منظر رسم العمل المساحب لهذه الدراسة - انظر رسم العمل المساحب لهذه الدراسة العمل المساحب لهذه الدراسة العمل ال



العسلم القسنطيبي

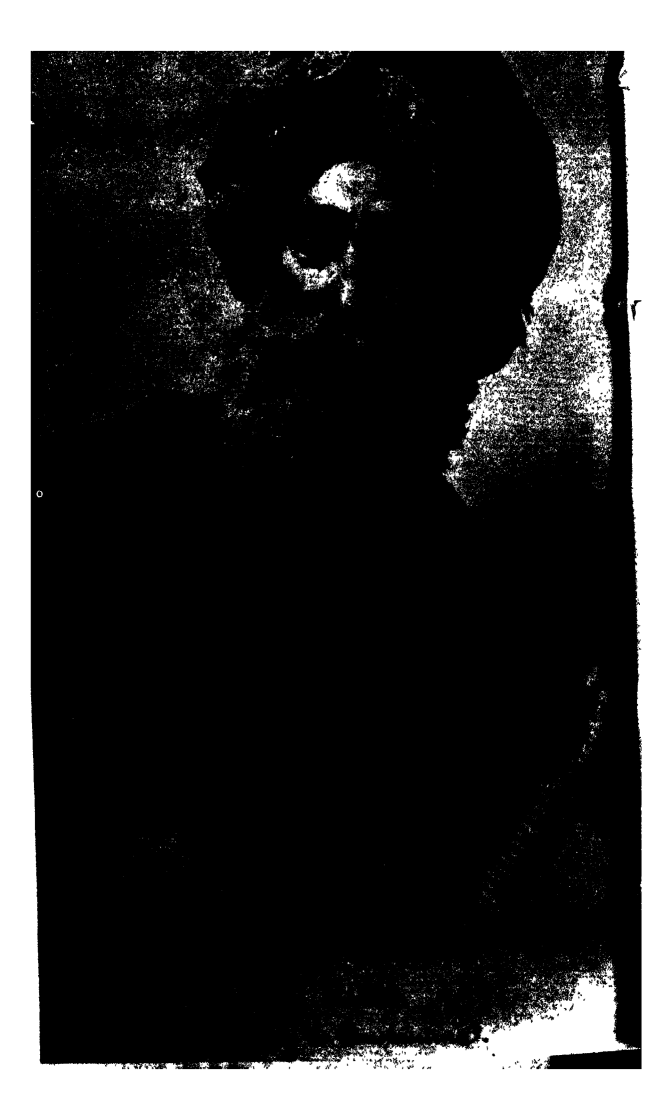
FSQUER, G Iconographie historique de l'Algérie depuis le XVI siècle jusqu'à 1879, t. II

ما هو المعنى الحقيقى البعيد لرمز هذا العلم القسنطيني ؟ لشرح هاته المسألة وجب تحديد بعض النقاط حـول ظهور سيف « ذو الفقار » واستعمال اللون الاحمر عند المسلمين الاول ثم بعد ذلك في الامبراطوية العثمانية وخاصة في بلدان المغرب العربي وذكر الهلال الصابي (3) أن أشهر سيوف الرسول محمد التسعة هو السيف الذي تحصل عليه الخليفة الرابع على ، وسمي سيف « ذو الفقار » وهي التسمية الشرفية التي عـرف بهـا (4) .

لماذا كان سيف الخليفة على ذا حدين (5) ١

تذهب بعض الروايات الى ان هذا السيف تقلده الخليفة الرابع كعلاعة اكسرام وتقدير للمعارك الحربية التى حاضها تحت لمواء الاسلام ، واته عندما استن السيف من غمده ، شق طرفه الى فسمين (6) • وتذهب رواية اخرى ان علي رضي الله عنه ، تمكن من اخراج السيف من غمده بفضل دعاء خاص ، وقين أيصا ان هذا السيف كان ذا حد واحد عندما غرسه اعداؤه فى العمد ، عير ان عليا قسم طرفه الى حدين عندما استله منه (7) • وقد أصبح سيف « ذو الفقار » معظما فى الاسسلام ورمزا عاليا للحرب والجهساد (8) •

- (ز) هلال الصابى الذي اسلم ، كان احد كبار الكتاب العرب في القرن الثاني ، راجع سامي ، شمس الدين ، قاموس الاعلام ، ح 6 ، ص 4743 ، استانبول ، 1893 ·
- 4) HUGON Henri les emblèmes des Bevs de Tunis, étude sur les signes de l'autonomie Husseinite, p. 62, Paris, 1913
- 5) JAMMES René, couleurs, symboles et drapeaux du monde arabe p. 32, étude dactylographiée en 1955. in, Archives Nationales d'Outre-Mer à Aix-en-Provence, 8 × 244
  - قدم هذا الشرح المرحوم حسن حسنى عبد الوهاب · HUGON, op. cit, p. 62 · المصدر نفسه ، ص 63 ·
- (8) المصدر السابق ، مــا زال سيف على حتى يومنا هذا مقدسا لدى الشيعة فى الكوفة وكربلاء فى العراق وايران ، حيث نلاحط سيف « نو الفقار » مع كل رسحم للخليفة علي ، ويذكر هوقون ، ان نعت « ضربة سيف سيدنا علي » التى أطلق على شق عمودى لصخرة بحمام الانف بتونس ، تبين بوضوح أن أسطورة فضائل سيف « نو الفقار » ما زالت منذ زمن بعيد ، حية وعالقة بالاذهان فى ولاية تونس •



اختار الخليفة عبر والعثمانيون اللهون الاحمر · وكانت اعلام الصبائحيين في الامبراطورية العثمانية منذ القرن السادس عشر حمراء (9) · اما السلطان سليم الاول فقد استعمل الاعلام دات اللون الاحمر والابيض عندما فتح مصر سنة 1517 (10) ·

وفى القرن السادس عشر ، احتد الصراع بين الامبراطورتين العثمانية والاسبانية وتعددت الحملات البحرية على دون المغرب في البحر الابيض المتوسط واكتست بطابع ديني ، وقد نشط خير الدين دربروس في ادخاذ سسلمي الاندلس والدفاع عن الساحب المغربي ، ولاكساء هذه الحروب بطابع الجهاد الديني والدفاع عن المسلمين ضحد « المشركين » تبنى علما احضر يتخلله سيف « ذو الفقار » (١١) ، وكذلك درغوث باشا الذي دافع عن جزيرة جربة ضد الاسطون الاسباني سنة 1560 ، استعمل علما اخضر (١٤) الما في معركة سلنكمان (لمسلمان الاسباني سنة 1560 ، استعمل علما اخضر (١٤) على ضفتي الدانوب سنة 1691 والتي تقابل الما في معركة سلنكمان (لمسلمان) صد العتمانيين ، خسر هؤلاء المعركة وانسحبوا من الميدان ، وقد استولى الجيس المنتصر على علم تركي يتخلله هلك ومنحن والحقيقة هو سيف « ذو الفقار » (١٤) ،

أما السلطان سليم الثالث ( 1789 - 1807 ) ، فقد ارسل ، عندما استرجع مصر مل الفرنسيين ، علما أحمر يتحلله سيف « نو الفقار » وآمر برفعه على قلعة الاسكندرية ٬ (14) ، مبررا بهذا الاختيار معنى الدفاع عن المسلمين ضد « المشركين » ٠

وهى الساحات العسكرية العتمانية ، نلاحط أن كل فيلق له عسلم ، نصفه أحمر والنصف الآخر أصفر يتخللهما سيف ذو الفقار (15) • ويذلك ذرى كيف أن العثمانيين

<sup>9)</sup> KOPROLU, Fuad, Bayrak, in, Islam Ansıklopedısi ، 417 من 2 من المنشورة في دائرة المعارف الاسلامية (باللغة التركية) ج 2 من طائرة المعارف الاستانيول ، 1942 من 1942 من المتانيول ، 1942 من 1942 من المتانيول ، 1942 من المتانيول

<sup>(10)</sup> المصدر نفسه ، قارن أيضا

ETTINGHAUSEN, Hilal, in, Encyclopédie de l'Islam, nouvelle édition, t. 3, p. 396.

يذكر ان علم سليم الثالث هو عبارة عن منجن ذي اطراف متباعدة ، وتوجد بعض الكتابات القرآنية

<sup>(</sup>II) كوبرولو ، فؤاد ، نفس المصدر ، ص 417 ، ج 2 · راجع رسم هذا العلم بمجلة . 1972 ، انقرة ، 1972 ، 1972 ، انقرة ، 1972 ، 1972 ، القرة ، 1972 ، 12) Eltore Rossi, Storia di Tripoli Tripolitania dalla conquista arabe al 1911, p. 150, Rom

<sup>12)</sup> Eltore Rossi, Storia di Tripoli Tripolitania dalla conquista arabe al 1911, p. 150, Roma 1968.

<sup>31)</sup> ETTINGHAUSEN, op. cit., p. 396.

<sup>(14)</sup> كوبرولو ، فؤاد ، مفس المصدر ، ج 2 ، ص 417 •

<sup>51)</sup> N. Weisseman, les Janissaires, p 48, Paris, 1964

والمحارة المغاربة قد عمموا استعمال العلم الاحمر الذى يتخلله سيف «ذو الفقار» في سواحل البحر الابيض المتوسط لافريقيا • وفي القرن الثامن عشر ، كان علم الجرائر سيف « ذو الفقار » (16) •

احمر يتخلله مقص ابيض مفتوح أو علم احمر يتخلله راس جمجمة او ذراع عار يحمل اما في تونس ، فهي الاخرى قد تبتت العلم الاحمر وسيف « ذو الفقار » ، وقد رفع هذا العلم على بواخر الباي محمود الحربية (1814 ــ 1824) (17) · وعندما احتلت قلعة الامبراطور بالجزائر يوم 4 حويلية (1830 ، انرن النقيب قوعزوا (mollow) العملم الاحمر الذي يرفرف على القلعة (18) · اما ابراهيم باي ، احد بايات قسنطينة ، فقد و رفع علما أحمر دا نصف هلان على قلعة عدابة يوم دحر قصبتها سرا واستولى عليها يوم 26 سبتمبر (1826 (19) · وشبخ الحنانشة كان يتمتع هو الأحر بامتياز رفع الاعلام والموسيقيين لخدمته (20) ·

اما المسير احمد باشا ، باي تونس (١٨٥٦ - ١٨٥٥) المعاصر للحاح احمد بساى قسيطينة ، والدى كان يحرى وراء كن ما يكسبه العظمة والهبية ، فقد قرر ان يصبع العائلة الحسينية تحب الشعارات الاسلامية عندما اتخذ للولاية علما احمر يتحلله سيف « ذو الفقار » رافعا اياه على المحمدية واهم البنايات الحكومية (21) .

ان بايلك قسنطينة الذي كان حزءا تابعا للحفصيين ، لم يفت خاصعا للتأثيرات الثقافية الواردة عليه من ولاية تونس ، فزيارات القسنطينيين الى مدينة تونس كانت اكثر ترددا منها على مدينة الجزائر ، ثم استمرار القسنطينيين على التعلم بجامع الزيتونة وكدلك الحج الى بيت الله ، كان يتم عادة عن طريق توبس ، واحيرا العلاقات

<sup>(16)</sup> كوبرولو ، فؤاد ، نفس المصدر ، ح 2 ، ص 417 .

منا ، كوبرولو ، فؤاد ، نفس المصدر ، ما الله المصدر ، تفس المصدر ، المنا ، كوبرولو ، فؤاد ، نفس المصدر ، ما المنابع ما المنابع ما المنابع ما المنابع ا

<sup>(19)</sup> ارشیف وزارة الخارجیة الفرنسیة بباریس ، المراسلات السیاسیة ، تمونس ملف رقم I ، رسالة دی لیسبس DE Lesseps فنصس فرنسا بتونس ، الی وزیر خارجیة هرنسا بتاریخ I4 اکتوبر 1831 ·

<sup>(20)</sup> أرشيف الحربية الفرنسية بفنسان (Vincennes) قرير عن ولاية قسنطينة ·

<sup>21)</sup> HUGON, op cit., p 64

التجارية (22) التي عرفت نشاطا ملحوظا بعد احتلال الجزائر وعنابة ، كل هذه العوامل ساعدت على خلق اتصالات مفيدة مع التوبسيين وجعلت القسنطينيين يعملون دوما على معرفة وتتبع الجديد في تونس ·

ومن جهة أخرى ، كانت المدارس تقوم بدور حساس لهذا الاشعاع الثقافى والذى لم ينارع شهرته احد وحيث الله سمعة علماء واساتذه قسيطينة كانت تجلب عددا كبيرا من الشباب الجاد (23) و ان هذه البخبة القسنطينية التي كسبت ثقافة اسلامية عميقة ، ارتبطت وتعلقت بمبادىء الاسلام والسنة وعملت مع الحاج أحمد باي ، أخسر بايات قسنطينة على العمل بكل أوامر الاسلام وسحاربة ، اعداء الدين ، الذين احتلوا مدينة المجزائر وعنابة وعددا أحسر من مدن الساحل الجرائرية و يكتب الحساج أحمد الى كاهية الكاف ، بعد احتلال قسنطينة في باب الجهساد » .

وعلى هذا الاساس اختار الحاج أحمد باي بالتعاون مع المجموعة القسنطينية علما أحمر يتخلله سيف « ذو الفقار » ، وأن الحاج أحمد قد طلب إلى أحد التجار اليهود أن يطرز له علما بترنس (25) ، وهو العلم الذي يؤكد كلوزال (lauzel) القائد الفرنسي الذي قدم مهاجما على فسنطينة ، أنه رأى علما أحمرا (كذا) مرفرها على القصبة (26) وقد استعمل جيش الحاح أحمد باي الاعلام ورايات الحسرب مصحوبة بجوقة

ţ

<sup>22)</sup> Tableau de la situation des établissements français dans l'Algérie en 1840, p 364, Paris 1841

يذكر ان قسنطينة كانت تستورد عن طهريق تونس من الشرق البضائع التالية : الاقمشة الثمينة من استنابول والررابي من آسيا الوسطى والحرير من سوريا والقهوة من مصدر •

<sup>23)</sup> NOUSCHI, André, Constantine à la veille de la conquête française, p. 385, in, Les cahiers de Tunisie, Nº 11, 1955.

<sup>(24)</sup> ارشيف الدولة التونسية ، ملف رقم 384 ، صندوق 223 ، وثيقة رقم 23 ، وهي عبارة عن رسالة موجهة الى صالح بن محمد ، بدون تاريخ ·

<sup>(25)</sup> أرشيف الحربية الفرنسية رقم (226) تقرير محرر من طرف روسو بتاريخ (25) أرشيف الحربية الفرنسية رقم (26) - 12 - 1836 من 14 - 1836 من 1

<sup>26)</sup> G. ESQUER, correspondance de M. Clauzel, t. 2, p. 296.

• 1836 \_ 12 \_ 2 رسالة من كلوزال الى وزير الحربية الفرنسي بتاريخ 2 \_ 12 \_ 2

الموسيقى (27) • وقبيل الحملة الفرنسية التانبة على قسنطينة ، كان الحاج احمد باي يعلن يوميا انه وجب الدفاع عن المدينة ، وان الفرنسيين اذا نجحوا في احتلالها ، فان الاهالي سوف يحرمون من بايهم وعلمهم (28) ·

وفى القصر الذى بناه الحاح احمد (29) كانت رسوم الاعلام التى تزين المباسى مبثوثة على القلاع وذات أحجام كبيرة جدا (30) ·

لم يكن اختيار الحاج احمد والمجموعة القسنطينية لعلمهم محض صدفة ، اذ هـو يعكس الرغبة الروحية والدينية لعدد من القادة المسلمين الورعين والعاملين بمبادىء الاسلام لادارة شؤون شعوبهم · عير انه لا يعيب عنا أيضا ان شرح بعض الاتجاهات الدينية في الاعلام كسيف « ذو الفقار » مثلا ، يمثل بالنسبة لعموم الشعب ، الصدق والمثن العليا والطريق السوى الذي يجب سلوكه ·

ان الحاج أحمد خلال حكمه في بايلك قسيطبنة من 1826 الى 1837 ، قد حسارب التوسع الفرنسي في ولاية الجزائر ورفض رفصا قطعيا التفاهم أو التراضي مسلع الفرنسيين ، وفي نفس الوقت اتبع تعاليم الدين الاسلامي بحذافيرها وقد اعتبر الحاج تحمد نفسه والمجموعة الاسلامية الفسنطينية في حالة جهاد « ضد الفرنسيين » وعليه احتاروا علما أحمر يتخلله سيف « ذو الفقار » •

ان العلم القسنطيني الذي يتحلله سيف « ذو العفار » يرمر اذن الى معنى الجهاد ضد ه الكفار » والى الايمان العميق بالدين الاسلامي وبمبادئه ويذكر بالانتصارات الحربية للخليفة على وللمسلمين صد « أعداء الدين » •

ان وضع الباي الحاح آحمد السياسى وردود فعن المجموعة القسنطينية بعد احتلان المجرائر وقرار الحكومة الفرنسية باحتلان كن الولاية يؤيد بكن وضوح سبب هسذا الاختيار الديني بادىء الامر ثم السياسى بعد ذلك لعلم بايلك قسنطينة أثناء حسكم الحاج أحمد باشا باي •

<sup>27)</sup> M. Bonnatont, Douze ans en Algerie, p. 241

<sup>28)</sup> G Yver, correspondance du G Damrémont, p 431.

<sup>(30)</sup> المصدر تفسيه ٠

## مواقف العائسلات الارستوقر اطيسة من معمد المقرائي وثبورتسه واحداث اخرى من خسلال الوثائق عن نسورة 1871

د. يصيي بوعزيز

معهد العلوم الاجتماعية دائرة التاريح حامعة وهـران

عندما تفاقمت مشاكل المقراني ، وتدهورت اوضاعه السياسية والادارية ، وبدأ يفكسر في الثورة المسلحة ، عمل على تقوية صفه ، بتمتين علاقاته مع رؤساء العائلات الكبيرة في عدة جهات من البلاد من مليانة غربا السي الحدود التونسية شرقا ، وشرع في ذلك منذ اواخر عام 1870 ، وتحمس أكثر بعد صدور نداء كريميو للجزائريين في جانفي 1871 .



ففى شهر أكتوبر عام 1870 مر بمدينة سور الغزلان عائدا من الجزائر العاصمة ، فاستضافه الأغا يحيى بن فرحات لمدة ثلاثة أيام ، اتصل خلالها بعدد كبير من الشخصيات الهامة وشرح لهم الوضع العام بالجزائر العاصمة وحكى لهم عن تهجمات الصحافة والاوروبيين ضد الجزائريين ، وحاول أن يتعرف على ميولهم في نفس الوقت ، فتحمس

الإفكاره محمد بن شناف واخوه سليمان ، وتردد الأغا يحيى وتحذر (I) ·

وفور عودته الى مجانة أخذ يوسع اتصالاته ، وأرسل عددا من المبعوثين الى جهات كثيرة من ولايتي الجزائر وقسنطينة (2) • وقد ادعى بوسنر بأن المقراني اقترح عسلي رؤساء العائلات الذين وجه اليهم مبعوثين ، أن يتحدوا معه لتأسيس جبَّهة قوية لمقاومة النظام المدنى ، وحماية سلطاتهم وامتيازاتهم ، فاستجاب له البعض ، وتحفظ البعض ، بينما أبلغ آخرون الامر الى السلطات الفرنسية (3) • وروى ميرسيي بأن المقراني وجه ابن عمه السعيد بن بوداود قائد الحضنة ، مسع الشيخ جنان بن دري ، الى بوسعادة لتشبيط الناس ومنعهم من التجند في صفوف القوات الفرنسية التي كانت تجهر للحسرب بأوروبا ، ونجحا في مسعاهما (4) ، وتذهب بعض الروايات الى أن المقراني كان يتوفر على حوالي تسعمائة مخبر من بني عباس ، يقطنون بالمدر الساحلية ، ويزودونه بانتظمام بالاخبار والمعلومات الكافية عن الاوضاع (5) .

وهو ما أكده فـــــلاح من بسي عباس لأحد المعسرين الفرنسيين بعد الثورة حيث ذكر الباشاغا كانت تترجم له بانتظام البرقيات التي ترد عليه من فرنسا والجزائر حسول احداث الحرب ، وكان يقرؤها هو على الناس ويشرحها لهم ، ونقل عنه بانه قال لهم في احدى المرات « ان كل البسكرية والبرانية بالجزائر العاصمة لا ينتطرون الا يوم العيد (6) للقيام بمزع سلاح اليهود ، وأن أصدقائي المخلصين لي هم الذين أكدوا لي دلك ، واتفقوا معى على ضرورة القيام بالثورة ومنهم اغا مليانة سليمان بن صيام الذي قال لى . كن رجلا وسيطر على المنطقة الشرقية من البلاد ، في حين أسيطر أنا على المنطقة الغربية الى تلمسان • وكذلك أولاد أوفياسي ، وأولاد رعموم ، وأولاد محيى الدين ، وباشاغا تيطري ، وكبار الغرازلة ، الذين كاتبتهم جميعا ، واجابوني بالموافقة على رايي ، (7) ٥

2) LOUIS RINN - Histoire de l'insurrection de 1871 en Algérie (Alger - 1891) pp. 79-86 3) POSENER. Adolphe Cremieux. grand citoyen français, grand défenseur au judaisme. Essai biographie (Paris - 1939) pp. 21 - 22.

4) ERNEST MERCIER: Le Bachaga Mokrani et les causes de l'instrrection de 1871 (Paris

1900) pp. 18 - 19.

7) RINN deux documents indigenes sur l'insurrection de 1871. Revus africaine (Alger 1891) pp 28 - 36.

<sup>1)</sup> Le Colonel N. ROBIN · L'Imsurrection de la grande Kabylie en 1876 ( Paris 1901 ) pp. 85 - 87.

<sup>5)</sup> Vo Histoire de l'insurrection. Revue africaine (1871) pp. 29 - 83 et 374. 6) لعله يشير الى عيد الاضحى لعام 1287 (1871) الذي اشيع فيه بأن الجرائريين سيهجمون فيه على مدينة برج بوعريريح ، وكذلك العاصمة ، مما دفع سلطات سطيف الى تكليف الضابط دو شيرون بحفظ الاسن في البرج والاستعداد للطواريء ٠

وقد احتفظ المقراني لنفسه بالدعسوة لدحرب في غرب عمالة قسنطينة وكلف أخاه بومزراق في منطقة ونوغة وسور الغزلان ، وصهره وابن عمهه السعيد بن بوداود في منطقة المضنة وبوسعادة وأولاد نايل الجلفة جنوب شرق سور الغزلان ٠ وكانت لعائلته صلات قوية بسكان التيطري وسور الغزلان ، وونوغة ، والشرفة ، وأولاد سيدي ابراهيم ٠ وهي كلها مناطق اغلبها كانت تابعة لمنطقة عمله او مجاورة لها ، وله فيها انصار واتباع كثـيرون (8) ٠

وعندما استقر المقراني في جبل مريسان شمال سجانة بعد فشله في السيطرة على مدينة البرج ، شرع في مكاتبة هذه الشحصيات من أجل استمالتها واقناعها بالثورة وحمل السلاح مثله • ومن ضمن هؤلاء شيخ بوجليل البشير بن كابه (9) • وقد أورد رين ترجمة رسالتين له وجههما في اليوم الموالي لاعلانه للثورة ، الى كل من باشاغا تيطري بن يحيى بن عيسى ، وقائد قواد أولاد مختار الشراقة ببوغار ، والمدية ، على ابن عبد الرحمن ، احاطهما علما بانه فتح أبواب الجهاد في سبيل الله ، وطلب منهما الا يضيعا هذه الفرصة ، بعد أن تحسر على ضياع حياته وحياتهم هباء في السابق • كما اورد رين رسالتين للسعيد بن بوداود قائد الحضنة وجههما باسم الباشاغا ، احداهما الى على بن عبد الرحمن قائد أولاد مختار ، والثانية الى باشاغا الجلفة وأولاد نايل بلقاسم بللحرش ، واخبرهما بثورة المقراني وحصاره لمدينة البرج ، وثورة الناس في كل الجهات من قسنطينة الى سور الغزلان وبوسعادة (١٥) .

ورغم أننا لم نعثر في الاشيفات ، على كل رسائل المقراني الا أنه يمكن القول أن ثورته كان لها صدى وتاثير في المنطقة الشرقية جنوب مدينة قسنطينة ، وهو ما أشار اليه هو قبل مقتله بايام قليلة في رسالته الى محمد بن منصور قائد أولاد بليل في البويرة ، بعد الصدام الذي حصل حول تلك المدينة ، حيث قال : « وكيف يا عجب من سطيف الى بجاية والساحل جميعا ، ومن باتنة الى عندكم ، جميعا حملوا السلاح وبقيتم انتم مرادنا منكم تكونوا في عون المسلمين ، (١١) •

وقد ادعى رين بان السلطات الفرنسية عثرت على رسالة للمقراني بمجانة موجهة للكبلوتي ، ولكنه شك في صحتها لانها غير موقعة · وغير مختومة بطابع الباشاغا

<sup>8)</sup> ROBIN: pp. 102 - 106. 9) A. M. G. carton: H. 375.

<sup>10)</sup> RINN: Histoire pp. 190 - 192.11) A. M. G. carton H. 191 dossier n° 11 lettres arabes.

الذي يعتد بنفسه ولا يتنازل لمراسلة شخص هو «قاطع طريق» حسب رايي رين طبعا (12) .

غير اننا عثرنا في ارشيف تونس على رسالة للمسمي احمد بن حميدة بمنطقة الحدود وجهها الى الوزير التونسي خير الدين ذكر فيها . « ان الكبلوتي لا زال يكاتب في اهل الغرب على أنهم يعملون معه فيما يفعل من الفساد » ، وأنه : « قد قيل انه كاتمه بن أغا وبن حداد بعمالة الاجانب وجرت بينهم المكاتب في ذلك ولعله يتم لهم ما ذكر ، (٢٦) . وعثرنا في ارشيف قسنطينة على رسالتين لمحمود باش تارزي قائد أولاد سلطان ، وجههما للكابيتان لويس ريان ، أخباره في الاولى بوصول أخبار ثورة المقراني الى المنطقة عن طريق المسافرين من سطيف وغيرها وأخبره في الثانية بان سكان عرش أولاد سلطان ثاروا « وعزموا على فعل الفساد ليحملوا العرش كله على النفاق » بزعامة رجلين من أولاد رحاب هما : سليمان بن على بن عيسى ، وسحنون بن الفضبان بزعامة رجلين من أولاد رحاب هما : سليمان بن على بن عيسى ، وسحنون بن الفضبان

ولم يكتف المقراني بمراسلة رؤساء العائلات الجزائرية فقط ، بل انه كاتب صديقه ومقرضه القديم : مسرين ، وشكاله من الضابط بونفالى الذي يضايقه ويؤلب عليه الصفوف ، ويثير ضده أبناء عمومته من أولاد عبد السلام حتى « لم يبق أمامه سدى الثورة ، وأكد له بأنه سيضع أنف بونفالي في الرغام ، وأنه : « سيموت حارا ولسن يموت باردا » (15) •

بعد أن وصلتهم أخبار ثورة المقراني والحداد ، وتواطأ معهم كبيار الناس ، وعقدوا

اجتماعاً في مكان يدعى : « عين البطمة » في جبال أولاد رحاب وأولاد سلطان ، وكانوا

« حوالي مائتين من الرجال » (14) ·

<sup>12)</sup> RINN: Histoire pp. 186 - 190.

<sup>(</sup>أوت 1871) • وقد عبر عن الجزائر بعمالة الاجانب ، واكتفى بذكر بن آغه كلقب (أوت 1871) • وقد عبر عن الجزائر بعمالة الاجانب ، واكتفى بذكر بن آغه كلقب للمقراني ، وبن حداد كلقب للشيخ الحداد • راجع نص هذه الرسالة في مقالنا بعنوان : مواقف الرسميين التونسيين من ثورة الصبايحية والكبلوتي في منطقة الحدود الشرقية عام 1871 ، الاصالة عدد 60/60 • (الجزائر \_ أوت \_ سبتمبر 1978) ص 157 \_ 202 • عام 1871 ، و• ق • ملف سماع الشهود (عام 1871) • رسالة رقم 4 بتاريخ 2 أبريل 1871 وعن هذا الموضوع ردا على رسالة 27 مارس • ورسالة رقم 7 بتاريخ 18 أبريل 1871 • وعن هذا الموضوع انظر دراستنا بعنوان : دور الاخوان الرحمانيين في ثورة 1871 بمنطقة باتنة ، واشر المقراني والحداد فيها ، مجلة الثقافة ، عدد 38 (الجزائر \_ أبريل \_ ماي 1977) •

<sup>15)</sup> RINN: Histoire pp. 163 - 165.

وقد اورد الأغا بوزيد في رسالته الى حاكم دائرة سور الغزلان ، كيف كان المقراني واخوه بومرزاق يحاولان استمالة الناس الى الثورة بواسطة الرسائل والمبعوثين في كل الجهات بالمونوغة ، والشرفة ، وواد البرد ، وبني يعلى ، والقصر ، وبني مدور ، ومدالة ، وتيطري ، وسور الغزلان ، وغيرها (١٥) .

بهدا الاسلوب حاول المقراني أن يدعم جبهته ولكن بدون طأئل لان معظهم الذين اتصل بهم وراسلهم رفضوا الاستجابة له · فأولاد بن قانة بالصحراء الشرقية أعلنوا معارضتهم لمه ولثورته في رسالة وجهوها الى روستان بقسنطينة يوم 18 مارس وأكدوا فيها استعدادهم لمحاربة المقراني الذي وصفود » بالمجنون » (17) ·

وفعل مثلهم محمد بن هني بن بوضياف قسائد صحاري بسكرة في رسالته الى روستان كذلك بوم 21 مارس (18) ، وسلم باشاغا تيطري رسالة المقراني الى الحساكم الاعلى الفرنسي في المطقسة ، وقاد على بن عبد الرحمن حامل الرسالة الى رئيس المكتب العسربي هناك .

وحتى وجهاء قسنطينة الذين نعتوا أنفسهم « بالحضريين » وجهوا أيضا ، حسب المصادر الفرنسية ، رسالة تأييد الى نائب الاميران الكونت دوقيدون يوم 29 أبسريل استنكروا فيها أعمال المقراني وأخوان الحداد الرحمانيين الذين نعتوهم «بالبدويين» المحبين للتخريب وسفك الدماء ، والمعاديين للخير والعلاح ، وطالبوا بانزال العقوبات القاسية صدهم (19) .

<sup>16)</sup> A. M. G. carton H. 375. • (1871 أبريل 1 1288) • محرم 10 أبريل 1 1288) • الربيخ الرسالة 10 محرم

<sup>17)</sup> جريدة المبشر ، عدد 745 (6 أبريل 1871) •

<sup>18)</sup> نفس المصدر ، عدد 746 بتاريخ 21 ابريل 1871 ·

<sup>19)</sup> لم نعثر على هذه الرسالة ، ولكن رين أورد ترجمة لها في تاريخه (ص 214 - 215) • وكان من بين الموقعين عليها : أعضاء المجلس البلدي الثلاثة لمدينة قسنطينة وهم : علاوة بن الساسي ، وحموده بن الشيخ ، ومحمد بن باديس ، وقاض المدينة محمد ابن عزوز ، وقاض الضاحية المكي بن باديس ، والمفتى الحنفي سليمان بن ساردو ، والمفتى الملكي الطيب وادفال ، والنائب الثاني في المحكمة الابتدائية الاولى الحاج الصغير بن كوجيك ،

على أن المقراني ، وأن فشل في استمالة رؤساء العائلات الأوروستقراطية اليه ، نه يجح في استمالة الشيخ الحداد اليه باتباعه ، وهو مكسب هائل عوضه كل مسا ده في الآخرين من تأييد نظرا للنفوذ الواسع الذي كان لمه على سكان جبال : جرجرة البابور ، والبيبان ، وحوض وادي الصومام ، ووادي الساحل •

### المدخل الى الوثائق:

وثائقنا فى هذه الدراسة ثلاثة عشر رسالة ، الثلاثة الاولى نشسرت فى جسريدة لبشر خلال القرن الماضي ، والعشرة الاخيرة لم تنشر اصلا · واحداث هذه الرسائل تنوعة ، ولكنها تتصل كلها بمشاكل ثورة 1871 ·

الاولى: نداء ادولف كريميو اليهودي ، وزير العدل ، والمكلف بشؤون الجزائر في كومة الدفاع الوطني الفرنسية بتور في بوردو ، الى سكان الجزائر حاول فيه ان برر لهم الاسباب التي دفعت حكومة الجمهورية الفرنسية الى اجداث تغيير في النظام لطبق في الجزائر ، ويقصد بذلك قرارات 24 اكتوبر 1870 التي نصبت على الغساء لنظام العسكري ، والمكاتب العربية ، واقامة نظام مدني ، وتجنيس يهود الجزائر بصورة سماعية ، وحتى يقنعهم بآرائه اكد لهم « أن مقصود الدولة الجمهورية ومرغوبها هو يصال النفع لعموم الناس وجلب الراحة والهناء مع استقامة احوالهم فلذلك عزمت على تبديل القواعد الماضية والسياسية الجارية بما هو احسن منها في انتظام احسوال لعامة » واعترف لهم بأن « هذه الدولة الجمهورية لا تنسى على مر الزمن خصسال لسلمين الحميدة ومفاخرهم العديدة بسبب انتظامهم في سلك عساكرنا وبذل نفوسهم لى معرة جسسا ، وقتال عدونسا » ووعدهم بأن تملك لهم الدولة الاراضي التي يعملون بها مصورة مطلقة على عكس حكومة الامراطور التي وعدت بدلك ولم تبجز » (20) .

الثانية: رسالة أولاد بن قانة الى روستان بقسنطينة أكدوا له فيها بانهم كانوا أول من خدم الدولة الفرنسية منذ عام 1838 ، وسيبقون كذلك ، وأبلغوه بأنهم سمعوا بأن . محمد بن أحمد المقراني نافق » ضد الدولة ، « فما هو الا مجنون لا عقل له فها نحن بارئون (كذا) منه ونقاتله كما تقاتله الفرانصوية » وطلبوا في الاخير نجدة من المساكر حتى يُضمنوا أمن بسكرة (21) .

<sup>20)</sup> صدر النداء بتاريخ 14 جانفي 1871 ونشرته المبشر في عدد 735 بتاريخ 21 جانسفي 1871 ·

<sup>21)</sup> المبشر ، عدد 745 بتاريخ 6 أبريل 1871 ·

الشالقة: رسالة محمد بن هني بن بوضياف قائد صحاري بسكرة الى روستان بقسنطينة ذكر له فيها ، « اننا سمعنا بباش اغا مجانة محمد بن احمد خاب ظنه وخسر عمله مسع الدولة الافرنصوية وعاقب خيرها معه بشره اياها » ، وأكد له بأنه هو واخوانه يضعون انفسهم تحت تصرفه « لخدمة الدولة الحميدة » و « لقتال من حاربها » ، وأنه خدم فرنسا باخلاص منذ ثلاثين عاما دون تبديل او تغيير ، وساسة فرنسا يعرفون ذلسك (22) .

الرابعة: رسالة محمد البشير قائد أهل العشر الى حاكم سور الغزلان الفرنسي اخبره فيها عن سرقة فرس لاحد الضباط الفرنسيين، في نفس الليلة التي اجتمع فيها عدد من القواد الذين حضروا من عمالة الجزائر، لمسدى القائد عيسي بن العربي وذكره بان الاخير قبض على عدد من الناس يتجرون في البارود ثم اطلق سراحهم (23).

الخامسة: رسالة السعيد بن علي أوعيسى الى الجنرال لالمان ، حدول الاسرى الاوروبيين الذي اسروا في احداث قرية بني هيني التي سماها الفرنسيون باليسترو ، وتسمى الآن بقرية الاخضرية · وقد احده فيها بأنه اتصل برسالته التي طلب منه فيها أن يحمر الاسرى اليه واعتدر له بقوله : « وفي ههذه الساعة لا نطيسة ناتيك بهم نخاف عليهم واغتنم الفرصة فطلب منه الامان لنفسه ولقائد حرشاوة احمد ابن عيسى واوضح له بان : « عدد الفرانسويين الذين عندى احدى وأربعون نفسه خمسة عشر رجلا فيهم قبطان الجيني (24) مسيو اجى واثنى عشر صبيا وأربعة عشر نساء فيهن واحدة توفيت » (25) •

السائسة: منشور الجنرال لالمان الى سكسان دائرة دلسلس يدعوهم فيها الى الاستسلام، وقد أوضح لهم قائلا: « قد غلطوكم بعض من الناس الذين آمنتم فيهم من عير حق » وقالوا لكم بانه يمكن ان تسيطروا على المدن التى يقطن بها الاوروبيون واكد لهم بان عكس ذلك هو الصحيح لان فرنسا تملك الاسلحة والعساكر بكشرة، ودعاهم ان يتبصروا، وأن يبقوا اصدقاء للامة الفرنسية (26) .

السابعسة : رسالة الاتائد الهادى الى حاكم المكتب العربى بدللس أخبره بأنه اتصل بخبر من المدعو (الطاهر أوجيوة) يقيد أن التوار سيغومون بهجوم واسع صباح غسد

<sup>22)</sup> نفس المصدر ، عدد 746 بتاريخ 13 أبريل 1871 ·

<sup>23)</sup> A. M. G. carton H. 375 documents provenant du colonel Robin.

<sup>24)</sup> اي ضابط الهندسة العسكرية ٠

<sup>25)</sup> A. M. G. carton H. 375. 26) A. M. G. carton H. 375.

### المرلسمهي

الحصائ (دسیرانعبی) ابی کار را وی الرلسران در علی و الدر الفار الفیر و منا الفیر و منا الفیر الفیر و منا الفیر الف

Alle Sanite for a celle sente par la laid des Demands

الشكل رقم 1. ـ رسالة القائد الهادى الى الاقبطان البرحول ثورة أهل يسر

AOM Carton I 86

السبت على قرية يسر ، وانهم كلهم الآن مجتمعين في تامزيغت في انتظار الغد · وأخبره كذلك بانهم تركوا الحراسة على الفرنسيين المحاصرين دون أن يدكر أين (27) ·

الثاهنة: رسالة اسعيد او بن أبى القاسم الى الجنرال سيريز طلب منه فيها أن يقرأ الرسالة المرفوقة بهذه الرسالة والتى كتبها له بالفرنسية رئيس الكتيبة التى كانت مرابطة بواد اخريص والتى مفادها انسه شارك فى مقاومة بومزراق ورجاله عندما حاول أن يهاجم برج هذا الوادى وتمادى بعد ذلك فى خدمة السلطات الفرنسية واشترك فى معركة (السروج) فى نفس المنطقة ضد بومزراق ورجاله ، وبعد عسودته وجد منزله ومنزل اخيه أبى زيد الحاج عيسى عدل واد اخريص قد هاجمهما الشوار ، واخذوا اثاثهما بحضور الضابط الفرنسى الذى كان يعمل معه ، وبشهادته ومن أجن هذا طلب مه أن يمنحه وطيفة أو نيشانا « لان كثيرا من الناس الدين حدموا الدولة الفرنصاوية كمثلي سمعت أنبك أنعمت عليهم بنواشين (كذا) أو بواضايف (كذا) » ، وبرر لة ذلك بان عرشه يكرهه ولا يقبله بسبب خدماته للفرنسيين (28) .

القاسعة: شهادة استسلام بشروط لاولاد علي بن داود كتبها قائد فرقة الحضنة بمعسكر المسلية على لسانهم ، حررت هذه الشهادة يوم 9 اكتوبر 1871 ، ونصت عسلى ان أولاد داود طلبوا الدخول تحت الطاعة ، وهم ينتمون الى منطقة سور الغرزلان وقبل قائد الفرقة العسكرية طلبهم بعد أن دفعوا له ، كعربون ، الف فرنك نقود ، وخمس بندقيات ، وأربعة رجال كرهائن ، وأذن لهم بالعودة الى وطنهم ، على أن يبت في الامر بصفة نهائية الحاكم العام (29) .

العاشرة: رسالة سكان عرش صنهاجة الى الحاكم العام يطلبون منه التخفيف من ضرائب الحسرب وقد دكروا له فيها بأن الضرائب التى فرضت عليهم تسبت فى بيعهم لكل ما يملكون زيادة عن حرق ديارهم ، واتلاف زروعهم مسن طرف القوات الفرنسية واعوانها ، فتعرضوا للمجاعة والبؤس ، وطلبوا منه أن يعفيهم مما بقي عليهم مسسن ضرائب الحرب ومبلغه « اثنى عشر الف دورو افرانصية سكة الدولة قد عسرنا فيها ولم نجدوا (كذا) ما نبيع فى حلاصها » وحتى يستعطفوه اكثر قالوا له : « نخبرك ان الناس ابتداوا بالموت من الجوع وان أردت سيدنا تبعث من تامنه من قبلك يتضسح

<sup>27)</sup> A. O. M. carton I. 86.

<sup>28)</sup> A. M. G. carton H. 375.

<sup>29)</sup> A. M. G. carton H. 375.

حال الجميع » ، وطلبوا منه في الاخير أن يأذن لهم بالخروج للاعراش العامرة ليبحثوا على مصدر للعيش (30) •

الحادية عشرة: رسالة رئيس المكتب العربي الى سكان عرش بني عباس طلب منهم فيها أن يشرعوا فى حرث أراضيهم ، وأن يجتهدوا فى دفع ضرائب الحرب المفروضة عليهم ومبلغها : « مائتين وثمانية وخمسين ألفا وأربعمائة وعشرة الكل فرنكية وثلاثة ألاف بندقية » (31) .

الثانية عشرة: رسالة رئيس المكتب العربي الى سكان عرش بني مليكش طلبب منهم ان يشرعوا فى حرث أراضيهم ويجتهدوا فى دفع ضريبة الحرب ومبلغها: «اربعة وتسعين واثنا عشر الف فرنكية وخمسمائة من النعن (؟) وثمانمائة بندقية » (32) •

الثالثة عشوة: رسالة طلبة زاوية السيد عبد الرحمن اليلولى الى حاكم دائسرة اربعاء نايت ايراثن « فورناسيونال سابقا ، حول مصادرة ارض للزاوية وقد ذكروا له فيها بان للزاوية ارضا قرب واد بني عباس بجوار قرية اقبو بعقود صحيحة مسن زمن طويل ، يستغلونها فى الحرث والرعى · غير أن حاكم المكتب العربي بتيزي بعث اليهم صبايحيا منعهم من حرثها فاتجهوا اليه واشتكوا له فاعطى لهم ورقة ليحرث وارضهم وقدموها الى حاكم المكتب فلم يقبل منهم ذلك ، ومنعهم مرة أخرى من حسرث الارض ولذلك اتجهوا اليه مرة أخرى بقولهم : «أن تجعل لمنا تأويلا عن بلدنا ونحرثها كما كنا فارطا وتسعى فى نيل مقصدنا قبل أن يفوت ابان الحرث ، وحتى يزيلوا عنه الشكوك فى موقفهم من ثورة 1871 قالوا له : « وأما النفاق ليس مدخل لنا فيه وقسد بقيا فه طاعتكم كما كنا فى السابق ، وليس عندنا من اشتغل فى وقت النفاق بشىء الا بالعلم والتعلم ولكن فان حصل لكم شك وريبة فيما قلماه لكم اسال كافة الناس، (33) .

<sup>30)</sup> A. O. M. carton 2 H 75.

<sup>31)</sup> A. O. M. carton 2 H 75.

<sup>32)</sup> A. O. M. carton 2 H 75.

<sup>33)</sup> A. O M. carton 2 H 81.

بتاريخ 10 اكتوبر 1871

بتاريخ ١٦ نوهمبر ١٨٦٦

بتاريخ 11 نوفمبر 1871

### نمسوص السوثسائسق

الاولى: نداء كريميو الى سكان الجزائر •

الحمد للـــه وحــده (33) ،

اعلام من المكومة القائمة بالدفاع لكافة سكان الاقاليم الجزائرية • لا يخفى على من لمه عقل سليم وراي مستقيم ان مقصود الدولة الجمهورية ومرغوبها هو ايصسال النفع لعموم الناس وجلب الراحة والهناء مع استقامة احوالهم • فلذلك عزمت على تبديل بعض القواعد الماضية والسياسة الجارية بما هو احسن منها في انتظام احسوال العسامة فليس الحامل لهذه الدولسة على التبديل المذكور الا لقصد تقليل المفاسد أو ازالتها ٠ وقد تقرر لدى الدولة وعلم أن أصل كل خير مبنى على احترام الناس والمحافظة عليهم في جميع امورهم الدينية والدنيوية • وربما يحصل الغلط لمن لا يفهم القوانين الجديدة ويظنها غير مفيدة • فان العاقل لو تأمل حاق التأمل فيما بينها وبين القرانين السابقة يظهر له الفرق الواضح بينهما • فان الدولة الجمهورية الفرنسوية لا تــزال جادة في حسن سيرتها ومعاملتها مع المسلمين بأكثر مما صدر من الاحسان من الدول السابقة ، وهذه الدولة لا تنسى على مر الزمن خصال المسلمين الحميدة ومفاخرهم العديدة بسبب انتظامهم في سلك عساكرنا ، وبذل نفوسهم في نصرة جنسنا وقتال عدونا • وقد كان السلطان نابوليون وعد المسلمين فيما مضى بتمليك الاراضى التسى يستغلونها بالحراثة وغيرها ولم يحصل منه تنجيز • فهذه الدولة ستهبها لهم هيــة منجزة وتملكها لهم تمليكا مطلقا بحيث يتصرفون هيهما بأنواع التصرفات من غمير معارض لمهم ويتوارثونها توارث الاملاك والاموال •

كتب بمدينة بوردو بتاريخ 14 جانفي 1871 · وبامر سعادة السيد كريميو وزير الشريعة ورئيس الجماعة المنتخبين للنظر في شؤون الدولة الجمهورية · ومختوم سعادة السيد شارل دوبوزي والى الجزائر واقاليمها ·

الثانية : رسالة اولاد بن قانة ضد الباشاغا المقراني ٠

سعادة المعظم الارفع (34) الهمام الانفع السيد الجنرال روستان الحاكم الكبير

<sup>33)</sup> المبشر ، عدد 735 بتاريخ ِ21 جانفي 1871 ·

<sup>34)</sup> المبشر عدد 745 بتاريخ 6 ابريل 1871 ·

بقسنطينة وسائر عمالاتها (35) اكرمه الله ورعاه آمين · هذا آيه السيد وانا نحن اول من خدم الدول الفرنسوية منذ سنة 1837 الى الآن ولم نزل على العهد الى وقتنا هذا ونلازمه بالنصح الخالص والنية الكاملة ما دامت الدولة الفرانصوية ببر الجزائر ولو بقي من الفرنصوية (كذا) الا واحد بيننا ·

وقد سمعنا بمحمد بن أحمد المقراني نافق عنها فان فعل ذلك فما هو الا مجنون لا عقل له فها نحن بارئون منه من يومئذ ونقاتله كما تقاتله الفرانصوية فاذا ثبت نفاق هذا المفسد فالمراد منك ومن كريم قضلك أن ترسل لنا نحن الثلاثمائة من العسكر لتكون مع ما في يسكرة من العسكر كي يتكف ألسنة الناس عن القول (كذا) والقال و وتكون صامني في بسكرة بحيث أن لا يمسك من جانبها تشويش و اعمل علينا كما تعميل على اخوانك الفرانصوية و

والسلام ممن كتب باذنهم السيد محمد الصغير بن قانة ، والسيد ابو الاخراص ابن قانة ، وسى الحاج بن قانة ، وكافة أولاد بن قانة · بتاريخ 18 مارس 1871 · الثالثة : رسالة محمد بن هني بن بوضياف قائد صحاري بسكرة ضد الباشاغا المقراني الحمد للله وحده (36) ،

الاجل الاقبل الزاكى الاشمل سعسادة السيد الجنرال روستان الحساكم الكبير بقسنطينة وسائر عمالاتها السلام عليك مع دوام الرحمة والبركة · حالتي السكسون والحركة والسؤال الكثير منا عنك وعن كلية احوالك فاذا كنت بخير فالحمد لله وبعد نعم السيد اننا سمعنا بباش آغا مجانة (37) محمد بن احمد خاب ظنه وخسسر عمله مسع الدولة الافرنصوية وعاقب خيرها معه بشره اياها · اعلم سيدنا ان انت استحقيتنا (كذا) عهاني واجد (كذا) مهيىء واخواني واولادي لخدمة الدولة الحميدة وندور تحت لوائها

<sup>35)</sup> روستان كان في هذه الفترة يحمل لقب الكابيتان ، وليس الجنرال · وعسين حارسا الداريا لعمالة قسنطينة يوم 2 جانفي 1871 تطبيقا لقرارات 24 اكتربو 1870 التي تقضى بالغاء النظام العسكري ، وتعويضه بنظام مدني جديد ·

<sup>36)</sup> المبشر ، عدد 746 بتاريخ 13 ابرين 1871 ·

<sup>37)</sup> ذكر لويس رين بأن محمد بن هني بن بوضياف ، وأخاه الصخرى بن بوضياف من أولاد ماضى وأولاد بوراس كانا عدوين تقليديين لعائلة المقراني بمجانة ، ولمسم Rinn Histoire p 185

حيثما توجه لقتال من حاربها واني ابنكم وخديمكم وخدمت الدولة الافرنصوية بالنية وصفاء المودة منذ ثلاثين سنة دون تبديل ولا تعيير وكل ساداتها أرباب الدولة الذين جالموا في وطن الجزائر يعرفني ويعرف خدمتي .

والسلام من ابنك وخديمك محمد بن هني قائد الصحاري وفقه الله ٠

حرر بتاریخ 21 مارس 1871 ۰

الرابعة: رسالة محمد البشير قائد أهل العشر الى حاكم سور الغزلان الفرنسي حسول سرقة فرس واجتماع عدد من القواد •

الحمد لله وحده (38) وصلى الله على سيدنا محمد ٠

الى المحترم الفاضل المعظم السيد الكولونيل حساكم عمالة صور الغزلان (39) ، السلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته وبعد نخبرك عن جسواد القبطان اللى (كذا) قاطن في بوسكن سرق ليلة الثلاثاء هذه ليلة 31 من فيفري ليكن نخبرك عن الاثنين الماضية حيث كنت انا ثم ، واتيت الى السوق حتى عاد نصف النهار وسمعت بالقايد عيسى بن العربي اقبض رجال من عرش الربعية خيان (كذا) وجدهم يشتروا في البارود وحين مسكهم طلقهم (كذا) وايضا في هذه الاثنين الاخرى تسوقوا (كذا) جميع القياد (كذا) كنحو القايد النايلي ، والحاج ابو عيشه ، والحاج ابراهيم ، والقايد سي الخميس من عمالة الجزائر ، وعيسى بن العربي م واتجمعوا عند عيسى بن العربي حتى الى الليل المذكور سرق الجواد وهاني ارسلت الى كل موضع وعن كل طريق .

عن اذن السيد محمد البشير قايد أهل العشر ، في 13 فيفرى 1871 •

الخامسة: رسالية السعيد بن علي أعيسى الى الجنرال لالمسان حول الاسسرى الاوروبيين الذين غادروا قرية بن هيني (باليسترو سابقا)

الحمد للبه وحده وبه استعين (40)

الى طرف سعادة المعظم الارفع المدير الانفع سيادة الجنرال لالمان سلام الله عليك ورحمته وبركاته وتحياته ورضوانه وبعد بلغني كتابك الرفيع متضمن فيه بعض الناس

الفرانصويين سكان بن هينى (41) نبعثهم لك الى المحلة أو نأت بهم · نعم سيدنا هاهم محفوظين عندنا على قدر مجهودنا والخير الذي فعلناه معهم نريد ان نتموه (كذا) قدر ما نطيق عليه · وفى هذه الساعة لا نطيق نأتيك بهم نخاف عليهم وعلى نفسى من القتل وكذلك على مالي يفسدوني الاعراش ويوم يتمكن لى بعثهم أو نأتى أنا بهم بنفسى هلا نفرط ولكن نطلب منك الامان لنفسى ولفرنسا وكذلك قائد حرشاوه احمد بن عيسى لانه رجل عاقل لم يصدر منه تشطين (كذا) الا فوق مجهوده من بعض الناس · وأما عدد الفرانسويين الذين عندى احدى وأربعون نفسا خمسة عشر رجلا فيهم قبطان الجيني (42) مسيو أجى وأثنى عشر صبيا وأربعة عشر نساء فيهن واحدة توفيت والسلام من عبد ربه سعيد بن محمد بن علي أعيسى وفقه الله آمين في 20 صفر 1288 (43) ·

### السادسة : منشور الجنرال لالمان الى سكان دائرة دللس يطلب منهم الاستسلام •

من طرف سعادة المعظم الارفع سيادة الجنرال لالمان (44) حاكم جميع الجيوش بمملكة الجزائر الى كافة القبائل من دائرة الدلس ارشدكم الله وبعد اعلموا قد غلطوكم بعض من الناس الذين آمنتم فيهم من غير حق وقد ذكروا لكم بان الامة الفرنصاوية اتعرض لها جميع العساكر وعن هذا تكون لكم قدرة على أخذ مدونهم (كاذ) وبلا مشقة تطردوا الماقي منهم ولا يحفاكم بأن الرود (كدا) قد تكليم في بعض الاماكن وشهدتهم خلاف ما ذكروا لكم وكما تحقق لكم بأن الاحق عندكم لكن لكسم نفقتكم على الامسة المونصوية التي عملت فيكم الخير وثانيا أن آلة الحرب التي هي عندكم ليم تبلغكم للقوة التي تدفع آلتنا الحربية والآن فابصروا وتأملوا لان المحاربة التي تريدونها يكون الكم منها مضرة فضيحة وأما العافية فينتج منها المنفعة الكثيرة لكافة أحوالكم ٠٠٠ انكم لستم بأعمى لا تبصرون بأن الامة الفرنصاوية تطيق أن تحضر في مدة قليلة عدة من عساكر التي تكفي لنصرتها عليكم وأن السلاح الذين في يدها يصير سلاحكم بسلا منفعة وبسبب ما ذكر ارجعوا اصدقاء الامة الفرنصاوية يكون لكم الخير والهني (كذا) انتشار لكم بهذا كان عليكم حاكما في السابق وكان يتكلم معكم ولا يخفي عليكم معرفته وحبيب الكثير منكم الذي الآن في بلادكم وبيده البارود الذي يحصلها والعافية الذي وحبيب الكثير منكم الذي الآن في بلادكم وبيده البارود الذي يحصلها والعافية الذي وحبيب الكثير منكم الذي الآن في بلادكم وبيده البارود الذي يحصلها والعافية الذي

<sup>4</sup>I) قرية بن هينى تقع بين ثنية بنى عيشة والبويرة · وسماها الفرنسيون باليسطرو وبعد الاستقلال اصبحت تسمى الاخضرية ·

<sup>42)</sup> ضابط الهندسة العسكرية •

<sup>43)</sup> الموافق حوالي II ماي 1871 ·

ينفع والسلام بامر سيادة الجنرال المذكور أعلاه الواضع طابعه الرفيع دام عزه وعلاه · في 30 ماي 1871 ·

السابعة : رسالة القائد الهادي الى القبطان ابير حول ثورة أهالي يسر ، الحمد للله وحدد (45) ،

الى سعادة السيد القبطان ابير حاكم بيروا وعرب الدلس (46) السلام عليك ورحمة الله وبعد اعلامك بما أخبرنا به الطاهر أوجيره العبيدى وأنه الدعى (كذا) لمنا وأن غده (كذا) أن شاء الله صباح السبت يطيحوا (كذا) القبائل على يسر وانهم كلل القبيلة مجتمعين في تامريعت ويرجون في وعد غلد أن شاء اللسه وقد تركوا العسة على الفرنصاويين الذين محروسين (47) وبهذا هاني (كذا) اخبرتك بما طرق على سمعنا من الطاهر أوجيوه في يومنا هذا وهذا ما منا اليك والسلام .

من كاتبه عن اذن خديمك القايد الهادي بولاية أولاد سمير امنه الله عامين في عن اذن خديمك القايد الهادي بولاية أولاد سمير امنه الله عامين في عن (1871) (48) .

الثامنة : رسالة اسعيد أو بن أبى القاسم الى الجنرال سيريز يطلب وظيفة مقابل خدماته ضد بومزراق وثوار 1871 ·

الحمد للبه وحبده (49) ،

الى سعادة الاوطان المعوم الارفع السيد الجنرال سريز حاكم الجيوش دام عسزك وعلاك والسلام عليك ورحمة الله تعالى وبركاته وبعد ان كنت بخير من الله وعافية فالمحد لله وفق مرادك وبعد أيه الاسعد المرجو مسن سيادتك العالية المعظمة المحترمة بالله تعالى أن تنظر هذه الورقة المرقومة بالفرانصوية بخط شيف (رئيس) الشرذمتن ازواو العائنة في برج واد أخريص يوم قدوم المنافقين المتريس عليهم احمد أبى مزراق المقراني على البرج المذكورة وبذلت جهدى في تلك اليوم مع الشرذمة المذكورة وتماديت

<sup>45)</sup> A. O. M. carton I. 86.

<sup>48)</sup> عبر عن أولاد سمير بالولاية ، وهي عبارة عن عرش فقط ٠

<sup>49)</sup> A. M. G. carton H. 375.

عن تلك الخدمة مع حكام بلادنا الى الآن المطلوب من سعادتك العالمية ان لا تنسانى من ذهنك لان كثيرا من الناس الذين خدموا الدولة الفرانصوية كمثلى سمعت انسك انعمت عليهم بنواشين (كذا) الحرمة أو بواضايف (كذا) لان عرشى لم يقبلونى ويكرهوني من حانب حدمتى مع الدولسة لانى فى يوم قدوم السيد الكولونيل حاكم المسور الى برج واد اخريص وفى الاغد (كذا) قدمت مع السيد الكولونيل الى الفتنة الواقعة بيننا وبين احمد ابى مزراق المقراني فى الموضع المسمى الشروج (السروج) ورجعنا الى الصور هجموا على بيتى وبيت ابن أخى أبى زيد بن الحاج عيسى عدل واد اخريص ومسكوا اثاثنا بشهادة السيد الكولونيل وهو ينظر لذلك وهذا الامر واقع ، وعليك الف سلام كتب بأمر خديمك اسعيد أو بن أبى القاسم قائد أولاد سالم دائرة الصور • فى 27 جوليت سنة 1871 •

التاسعة : شهادة استسلام بشروط لاولاد على بن داود •

فرقة الحضنة ـ معسكر المسيلة (50) ،

فى 9 اكتوبر سنة 1871 احدى وسبعين ومائتين (كذا) والف ان أولاد على بن داود من حكم الصور قدموا وطلبوا الدخول تحت الطاعة وقبلنا منهم ما طلبوا من غيير شروط 0 واناس الفرقة المذكورة دفعوا عربون الخدمة :

1000 فرنك دراهم

وخمسة مكاحل ٠

4 واربعة رجال مراهن وهم : يحيى بن لحول ، الحناشى بن قويدر ، محمد بن بتقا ، مسعود بن أحمد ٠

وبادائهم مسا ذكر من العربون ظهسر منهم الدخول تحت الطاعة وبهذا السبب سرحناهم وامرناهم بالرجوع لوطنهم واعطيناهم الامان لكن من غير تعيين الشروط بل هي باقية على نظر سعادة السيد القوفيرنور جنرال الحاكم بالمحلة صانه الله بعونه آمين.

<sup>50)</sup> A. M. G. carton H. 375.

## العاشرة : رسالة سكان عرش صنهاجة الى الحاكم العام يطلبون التخفيف مسن فسرائب الحسرب ·

الحمد للبه وحبده (51) ،

حضرة المعظم الارفع الهمام الانفع مولانا السيد المريشال حاكم المحروصة عمالة الجزائر بعد السلام عليك مع دوام الرحمة والبركة هي كل سكون وحركة يليه نعسم سيدنا نريد من سعادتك ومن سعادة الدولة الفرنصاوية المنصورة ان خدامك عسرش صنهاجة بعمالة صور الغرلان من حين جعلت عليهم الجرية كما هي الجارية على جميع العمالات تراهم سيدنا باقين منكسين الفلوب ومحيرين من كل حرقت ديارهم وابتاعت الموالهم باقين بالجوع من كون الزرع الاخصر اكلته المحال (52) وما بقى على مذكسر الباعوه (كذا) في الخطية والآن سيدنا ترانا دفعنا ما تبعنا به جملة وبقيت لنا عسن جميع الخطية (53) اثذ يعشر الف دور أهرانصية سكة الدولة قد عسرنا (54) فيها ولم نجدوا (كذا) ما نبيع في خلاصها • والأن سيدنا نطلب من سعادتك تنعم علينا بتركها لانك ذوجود وفضل ورحمة ومودة ونحن خدامك وعار السيد على سيده ونخبرك أن الناس ابتداوا بالموت من الجوع وان اردت سيدنا تبعث من تامنه من قبلك يتضح حال الحميم كما نخبرك به يظهر لك حال خدامك ونريد منك سيدنا التسريح خروجنا للاعراش العامرين لمن اراد ذلك لعيشه يصرح (يسرح) ويخمس (يعمل بالخماسة) من كون بلادنا انقطع عيشها ولك الاجر من الله الخالق الرازق وعليك الف في ألف سلام من كافحة خدامك وتراب اقدامك كافة عرش صنهاجة مشايخ وفلاحين وذلك بتاريخ 10 أكتوبر سنــة 1871 ·

الحادية عشرة: رسالة حول ضرائب الحرب على عرش بنى عباس • الحمد لله تعالى (55) عرش بنى عباس ،

<sup>51)</sup> A. O. M. carton 2 H 75.

• المراد بالمحال : العساكر والجيوش الفرنسية (52)

<sup>53)</sup> يعنون بالخطية ، والجزية غرامات الحرب التي فرضت عليهم في ثورة 1871 ·

<sup>54)</sup> اي عسر عليهم اتمام دفعها ٠

<sup>55)</sup> A. O. M. carton 2 H 75.

كافة شيوخ عرش بنى عباس السلام عليكم وبعد فالذى يكون فى علمكم وانكم تخبروا ناس فرقكم بأن يشرعوا فى الحرث كالاعوام الماضية كل واحد يحرث ترابه وايضا لابد منكم أن تعزموا بدفيع الخطية والسيلاح المضروبين على كافة عرشكم فالواجب عليكم يعنى على جملة العرش مائتين وثمانية وخمسين الفا واربعمائة وعشرة الكل فرنكية وثلاثة آلاف بندقية فاحرصوا بالسلاك والدفع وعليه يكون العمل والسلام عى اذن الارفع السيد القبطان شاف بيرو عرب (56) • فى ١١ نوفمبر ١٨٦٠ •

الثانية عشرة : رسالة حول ضرائب الحرب على عرش بنى مليكش :

الحمد لله وحده تعالى (57) عرش بني مليكش ،

كافة شيوخ عرش بنى مليكش السلام عليكم وبعد فالذى يكون فى علمكم اكنه تحبروا جميع ناس فرقكم بأن يشرعوا فى الحرث كالاعوام الماضية كل واحد يحسرت ترابه وأيضا لابد منكم أن تعزموا بدفع الخطية والسلاح المضروبين على جملة عرشكم ، فالمواجب على جملة العرش أربعة وتسعين واثنا عشر الف فرنكية وخمسمائة مسن النعن (2) وثمانمائة بندقية فاحرصوا بالسلاك والدفع وعلى هذا يكون العمل والسلام عن اذن الارفع السيد الكمانده الحاكم الكبير بعمالة بوعريريج ونيابة السيد القبطان شاف بيرو عرب (58) بتاريخ يوم 11 نوهمبر 1871 .

الثالثة عشرة: رسالة طلبة زاوية السيد عبد الرحمن اليلولي حـول مصادرة الثالثة عشرة: رسالة طلبة راوية ٠

الحمد للبه وحيده (59) ،

حضرة الارفع سعادة السيد الكمانده حاكم دائر برج فرنسينال السلام اعليكم كثير السلام التام والشامل العام يعمكم ويعم جميع من احتواه مجلسكم الرفيع وبعد ياسدي اننا عندنا بلد قرب واد بنى عباس فى الموضع المسمى اقبو فى حكم تزى ولنا

Chef de bureau arabe . يعني رئيس المكتب العربي . 55) A. O M. carton 2 H 75.

رقد عبر عن مدينة برج . Chef de bureau arabe نعني رئيس المكتب العربي : عنه العربي : بوعريريج بالعمالة ، وهي عبارة عن بلدية آنذاك فقط . 59) A. O. M. carton 2 H 81.

عليه عقود الابتياع الصحيح وكان في حوزنا واستغلالنا من الزمن الاول ونتصرف فيه التصرف التام مع أنواع التصروفات (كذا) نحو الحرث ورعى الكلاء من غير منازع ينازعنا فيه ولا معارض وفي هذه السنة قد قدمنا باثوارنا (كذا) للموضوع المذكور اعلاه لنحرثوه كما كانت العادة فاذا بسيد الكمانده حاكم بير عبر تزى بعث الينا اصبايحي وتعرض لنا عن الحرث فحيننذ جئنا اليكم واشتكينا لديكم بقضيتنا المرقومة وكتبت لنا كتابة اليه ليتركنا نحرث بلدنا المملوكة لنا بالشراء كما ذكرنا ونمكنا كتابكم منكم بعد المسامحة أن تجعل لنا تأويلا عن بلدنا ونحرثها كما كنا فارطا وتسعى في نيل مقصدنا قبلان يفوت ابان الحرث وأما النفاق ليس مدخل لنا فيه وقد بقينا في طاعتكم كما كنا في السابق وليس عندنا من اشتغن في وقت النفاق بشيء الا بالعلم والتعلم ولاكن فان حصل لكم شك وريبة فيما قلماه لكم اسال كافة الناس وهذا ما به الاعلام وعليكم ألف سلام • كتب عن اذن كافة طلبة السيد عبد الرحمن اليلولي نفعنا الله ببركاته ءامين وعرفه له في 9 نفمبر سنة 1872 •

ك خن الابع معادة السيرات الترو ملادلية بن برند المن المناع المن علسة الروي ويعسوا كالناعموذ بلدم ووادي عداد السعواف تناء عط نزى ولفاعليم عفود الابتي إيراد في والمابة واستفري لنامة الزول الأول ونقص وبه الندن وأتاع والزوان فرائي تعوري الكلام في منارع بارعنا وبدراها وراكا المستنق فذفروخا بالثوار طالكه وجدأو زكره اليفنا الائت فتراث العاديم إذ إسيداك إنه حراطي عم وتري بدك النالد ونهم لل عالى عدد الله المال وكتبت لناكتابة ألب ليتم كناخرث بلاز المداركة لنابالا وفكنا كترابين يوم بفيل طعيه واجابنا بفوله إيال الازز ملرة لوباراناه بساسي جالك لوب منا بين المسارك الدي الرب تارديا مهدرالواونس ثهاكا كفاجارها وتسحيه ببل مفيدرا منيان يورون الزادائي في المسلم النبول لبسروع والمان المناهدة وفط بقيناء كاعتب والكفاء السلبه وليسرع بزاءة إفات الهوين النعل بين الايلالها والنصل والعالم من حصل الم دن المراد المناس خلغاه كخالعسال كأوب النامروه بؤمله كاعلل وحلية كالر السكام كسب عمال م كرفية كلبه السبرعبرالن الم البلوك معمنا المدسوكلته اسيه وعي جه لهي أو نعبي سطه

Exaduelo Three ligs salutation Com les Colba de abdrohman Chialouli en Commandant In well que malgré la recome leur avoit donnée, cit. du bureau asabé de l'égé de tabourer leur terre de I want Des actes findiciais tituée fires de Oned Ba dit akbon. En Consequence ils.

les dimarches nécessaires po proprieté qu'ils en jouisse temps, ervant que la ma Majortant que ch prende des information prindant l'insuscition Went pris aucun pais le of flowers Sour travaction to

6. c. 3. 1

Interporte

الشكل رقم 2 \_ رسالة طلبة زاوية عبد الرحمن اليلولى الى حاكم دائرة فورنا سيوفال A.O.M. Carton 2 H 81 حسول أرض للسزاوية •

### الثقافة العربية المعاصرة ومصير الوطن العربي

د٠ الحبيب الجنماني

استاد بكبية الأداب ـ موس

ان العلاقة بين شتى مظاهر الواقع العربي اليسوم، ومصير الوطن العربي متينة، جدلية، فهي تعكس الوضع السياسي والاقتصادي والثقافي (1)، ولكننا نريد التركيز هنا على قضية معينة تتمثل في مدى تأثير الثقافة العربية المعاصرة في صقل معالم مستقبل الوطن العربي، وهو جانب خطير سفى نظرنا سلا يتميز به التأثير الفكسري من استمرارية، وقدرة على تجاوز المعطيات الظرفية، فقد عرف المظهر السياسي في الواقع العربي المعساصر



ازمات حسادة جعلت روح التشاؤم تسيطر على ذوي النظرة القصيرة ، المحدودة ، فيصابون بالتقوقسيع ، واللامبالاة ، ولكن الرؤية الفكرية المستقبلة قد صمدت وواصلت اداء رسالتها في ظروف معقدة وصعبة ٠

ليس هدفنا الرجوع الى الماضي البعيد للتعرف الى سمات الثقافة العربية المعاصرة بل سنقتصر على مرحلة ما بعد هزيمة حزيران 1967 ، وهي مرحلة دقيقة ، ومليئة أ

الاحداث ، والمفاجآت فى الواقع العربي بالرغم من قصرها ، فقد مر خلالها الفكسر لعربي بتجربة خصبة ، وقاسية كانت محكا لمدى قدرته على تجاور المراحل الظرفية ، تركيز اسس النظرة الشمولية المستقبلية ·

نقد تأثر الفكر العربى بهذه الاحداث تأثرا عميقا ، وانعكست عليه طلال مأساوية لواقع العربي ، وقد أصبح هذا الواقع اثر هزيمة حزيران يشكو ازمة ضياع خانقة ، إضحى الوعي العربي متمزقا ، ومهزوزا ، فلا غرو – اذن – أن يلمس المتتبع لحركة الثقافة العربية المعاصرة في مختلف الاقطار العربية خلال هذه المرحلة مطاهر التشرذم الفكري لدى بعض الفئات من المثقفين العرب ، وصمتا عميقا لدى فئة اخرى ، ومراجعة نقدية جذرية لدى فئة ثالثة (2) •

ثم جاءت حرب أكتوبر ، وما حققته من انتصار نسبي فظن الكثير أن الفكر العربي سيتخلص مما أصيب به من تمزق ، وانقسام ، وقد كان الظن مخطئا ، ولم تنجح بعض الاقلام التي حاولت استغلال صمت الفكر العربي في وقفته النقدية العميقة من اثبات ن حرب اكتوبر كان لها تأثير ايجابي وعميق في حياة الفكر العربي أيضا ، ولا يرجع للك ـ في نظرنا ـ الى ما أثير من جدل حول نسبية الانتصار ، أو الى الاحداث السريعة المؤلمة التي عرفها الواقع السياسي العربي ، والتي عصفت بنتائج حرب اكتوبر عصفا شديدا ، ونعنى هنا الحرب الاهلية بلبنان ، ونتائجها الخطيرة ، بل يعود أساسا السي شعور عدد كبير من المثقفين العرب بضرورة مراجعة نقدية جذرية ، واعادة النظر في كثير من المفاهيم والقيم التي طفحت على سطح الفكر العربي المعاصر ، فقد وعي الكثير أن معركة المستقبل العربي ليست معركه سعاسية واقتصادية واجتماعية تحتاج السلى مرحلة معينة ، بل هي معركة حضارية تتطلب مراحل عديدة ، تتمثل نقطة انطلاقها في تركيز رؤية شمولية معينة لمستقبل الوطن العربي (3) • انه لا يمكن أن نتحدث عن موقف واحد للنخبة المثقفة العربية تجاه هذه القضايا ، أو حتى عن موقف متشابه ، فقد ابرزت مرحلة ما بعد هزيمة حزيران الفروق العميقة بين التيارات المغتصة في الثقافة العربيــة المعاصرة ؛ فدم يشعر كثير من المثقفين العرب بعتمية تلك المراجعة الجذرية المشار اليها ، فأنتهسز البعض الفرصة لملء الفراغ الذى تركه معشبلو الفكر الواعي الهادفء واصبحوا بيادق للقيام بعملية تبريرية في الميدان الثقافي خدمة لابطال الواقع السياسي العسربي المهزوم ، المازوم ، وسيطر القلق والتمزق على فئات أخرى وقعت في خطأ كبير ، حيث خلطت بين سلبيات الاحداث السياسية ، وما تحدثه من هزات ظرفية وبين رسالة الفكر العربي الجديد ، وهي رسالة ثقافية حضارية طويلة المدى • ونقف في تتبعنا لمواقف تيارات الفكر العربى المعاصر في احداث المرحلة الاخيرة على الظاهرة التالية المتمثلة

في أن التيارات التي لم تمسها ازمة التمزق والتشرذم الفكري ، ووقفت من الاحداث موقفا نقديا ، ايجابيا هي التيارات المتبنية لرؤية جدلية ، شمولية لآفاق المستقبل العربي والتي تعتمد المنطبق السببي والجدلية التاريخية في تحليل حاضر المجتمع العربي ، وبالرغم من هذه الجدلية التي توحد بينها في استعمال اساليب البحث والتحليل ، فهي متاينة عقانديا ، وتتعادبها تيارات سياسية معتنفة ،

وبرز ضمن هذه التيارات التي يجمع بينها قاسم مشترك ـ بالرغم من اختلافها تجاه كثير من القضايا العربية - يتمثل في الوعى العميق بصرورة دعم الاتجاهات الرامية الى عقلنة المجتمع العربي ، والى غربلة السلبيات ، والمعوقات التي قادت الى تعاقب الهزائم تيار يحاول أن يجد المعادلة الصعبة بين مفارقات ، وتناقضات الواقع العسربي السياسي ، والاقتصادي ، والثقافي وبين وضع اسس جديدة لعملية حضارية طبويلة المدى ، وتهدف الى بناء الوحدة العربية بناء سليما ومتينا ، انطلاقا من الهياكل التحتية ، والتحول الحضاري الجذري البطيء الذي يحتاح الى عدة مراحل تاريخية موضوعية ،وسيكون لهذا التيار شأن خطير في المرحلة القادمة • يقف أنصار هذا التيار اليوم مناهضين للنظرة الميكانيكية في التفسير ، وضد سرد الاحداث في شتى ميادين المعرفة بطريقة استاتيكية جامدة ، ويناهضون العشوائية في السياسة ، والاقتصاد ، والتربية ، والثقافة ، وينددون بالواقعية الفوتوغرافية ، أو التسطيح الواقعي الألى في الحياة الثقافية العربية الراهنة ، وبظاهرة تسييس الانتاج الثقافي الذي يوقعه في الآنية ، والمباشرة السطحية ، ولكنهم يفضحون في نفس الوقت التشرذم الاديولوجي ، والمعتقدية (الدوغمائية) التي اساءت الى الفكر العربي الجديد ، واستغلتها بعض النظم العربية عن وعى لتحريف رسالة هذا الفكر الذي ينطلق من معطيات واقسع المجتمع العربي وقيمه ، رابطا ذلك بالقيم الثابتة في تراث الحضارة العربية الاسلامية ، ولا سيما بالجوانب المشرقة في هذا التراث (4) •

ان أنصار هذا التيار الفكري الجديد بين تيارات الثقافة العربية المعاصرة يسعون جاهدين :

- الى عقلنة شتى مظاهر الحياة فى المجتمع العربي ، ويعلقون فى هذا الميدان بالذات أمالا واسعة على السياسة التربوية ، والعمل الثقافي فى الاقطار العربية
  - ـ والى بلورة أفاق التعول والحداثة .

- \_ والى نشر ثقافة وطبية ، قومية ، انسانية -
- ويجب أن يهدف هذا العمل الثقافي في مستوياته الثلاثة الى التحرر الوطبي, والتقدم الاحتماعي ، وتحقيق الوحدة العربية .
- والى ضرورة التخلص في الحياة الثقافية العربية من الروح التشاؤمية والانهزامية ·

وهم يشعرون بخطر الهجرة الثقافية عن الارض العربية من جهة ، وبخطر الهجرة الداخلية التي يضطر اليها المثقفون في كثير من الاقطار العربية ·

أن رسالة الثقافة العربية المعاصرة تتجاوز في نظرهم الاحداث الظرفية ، وتقلبات الواقع السياسي العربي ، فهي رسالة تعتمد في أهدافها رؤية مستقبلية تنطلق مسن تحليل اقتصادي ، واجتماعي ، وثقافي للمرحلة الحالية التي يمر بها المجتمع العربي .

ان بعض التيارات الفكرية العربية المتطرفة ، ولا سيما التيارات التى تشكو داء لمعتقدية تتهم هذا التيار الذى وضعنا بعص معالمه بأنه تيار توفيقى . تلفيقى ، ولكنها لا تمثل خطرا على رسالته الثقافية فى المرحلة التاريخية الراهنة .

أما الخطر الحقيقى الذي يهدد انصار هذا التيار فى محاولتهم ايجاد المعادلة الصعبة المشار اليها ، وهو خطر قد يضطرهم الى الهجره الداخلية ، كما هو الشال لآن فى بعض الاقطار العربية فلا يمكن أن يأتى الا من تيار المكر الملسفى ، ودلك لسبين رئيسيين :

أولا . ان بعض النظم العربية تدعم هذا التيار لمظروف سياسية معينة ، وهي نظم تفكر في الحاضر ، وتسعى بشتى الوسائل للمحافظة على الوضع السياسي الراهن ، إلى المحافظة على الوضع السياسي الراهن ، إلى المحافظة على الوضع السياسي الراهن ،

ويدرك قادة هذا التيار الفكرى السفلى أن دعم هذه النظم ليس لوجه الله . بسل لحاجة في نفس يعقوب ، فهي ـ اذن ـ لعبة متبادلة .

ثانيا: ان هـدا التيار يجد أصداء عميقة في صفوف المماهير العربية لارتباطه بمعطيات دينية وحضارية عميقة الجذور •

ومن الصعب على هذه الجماهير أن تدرك الحقيقة ، ونفرق بدين الاعتزار بقيمها المضارى ، والاعتزاز بها وبين استعمال هذه القيم لاهداف سياسية ،

ومغامرات قد تهدد تحررها الوطني ، وتقدمها الاجتماعي والحضاري • ونود في هذا السياق طرح القضايا التالية ·

1 ـ ان الملاقبة بدير التحلف الفكرى والتحلف الاقتصادى والاحتماعى عميقية فانه لا يمكن فصل الثقافة العربية المعاصرة عن البنيات الاقتصادية والاجتماعية في الوطن العديمي •

يقول الكاتب المغربي محمد زفزاف « أنا لا أستطيع أن أفكر تفكيرا أيجابيا أذا لم أجد خبزا أكله ، سوف أفكر في معدتي أولا » (5) •

2 - انه لا يمكن - هى نظرنا - فصل الثقافة العربية المعاصرة عن تراث الحضارة العربية الاسلامية ، وليس هنالك تناقض بين ما يسعى اليه الفكر العربي الجديد مسن عقلنة المجتمع العربي ، وترسيخ اسس المعاصرة وبين احياء الجوانب المضيئة فى تسرائنا ،

انه حل سهل ان نلقى تبعة الهريمة على تراثباً ، وحضارتها ، متهمين اياها بأنها «حضارة لفظية » ، ومتهمين انفسنا بأننا شعب يتكلم اكثر مما يفعل دون أن نبحب للسباب الحقيقية التي تحول بينه وبين الفعل الخلاق (6) .

ولكن يجب أن نفصل بين التراث والرجعية الفكرية ، فهناك تيار رجعي محافظ يعيش في الماضى ، ويقدس التراث العربي الاسلامي ، ويجمد عنده فيسقط في عدمية وجودية كاملة فكرا وسلوكا ، ولا يحاول التفتح على الثقافات العالمية ، مجمدا التاريخ مصنما السلف ، فهم وحدهم على صواب مطلق • وهمو تيار يؤكد شكلية التمارات ويضفى عليه مسحة القداسة ، فهو يضر بالتراث ، ويحجره ، وينفر الناس منه •

وينبغى أن نعترف بأن لهذا التيار تأثيرا كبيرا في صفوف الجماهير العربية . فالرجعية تظهر في صورة الحامية للتراث وحدها في المجتمع العربي الاسلامي .

وهنالك تيار آخر ليس له شان يذكر في صفوف الجماهير العربية هو تيار فئت الرافضين للتراث باسم المعاصرة فهم يرون صورة الحاضر في المستقبل ، وفي المستقبر فقط ، فقد ارتموا في احضان الآخرين ، واغتربوا ، وفرضوا على انفسهم عسزلة في الواقع العربي ، وهي فئة قليلة تشكو ضروبا من المركبات ، فمنطق نظرتها الاندحارية الى التراث منطق نظري هروبي .

اما الموقف الثالث من التراث فيمثله اولئك الذين يحاولون خلق المعادلة الصعبة في الحياة الثقافية العربية المعاصرة ، فهو تيار تقدمي مجدد يختلف في رؤيته التاريخية كل الاختلاف عن التيارين السابقين ، فهو يسعى جاهدا لتحسرير التاريخ والتسراث ، وغربلته من مظهم الخرافة والتزييف ، وتخليصه من نظهرة التوثين والقداسة ، واخضاعه لمقاييس المنهجية العلمية ، فهو يقاوم النظرة الطوباوية للتراث التي تستقطب المجوانب المظلمة البلهاء دون انفلات ، ويندد بهذا الموقف الذي يريد ان يحول التراث الى تراث شكلي خال من محتواه الانساني .

ان المثقف العربي الواعي ، الحامل لرسالة التجديد يتطلع الى التسراث العربي الاسلامي فكرا وحضارة من زاوية شمولية متحدة ذات أبعاد تقدمية تسقط من مضامينها كل مظاهر الاندحار ، والانغلاق ، والسوداوية ، وتؤكد على ما في تراثنا من شهل ورفظ ، وتمرد عميق ، وفكر عملاق ثوري ، وبذلك يصبح تراثنا وثيقة انسانية رائعة تستقى مع أهداف العمل الثقافي المشار اليه وطبيا ، قوميا ، وانسانيا (7) .

3 - ان الحديث عن الثقافة العربية المعاصرة يجر حتما الى الحديث عن النخبة المثقفة في الاقطار العربية ، فقد لمحنا الى تياراتها المتباينة ، والى بعض مظاهر التازم في صفوفها •

ونود هنا أن نلاحظ أمرين بارزين .

1 \_ 1ن بعض الفئات داخل هذه النخبة تشكو تخلفا مهولا بالرغم من الدور الطلائعى المناط بها ، فهي مطالبة بالمساهمة الفعالة في معركة الخروج من التخلف في نفس الوقت الذي تعانى فيه من مظاهر تخلف رهيب !!

ب ـ ان التخلف الذي تشكو منه الاقطار العربية يقتضي منطقيا أن يكون للنخبة المثقفة دور واضح فعال في تسيير شؤونها ، والمشاركة في تعديد مصيرها ، ولكننا نجدها في الواقع تعيش هامشيا في مجتمعاتها ، بل قل محاصرة تكاد تختنق في أغلب الاقطار العربية ، فتضطر الى الهجرة الخارجية والداخلية معا ، ونعني بالخصوص المجموعة الفعالة ذات النظرة العميقة المحللة لقضايا بلدانها ، والتي بلغت درجة النضع الفكري ، فاصبحت لها رؤية شمولية كونية .

اننا نقرا احيانا ، أو نسمع نقدا لاذعا موجها الى رجال النخبة المثقفة لما يبدو من تباين في وجهات نظرهم ، واختلافاتهم العقائدية ·

اثنا نؤمن أن هذا الصراع الايديولوجي المعروف اليوم في صفوف النخبة المثقفة المعربية أمر طبيعي ، فهو مرتبط بنظرة افرادها المستقبلية ، وبتحديد رسالتهم في تغيير الوصاع مجتمعاتهم ، فقضية المصير العربي ما تسزال مطروحة : أي سبيل ينبغي أن تسلك ؟ ولا ننسى أن المثقفين العرب هم أبناء بيئاتهم بتناقضاتها ، ومظاهر تخلفها •

ان المؤلم في هذا الصراع الداخلي ليس الاختلاف في الرؤية ، بل انعدامها لمدى عدد كبير من افراد النخبة المثقفة العربية (8) ·

ومن المشاكل العويصة التي تواجه المثقفين العرب يوميا

- مشكلة الحرية بمختلف مظاهرها
- وقضية علاقتهم بالسلطة ، فقد روي أن احدهم قال لمعاوية :

« اذا ارضينا الله اغضبناكم ، وان ارضيناكم اعضبنا الله » ، وهي جملة تصور اليوم علاقة النحبة المثقفة بالسلطة ، هاذا حاول المتقفون الواعوں اداء رسالتهم الثقافية وطنيا وقوميا ، وهي تهدف أولا وبالذات الى نشر الوعي العميق ، ونقد مظاهر التخلف السياسي ، والاقتصادي ، والاجتماعي اصطدموا بالسلطة ، وان حاولوا الركض وراء ركمها ، والدوران في فلكها سقطوا . وفقدوا دورهم الطلائعي الصعب في بيئاتهم ٠

ولعل صعوبة هذه العلاقة ، وما يعف بها من ملابسيات وأخطار حعل بعض المثقفين يقيمون جدارا برلينيا بين الثقافة والسياسة ، وهو أتجاه مخطىء في رأينا ، فلا يمكن الفصل بدي نالثقافة والسياسة ،

### المرحلة الوطنية وآفاق الوحدة العربية:

انه من المعروف ان مفهوم الامة الاسلامية الذي يعد سمسة أساسية في التفكير الاصلاحي خلال القرن التاسع عشر قد تقلص ظلمه في مطلع القرن العشرين نتيجة ظروف موضوعية معروفة ليفسح المجال لمفهوم الوطنية في مرحلة تاريخية جديدة دخلتها أكثر الاقطار العربية ، وهو مفهوم متأشر لدون ريسب للفهوم الاوروبي للوطنية ، ولكنه ارتبط بالاسلام ، وبمفهوم الجهاد في سبيل الذود عن مميزات الشخصية العسربية الاسلامية (9) .

وقد كان لهذا المعهوم دور ايجابي في مرحلة التحرير الوطني من جهة ، وتاثير واضع فيما نلمسه اليوم من مميزات الذاتية الوطنية في مختلف الاقطار العربية ·

ومن المعروف أن ما يسمى بطبقة البورجوازية الوطنية بفئاتها الوسطى والصغيرة هي التى قسادت مرحلة التحرير الوطني فى البلدان العسربية ، وهي مرحلة عسرفت بمميراتها وتناقضاتها • يتحدث الاستاذ فائق محمد عن هذه التناقضات قائلا :

« I - كان المخاض الاول لحركة الثورة مخاضا بورجوازيا ، عاجزا عن ادراك ، أو تبني حتمية الصراع الجدلي بمختلف مدلولاته الطبيعية ، والاحتماعية والاقتصادية والثقافية ، وبالتالي كانت عملية المخاض تتصف بالعمومية ، وباثارة الحواهر القومية وبتزكية المبادرات الفردية فحسب ·

2 ـ كان التركيب الاول لحركة الثوره العربية تركيبا هوقيا ، قاعدته الطبقات الوسطى ، والبورجوازية الصعيره بجميع تداحلاتها ومشاكلاتها ٠٠٠

3 - جاءت اسهامات البروليتاريا العربية متاخرة في هذه الحسركة ونعنسي بالبروليتاريا العمال والفلاحين » (10) ·

وان هذه التناقضات جاءت نتيجة طبيعية للاوضاع المعقدة والمتناقصة التى عرفتها مرحلة التحرر الوطني، ووجدت نفسها الفئات القيادية للمرحلة في مفترق الطرق غداد الحصول على الاستقلال السياسي، فقد احتــدت التنافضات الداحلية، واستمرن التناقصات مع البلد المستعمر بالامس القريب، فقد اتضح ان الاستقلال الحقيقي لا يتم الا بالاستقلال الاقتصادي والثقافي، وقــد كان لاستمرار التبعية في هدين الميدانين أثر سلبي ليس وطنيا فحسب، بل قوميا أيضاً .

وكما فشلت القيادات الوطنية في كتير من البلدان العربية في حل مشاكل مرحلة ما بعد الاستقسلال السياسي والقيام بعمليه تعول جدري في الهياكل الاقتصاديسة والاجتماعية والثقافية والتخلص نهائيا من الهياكل البالية المتحجرة التي تحول دول تحديث جذرية فقد فشلت الثورة العربية أيصا في تحقيق ما طرحته في اذهسان الجماهير العربية من مفاهيم وشعارات جديدة مثل حرب التحرير الشعبية والعدالة الاجتماعية تسريع عملية التحويل الاشتراكي والارض لمل يفلحها والقصاء على الفروق الاجتماعية تحرير الارض السليبة وغيرها من الشعارات اننا لا ننكر الخطوات الايجابية التي انجزت هنا وهناك ولكن المهسم أن تقف الثقافة العسربية المعاصرة موقف نقد جذري تجاد تلك المفاهيم والقيم و

وينبغى أن يرى الفكر العربي الجديد فى الوطنية مرحلة تاريخية ضرورية لا تتناقض أبدا مع المصير الوحدوي للوطن العربي بشرط الا تستغل من قوى داخلية وخارجية لتعميق هنوة الاختلاف ·

اننا لا نذيع سراحين نقول هنا ان كثيرا من القوى المعادية للامــة العربية هى الداخل والخارج قد استغلت فى الاعوام الاخيرة فشل العمل الوحدوي العربي لاسباب ظرفية موضوعية لتقوية الشعور الوطني ، وابرار المفهوم الاقليمي الضيق .

فلابد ـ اذن ـ من التفرقة بين التنوع الثقافي أي السمات الميزة لثقافة وطنية ما وبين مفهوم التعددية الحضارية ، أو الحضارية المتوسطية ، أو النزعة الاقليمية الشوفينية الضيقة لان وراء هذه المفاهيم تكمن هي حقيقة الامر أهداف تجزيئية تحاول أن تـؤجل أكثر ما يمكن بداية مرحلة الانتقال من حالة التجزئة الى الحالة الوحدوية ، ان للفكر العربي المعاصر شانا خطيرا في هذا الميدان ، فلابد أن يعي معطيات المرحلة ، ويحدد المفاهيم تحديدا دقيقا ، ويشعر بخطر تيارات العزلة والتقوقع .

سئل اخيرا الكاتب المصري الشهير نجيب محفوظ . « الى أي مدى تؤيد الدعوة التي تنادي بضرورة انعزال مصر عن الوطن العربي ، ومشاكل الامة العربية لتهتمم بمشاكلها الضاصة ؟ » •

#### ناجات:

« طبعا ، أنا لا أريد هذه الدعوة على الاطلق ، فحاضر مصر ومستقبلها مرتبط ارتباطا ارتباطا عضويا بالمجموعة العربية سواء من الناحية السياسية أو الاقتصادية و التقسافية » (II) ·

قد يتساءل المرء في النهاية عن دور الثقافة العربية المعاصرة في مصير وحددة السوطن العدربي ؟

انسه دور اساسي ومستقبلي ، فاذا اصيبت الاوضاع السياسية ، او الاقتصادية بالتعثر ، والتازم ، فان رسالة العمل الثقافي الوحدوي يجب ان تستمر ، وان تتغلب على العراقيل الظرفية ، وينبغي على ممثلي تيار الفكسر العربي الجديد في محاولتهم ايجاد المعادلة الصعبة التوفيق بين التغيير الداخلي ذي الطابع الوطني والعمل الوحدوي العربي الذي سيستفيد من كل تحول جذري يحدث في أي قطر من الاقطار العربية ، يقدول محمد زفراف :

« نحن نشمعر اننا مدعوون الى التغيير في نطاق التشبث بماضينا وحاضرنا العربيين ، اذ لا يمكن ان يتم هناك تغيير بعيدا عن الرقعة العربية ، فبقدر مسا نطمح لتغيير أوضاعنا الداخلية ، نزداد تشبثسا بروحنا الوحدوية العربية » (12) •

- r) انظر : في هذا الصدد ازمة التطور الحضاري في الوطن العربي الكويت 1975 ·
- 2) أنظر مثلا : ملف عبد الناصر بين اليسار المصري وتوفيق الحكيم ، القاهرة 1975
- 3) راجع دراستنا عن « اختلاف الاتجاهات الادبية وآفاق المستقبل العربي » صمن كتابنا « من قضايا الفكر » ، تونس ، 1975 ، ص 91 وما بعدها ·
- 4) انظر دراستنا « احیاء تراث الفكر العربي دعامة أساسیة لبناء مجتمع عـربي حدیث » ، ن · م · ، ص III وما بعدها ·
  - 5) مجلة «المعرفة» ، كانون الاول ، 1977 ، ص 135 ·
- 6) راجع دراسة أدونيس: «خواطر حول بعض مظاهر التخلف الفكري في المجتمع العربي » ضمن كتاب « ازمة التطور الحضاري ٠٠ » سبق ذكرد ، ولا سيما خلاصة الدراسة ص 192 وقد عرف بموقفه من التراث في كتابه « الثابت والمتحول » ، انظر نقد الاستاذ يوسف اليوسف « هل الاملة العربية معادية للابداع ٠ » الموقف الادبي ، كانون الثاني ، 1978 ، ص 107 وما بعدها ٠
- 7) راجع دراستنا « احیاء ترات الفکر العربی ۰۰۰ » سبق دکره ، ص 121 وما یلیهسا ۰
- 8) أنظر بحثنا: « من فضايا النخبة المثقفة في الاقطار العربية » ، مجلة « أعاق عربية » ، حزيران 1977 ، ص 100 وما يليها ·
- 9) راجع دراستنا « التيارات الاصلاحية ومفهوم الامة والوطن » ، أبحاث الندوة الاسلامية الرابعة عن « العالم الاسلامي المعاصر . أوضاعه ومشاكله » . القيروان ، فيفري 1978 ، تحت الطبع ، أنظر أيضا تحقيقنا لوثيقة حول عدم مشاركة ممثلين عن اليهود في المؤسسات الدستورية للدولة التونسية قبيل الحماية ، المجلة التاريخية المغربية ، جانفي ، 1978 ، ص 117 وما بعدها
  - 10) الموقف الادبي ، تموز ، 1975 ، ص 96 وما يليها ٠
    - 11) الموقف الادبي ، آب ، 1977 ، ص 119
    - 12) مجلة « المعرفة » ، كانون الاول ، 1977 ، ص 134 ·

# السدين و اللغسة و التربيسة عند فيغته (\*)

ترجمة وتعليق من مولود قاسم نايت بلقاسم

يقول الفيلسوف الالمانى الكبير يوهان غوتليب فيخته ، فى كتابه الكبير : « نداء الى الامة الالمانية »، فيما يقول، عن العناصر المكونة الامة ، ما ياتى:(١) « ان وجود امة من الامم بوجود إنيتها " Ichheit " ، التى هى شخصيتها ، وان هذه الشخصيه تتكون من عناصر ثلاثة : الدين ، واللغة ، وحب الوطن •

« أن تربية الشعب على التمسك بالدين والاخلاق هي أساس كل حكومة ، وعلى الحكومة أن تؤسس معهدا دائما لهذه التربية الدينية ، وهذا المعهد جزء لا يتجزا من مؤسسات كل دولة حكيمة طيلة دوامها » •



(ع) هذه الفقرات المقتبسة سبق أن نشرناها فيما مضى - ولكننا نعيدها هنا نظرا لما أثير حول موضوع اللغة في السنوات الاحيرة من نقاش في المانيا مثلا ، حيث كتبت الجريدة الالمانية الشهيرة « فرانكفورتن الغمايني تزايتونغ « Frankfurter Allgemeine Zeitung » الالمانية المائية الالمانية هي المادة الرئيسيسية « Superfach » أن اللغة الالمانية ينبغي أن تعود هي « مادة المواد » « Superfach » أن اللغة الالمانية ينبغي أن تعود هي « مادة المواد » « Superfach » وكتبت لوموند الفرنسية بتاريخ 15 يوليو 1978 مقالا هاما في الصفحة الاولى تحت عنوان « اللغة هي الجنسية » « La langue, c'est la nationalité » ودار ما دار من أخذ ورد عندنا منذ أقل من عامين عن اللغة هل هي « شكل أم جوهر ؟ » -

نعيد اذن نشر هذه الفقرات بن الفيلسوف الالماني متمثلين بقول أبي الطيب : ولي س يمسم في الاذهسان شيء ادا احتسام النهسار الى دليسل!

<sup>(1)</sup> J. G. Fichte « Reden an die deutsche Nation »

« وان ظن الدولة (أى الالمانية) بأنها في استطاعتها تسبير الشعب بدون هذه التربية الدينية والاخلاقية ، ونهاونها في هذه المسألة ، هما اللذان أدبا بها الى المالة التي تتخبط فيها اليوم ! » • (1)

م على أن هذه النربية الدبنية والاحلاقية لا بنبعى أن بكون هدفها العالم السماوى عير الحسى فحسب ، أد أن الحناة الرصبة وسماوية ، والذي لا يؤمن بالحناة الارصبية مصيره إلى الزوال السريع » •

« ان العهم الحقيقي للاشباء هو ان الحماه الارضلة حماه حقيقة ، علينا أن تحياها وللمنع بها بحق شاكرين ، في ظل أحبرام الدين والاحلاق ، وفي النظار الحياة السماوية التي هي أعلى منها » .

« على آنه ادا كانب في الدين بعريه للعبيد المصطهدين عن عبوديهم ، فإن الروح الدينية في الواقع هي التي تبيعي أن تحبيب هؤلاء العبيد على رفض عبوديهم بلك ، وعلى تحرير انفسهم ، وتجب علينا أن تعمل كل ما تستطيع صد استعلال الدين وأمنهانه الى دركة ( أي عكس درجة ) جعله تعرية وسلوى للعبيد ! » ،

« ان الطغاة بمبلون طبعا إلى امنهان الدين واستعماله كمخدر لحرمان ضحاباهم من الحباة الارضية ، يدعوى أن حياه سماويه ينظرهم ولكن علينا الايفيل من الطغاة هذا الامتهان للدين ، كما أن علينا أن يمتعهم من يحويل الارض إلى جهيم ، ليشوقونا أكثر إلى الحياة السماوية » •

2) \_ و ان اللغة هي رمز وجود الامة . و بعدر أصاله اللغة والمحافظة على اللغه الاصلية (2) أو فقدانها بكون المحموعة البشربة أمه وشعبا أصبلا أو محرد أشبات محسب . •

و واللغه أو المحافظة على الاصل بؤير على البراب ، أى الوطن الجديد ، فالالمان الذين هاحروا الى امريكا وكويوا هناك حالبات ومدنا ، كاملة يتكلمون للغيهم ، ويحيون حياتهم ، ويجافظون على تقاليدهم ، ويقوا ألمانا رغم ببدل البراب أى رغم حياتهم في

<sup>(4) 1804-1814</sup> 

<sup>(2)</sup> Ursprache

بلاد غير بلادهم الاصلبه · أما الالمان الذبن لو بغلب عليهم المحتل الاحتبى وانساهم لغتهم فهم لن يعودوا المانا رعم انهم بعوا في المانيا ، ·

و ان اللغة هي التي تكون الانسان ، ولبس العكس ، وهي الني تؤثر فيه ، وليس العكس وهي الني تؤثر فيه ، وليس العكس فهي صدى روح الامه ، وتؤثر في النصورات ، وتصبغ عليها معاني والواناء وتعكس عليها اشعه أو ظلالا حاصة بها هي التي تجعل الانسان من هو ، وليست مجرد أداة بعبر بها الانسان عن نفسه ، بل هي ، أي اللغة ، الطبيعة الانسانية التي تبرز منه في شكل أصوات خاصه معنه لا بمكن أن تكون عيرها ، أد بهذه الاصوات الخاصة التي هي صدى الروح ، بما تحمله من شحنات عاطفيه ، وتصورات ، ومفاهيم ، وذكريات مشمركة ، بنفاهم الانسان مع من شاركونه نفس النصورات ، ونفس المفاهيم، والطبائع ، والمعاليد ، والعادات ، والذكريات ، أي مواطنيه ، ولو كانوا ولدوا في قارات أحرى عير فارته ! ، و

و فهى تلك الطبيعة الانسانية ، أى الطبيعة الوطبية المشتركة ، الني تبرز في شكل اصوات ، هي الالعاظ ، هي اللغة ، ابها الني بكون الخلية ، وتطبع الانسان بطابعها ، وتشكله بشكلها ، ويؤبر فيه النابير العمني الذي يجعل منه انسانا آخر ، يميزاته الحاصة به ! » .

و انها تلك الغوة الطبيعية العارمه Naturkraft التي تبدعق تلقائيا , وتؤثر في الانسان والحياة تاثيرا مباشرا فعالا ، بما تشبحنه من طاقة كامنة ، وقوة ديناميكيية بياضة تدفع إلى الامام ! ، •

« أنها ذلك السيل المتواصل stetiger Fluss لا بمعنى السيلان الدائم الديمقريطي (1)، والتغير ، بل بمعنى الدوام ، والاستمرار ، والتواصل ! » •

« ان الذي يفقد لغته يمزق الخيط الذي يصله بالاجداد ، ويفقد معها حلقات ماضيه ، يشعر بفجوة عميقة حقيقية في تطوره ، ينقطع عن أصله ، كجلمود صخر انفصل عن

<sup>(1)</sup> ديمقريطي ، من ديمقريطوس ، الفيلسوف اليوناني الشهير صاحب نظريــة سيلان الدائم ، أي التغير ، ونظرية الذرة ·

لصخره الأم ، وحطه السيل من عل ، فجرفه وفذف به بعندا الى اعماق الذوبان ، الامتحاء ، واللاوجود ، لان اللغة الاصلية هي الحباة ، والني نمد بالحياة ، ولان الامم لمغلوبة الني تفقد لغتها تندمج وتذوب في حنس اللغة الغالبة ا ، ٠

« أن اللغه يؤتر في الشبعب المبكلم بها بابيرا لا حد له ، بمند الى تفكيره ، وارادته ، عواطفه ، وتصنوراته ، والى أعماق اعمافه ، وأن جميع تصرفاته تصبح مشروطه بهذا لناثير، ومكتفية به ، ٠

و بل وابعد من هذا: ان السعب الماس للغه أجسه ببلع بدون شعور حتى الشتائم لموحهه البه ، وبنبياها ، ويوجهها الى نفسه ، رعم انها ضده ، وعندما بعيني من ذلك كل ما ببغي له هو محاولة النجرة من نفسه ، ونقمص شخصيه الامة الغالبه مادبا ، و روحيا ، أو كليهما معا ، حتى بم اندماجه فيها كلية ولا بنطبق علبه كلمات النحقير لمخصصة لبنى قومه » .

« ولأن اليونان عرسوا في الرومان مركب النفص وسموهم الموحشين Barbaren ، حاول الرومان طافة جهدهم نقلبد النونان في كل شيء ، لنتخلصوا من جلبابهم ، صبحوا نونانا ، ولا ينطبق عليهم صفة المتوحشين » •

«وكذلك لان الرومان وصفوا الالمان بهذا النعب بذل هؤلاء الاخيرون كل ما استطاعوا بي جهد لتقليد الرومان والابدماج فيهم ، وذهب بهم مركب النقص، والماثر بالرومان ، والحرص على النشبه بهم ، الى حد الغاء جميع الكلمات التى بيدو عليها على الاصالة الجرمانية ، ليحلوا محلها كلمان لاتبنيه ، لان هذه الاخيرة في نظرهم بنال النبل ، والاناقة ، ورمز النقافة الرفيعه ا وحنى عندما نفيت هناك كلمات المانية بعانب كلمات لانينية بنفس المعنى كان أجدادنا الجرمان اولئك بسنعملون الكلمات للابنية طبعا ، ويفضلونها على الالمانية التى كانت في نظرهم بحكم اندماحهم ومركب لنقص لديهم رمز التاخر ، والبدائية ، والهمجمة ! »

 « أن لمه أمة من الامم هي فونها الطبيعية ، كما ذكرنا ، وعليها أن تستفد كل ما أ مذه اللغة من أمكانيات ، وملكات ، وقوة طبيعية للتعبير عن نفسها ، مع تنسير الالفاظ ، واخبيار المعاني ، نحبث نصبح كلا متناسفا . مستحما انسجاما منطقبا ، ودا دلالة واصحه نامه » •

« اما بلك الطبعه التي بساهل في لغتها ، او توريد ببسيطها ، وتنوخي السهوله ونتجاشي الالفاط الصعبة النطق ، فهي لا حق لها اطلاقا في المشاركة معنا في هذ الموضوح ، اذ ان هذه الطبعه نفسها هي التي تساهي بكل ما هو أجنبي عنا من لغه ، وعادات ، ولياس ، ويرى فيه البيل كل النبل ! » •

« وان هذا المرض ، مرض النهاف على كل ما هو من الحارج لدى طائفه من مواطنينا، هو أصل جميع مصائبنا ، وسبب الهوه التي يزداد اسباعا بين هذه الطبقة المترطنة يلغة الاحاب ، والمباهنة يزيهم في الملبس ، والمقلدة لهم في الاخلاق ، وعامة الشعب المنسك باحلاق البلاد ، والمحافظ على لغيه التي هي قويه الطبيعية ، والضامنة الأصالة شخصية ، واستمرار وجوده ! » .

« والدولة الى معرض على النبعب البجسد الإجبارى لرد الغزو المادى ، مع احترام حقوق الفرد وحربته مى الظروف العادبة ، لا بحق لها فقط ، بل يجب عليها ، ان تفرض عليه أبضا التربية الصحيحة لنحصيته من الغزو الروحى ، وتضمن له الاستمرار والحلود ، وكل تربية صحيحة سليمة لا يمكن ان تقوم الا على أساس اللغة القومية الاصيلة التى هى القوة الطبيعية الاولى للامة ! » •

« ولان ضمان استمرار الامة متوقف كل التوقف على هذه التربية ، نرى ان حل مشكلة التربية شرط أساسي لحل جميع المشاكل الاخرى ، وان الامة التي تحقق التربية المثل هي الوحيدة التي تستطيع أن تحقق اللولة المثل ! » •

« وفى هذا السياق تتحتم علينا كتابة تاريخ أمتنا ، ناربخ بلهب ويحمس ، ويدفع بنا الى الامام ، تاريخ يكون لدينا مثل الانجيل ، ويقرأ بنفس الحب ، والتقديس . والاجلال ، نمجيدا للاجداد ، وحنا لأنفسنا على اقتفاء أثرهم ، لنكون جديرين بالانتساب اليهم ، ولنترك شيئا للاجيال المقبلة ، لاستمرار شخصيتنا ! » •

« ان هذا الفسخ والمسخ لروحنا ، وان هذا المحو لشخصيمنا وإنبتنا " Ichheit " وان هذا المحو لشخصيمنا وإنبتنا المعب كل هذا وان هذه الانسلاخ عن الشعب، كل هذا يؤدى الى حب التقليد للاجانب ، وترك الشعب سدا ، بل يؤدى حتى الى خيانته وغده، وصراخ فى وجهه اذا ما نادى للرجوع الى اصله واحترام اصالته ! » •

« وهذه التبعية نجدها احيانا تختفي ، وتتستر ، وترتدى اردية مختلفة تتقنع بها • ولكنها تنكشف في النهاية ، مهما كان مخبؤها عميقا ! » •

3) وعن العنصر النالث للسخصية وحياه الامه ، وعو حد الوطن ، يقول فيحيه ·

« فكما أن الدس هو العنصر الدائم لحناتنا الروحية العليا ، كحياه روحية تمعنى الكلمة ، قان حب الوطن هو العنصر الدائم والاساسي لحياتنا المدينة كمواطنين » •

« آن الوطني هو الذي بعمل على تحقيق هذف الانسانية قبل كل شيء في اهته التي هو عضو هنها • آن الوطن خالد ، هذا الوطن الارضى الحسى الذي تحن فيه ، وإن الذي لا تحب وطنة ليس له وطن ، وإني لأربى كل الرياء لمن لا وطن له ا » •

« ان الذي يربد الخلود لنفسه لابد أن تريده لوطنه . وان الوطن لخالد ، والحب لا تعلق الا تالخالدات ، والذي تربد الحلود لوطنه ازادة حقة يدركه لا محالة ! ، •

« انظر فقط الى مثل الرومان وتمجيدهم لروماً . لابهم كانوا برون فيها الخلود ، لها ، ولانفسهم من خلالها ، ولكل ما تمثل من فيم في نظرهم ! وقد تحقق لهم ذلك ! فكل ما في روما حقيقة خالد ، لانها ادادة شعب كامل اداد لها ذلك الحلود ! ، •

« ونحن الالمان ، كبف كما سيصبح بحث حكم الرومان الدين كابوا يزحفون لاحتلال أرصنا ، ومحو لفننا ، والفضاء على تفاقنما . لولا حب الوطن هذا ، ولولا رعبة الخلود لدى اسلافنا ، ولولا كفاحهم الطويل المربر ؟ » •

« لقد حاول الرومان أن بغدووا علىنا بعمهم كلها ، التي كانب بيميل في الالعاب . وفي ثقافيهم ، ولغيهم ، وعاداتهم، مع العبودية ، ليعويصنا بدلك كله عن حريبا ، وتعافينا ، وعاداتنا ، •

« ولكن اسلافنا اعتبروا جميع علك النعم نقما ، وقاوموا، وتشبئوا بلغتهم ، وثقافتهم ، وعادانهم ، وحربتهم ، وبفضل كفاحهم ورغبتهم في الحلود بقينا من نحن ، أي الالمان الى الابد ، ولاسلافنا أولئك عدبن أيضا حتى تلك القبائل والشعوب الجرمانية الاخرى الني لم يمحها الرومان من الوجود! » ،

« وعلينا بقع البوم عب، ومسؤوله العمل على اذاله شبع العبوديه الجدبدة في شكل الرومان الجدد . الذين بريدون أن يمحوا كبائنا ! » · (1)

« علبنا أن بدافع عن نقافتنا ، وأصالبنا ، ولغننا ، حتى نبغى دائما المانا ، ونضمن الحلود لانفسنا واننائنا ، وأحفاد أحفادنا إلى أبد الآبدين ، ولنبغى من نحن ، بجميع مقوماتنا وعناصر كباننا ، أى أن ببعى ألمانا ! » •

« وانا سننغلب في النهامة ، لأن النصر لبس للقوم المادمة ، ولا لكثرة الاسلحة وننوعها ، مل للقوم الروحمة ، للعزم وارادة الخلود! » •

« ارجو \_ وربما اخطأت في هذا الرجاء، ولكن بما اني لا اريد ان ابقي حيا بعد اليوم الا من اجل هذا الرجاء ، لا اريد الا ان اتمسك به ، وهو ان اقنع بعض الالمان بان التربية وصما هي التي ستخرجنا من هذا المازق ، وتنقذنا من جميع هذه المصائب التي بلينا بها ، وليضحك كل من ساوره هسه بالضحك من هذا الامل ، وليسخر بي من شاء ، .

« أن الاشياء باسبابها · ونحن نعرف الاسباب التي أدت بنا إلى ما نحن عليه الآن ، مو الاهمال والنهاون · ولكن هذا الاهمال كان في الماضي ، ولنترك الماضي ماضيا لانه خارج طاقتنا » ·

« ولئن كان الحاضر أبضا ليس في وسعنا لانه ننيجة لذلك الماضي ، فان المستقبل اليدينا ، وعلينا ابتداء من اليوم ان نعد أنفسنا لمستقبل جدير بنا وبامتنا • وكسل تتجاوز اهتماماته البحث عن الخبز فقط مطالب بان يساهم في هذا التجنيد لاعداد الستقبل • وليكن المسؤولون الاولون في الدولة ، ومساعدوهم ، ومستشاروهم ، على المانيا والنمسا •

راس العاملين لهذا المستقبل ، حنى نرى في حياتنا ذلك البوم الذي يمحى منه العار الذي الحق بالاسم الالماني وبالمانيا محوا نهائيا والى الابد! ، •

« ان التربية فقط هى التى تستطيع أن تنقذنا من هذه الهمجية الانحلالية الزاحفة علينا ، ولذا يتحتم على جميع الالمان الذين يتمتعون بمعرفة الالمانية ، وليس فقسط بالجنسية الإلمانية ، ان يعملوا من أجل هذا الهدف الوطنى المشنرك بين جميع الدول والدويلات الالمانية اللغة ! » ·

« ان هذه التربية ينبغى طبعا أن تكون باللغة الالمانية ، والمعلمون ينبغى أن يعلموا بالالمانية ، والكتب الدراسية تكون بالالمانية ، وذلك أنى لا أتصور كيف يكون الامر غير ذلك ! أنى لا أتصور أن تكون هذه التربية بلغة أخرى غير الالمانية ، أنى لا أتصور أن يعلم المعلمون وتؤلف الكتب الدراسية بلغة أخرى غير اللغة الالمانية ، أية كانت هذه اللغة ! » •

« ان هذه التربية يجب أن تكون وطنية بمعنى الكلمه ، لا مواد اجنبية مترجهة ، لل باللغة الالمانية ، تتدفق من ينابيمها ، ونستمد فوتها من حياة هذه اللغة ، التي سميناها القوة الطبيعية للامة ! » •

« انى ادعو الدول الالمانية الى النسابق فى هذا المجال ، وان العصل سيكون للتى سناخذ المبادرة ، وستتلوها جميع الدويلات الالمانية الاخرى معنرفة لها بالجميل ، والاحترام للجذع المسترك ، وشاكرة لها قصب السبق كأكبر محسن الى الامة كلها ! » •

« أن الموقف خطير ، وأنى لا أمزح ، ولسن هنا لأحكى لكم آخر نكتة ، هذه العادة السيئة التي بدأت تتفشى لدبنا ! وذلك أن الامة الالمانية أمة مهددة في كبانها وأنبتها المميزة لها عن الغير ! » •

« ان اللغة تسير جنبا الى جنب مع الاستقلال ، فالشعب الذي يفقد الاستقلال ، يفقد

لغته بصورة آليه · وحتى اذا لم يفقدها ، فلا يمكن أن يكون لها أدب ، وذلك أنه أى أدب يمكن أن يكون لشعب فقد استقلاله السباسي ؟ ه ·

« كما ان الذى نفقد لغته يننهى به الامر الى الذوبان ، كما ذكرناه آنفا ، وذلك ان اللغة هى الفوة الطبيعية الاولى لأمه ما ، فهى صدى روحها وأصالتها ، (1) وهى لسان شخصيتها والحافظة لنراثها ، والضامنة لاستمرارها الروحى ، والرابطة بين أجيالها الى آخر الايام ! » •

« ان العبد ياخذ لغة سيده ، الا برى الآن أدباء لنا وقد بدأوا بتسابقون الى الكتابه بلغة المحتل ، للمدح اوالبملق ، والنقرب ؟ ماذا سبكون المصير بعد جيل ، أو جيلين ، أو ثلاثة ؟ » •

« ان الناريخ بعلمنا انه كلما وجدت أمه من الامم الا وكانب لها لغنها الخاصية ، وان فقدانها لهذه اللغه يؤدى بها لا محالة الى ففدان وعنها ، وابنها ، وذاتينها ، لان المحتل يحرص دائما على فصل ضحاياه عن ماضبهم نقطع وسنله الانصال الني هي صدى اسلافهم ، والقوة الطبيعية الحبه لامنهم ، اذ أن اللغه المكبوبة هي الاستنب الذي يضمن نماسك الوحدة الوطنية ، وهي العروه الوثفي التي تربط بين الاحياء ، وتصل بالاموات، ويكتب بها سنجل الامم ! » .

د ان شخصيه امة من الامم ليست شبئا اصطناعيا ثانويا ، بل هى شجرة تضرب بجذورها فى اعماق بلك الامة و ان عظمة أمة من الامم ليست فى المظاهر العابرة ، وعبقرية الرجال لا تقاس بالتماتيل التى نقام لهم ، ولا بالتصفيق والهتاف اللذين يقابلون بهما ، ولا هى فى الالقاب التى بسبغونها على أنفسهم ، وانما نقاس بالاعمال التى يقومون بها ، وتنمنل فى راحة ضميرهم ، وحكم الاجبال ، وسجل التاريخ ! ، و

« ولذا لا أفهم هؤلاء الذبن بتملقون هذا العبقري العظيم (1) الذي يريدون أذ

<sup>(1)</sup> يقصد نابليون الذي احتل المانيا ورحب به غوته Goethe ، وهمبولدت الساعر الذي احتل المانيا ورحب به غوته Goethe ، وهمبولدت الساعر الساعر الساعر الثوري شيلل Schiller يرفضون كل اتصال به ويقاومونه ، كل في ميدانه ، وينادون الشعب الالماني الى المقاومة وعندما كتبت زوجة فيخته الى زوجها تخبره باستقبال نابليون لهمبولدت إجابها فيخته ، وهو بعيد عن برلين ، « انى لن يحصل لى مثل هذا الشرف المخزى ! » « Hegels Leben » خود الشرف المخزى ! » « Hegels Leben » « Hegels Leben »

يستندوا اليه مهمة توجيه العالم وتسبير الشؤون الدولية ا ، ٠

و أن هؤلاء المساكين لا يعرفون معنى العظمة والعبقرية اله ٠

ويمضى فبخنه فيقول لهؤلاء المملفين \_ كما بسميهم \_ . « لا ، أبها الالمان ، أيها المواطن ، لا سمح لكم بهذا الهراء ، ولا نترككم تدنسون لغننا الى هذا الحد بتملقكم هذا ، وهي التي خلقت للتعبير عن الحقيقة ! » •

« أينها الامه ، أيها الالمان ، استمروا في تومكم ونهاوتكم ، حتى تعقدوا جنسيتكم ولعبكم ، وإن أبناءكم هم الذبن ستدفعون بنن نهاوتكم هذا الفقلوا اعز ما يملكه الانسان ، الخلق ، وذوبوا في غيركم ! » •

« لا أيها المواطنون ، بل فوموا ودافعوا عن بلادكم ، وشخصيبكم ، ولغبكم ، وتقوا أن اصوات الاجداد الذبن طردوا الرومان من هذه الربوع ، وحرروا هذه الجبال ، والسبهول ، والانهار ، سنزج الآن ، في هذه اللحظة ، بندائي هذا البكم ، لنحبكم على انفاد أصالبكم ولغبكم ، واسترجاع حربتكم ، ولا يلحقوا بهم العاد والشنساد ! » .

« فوموا . أن مصير الانسانية كلها مربيط بكم ، ومنوفف على مصيركم ، واذا عرفتم فستغرفون الانسانية كلها ! » •

« هل بعرفون شيئا أدهى من الموت ؟ أن الموت بنبطرنا على كل حال ، فمنا أم لم هم · وقد ضحت شعوب بحياتها لمسائل أقل أهمية بكنير من فضيبنا · وهل هناك قصية أهم من هذه ؟ » ·

« هذا ما أردت أن فوله لكم ، وأؤكده ، وكان واحبا على أن أموله وأؤكده ا ، • (1)

وهان عوىلبب فيخمه

<sup>(1)</sup> وبهذا ختم نداوه الى امته وذهب ليتطوع في الجيش، وتبعه اعلب تلامدته من جامعة برلين ، كما تبعته زوجته ، ولكنه لم يقبل في الجيش ، ورجع الى الجامعة يحاضر ، ويوجه نداءاته ، وينتقل من جامعة الى أخرى ، ثم اعاد الكرة ورفض من جديد ، ولكن روجته قبلت كممرضة في احد مراكز الجرحي ومرضى الاعصاب من الجيش في برلين ، فأصيبت بعدوى ومرضت ، وعوض العناية بها ظل فيخته يعاضر ويوجه نداءاته في جامعة برلين ،

« لينطى بصوته طبول نابليون ومزاميره وهى تضج حول الجامعة » (2) • وفي احدى المراد قفل الى البيت مهرولا فوجد زوجته فى حالة سيئة وقد تفاقم مرضها ، فأخذته الشفقة عليه واقترب منها كثيرا يسألها عن حالها ، فأصابته العدوى ومرض بدوره !

وعندما قدم له ابنه دواء قال له فيخته رافضا: « دع ، گفى ، (3) انى انتهيت! » ومات فى سبيل مبادئه ووطنه بعد أن تحررت بلاده بأيام قليلة ، وذلك فى 27 من يناير 1814 ، مرتاح الضمير ، هادئى الىال ، راضيا عن نفسه ، ولا يزال يعتبر حتى اليه كاكبر (4) انصار الحرية من بين الفلاسفة الالمان ، الى جانب استاذه كنط ، وصديقه شيللر وصديق الجميع : الموسيقى الثائر الخالد : لودفيغ فان بيتهوفن ، الذى ظل يزمجر بأقواله ويرعد بألمانه (5) ، ويحرك العزائم والهمم ، انتصارا لبلاده ، ولقضية الحرية ككل

<sup>1)</sup> Fichte « Reden an die deutsche Nation »

<sup>2)</sup> Th Vogt «Fichtes Biographie»

<sup>(3)</sup> W. O Doering «Fichte»

<sup>(4)</sup> Th Vogt « Fichtes Biographie »

<sup>(5)</sup> Pahlen . « Musikgeschichte der Welt »

# الحرية والحتمية في الفلسفة الاسلامية

نظمت وزارة الشؤون الثقافية التونسية بمدينة المنستير ايام 20 ـ 21 ـ 22 اكتوبر 1978 الملتقى الشانى للامام المازرى وخصص هذه المرة لمعالجة موضوع من اهم المواضيع الملسفية لا في تاريخ التمكير الفلسمي الاسلامية » وعسب ، وانما في تاريخ التفكير الفلسفي عموما • وهو موصوع : « الحرية والحتمية في الملسمة الاسلامية » • وشاركت في هذا الملتقى نغبة من رجال الفكر والثقافة في تونس ، من الجامعه ، ومن قطاعات ثقافية احرى ، بالاضافة الى اطارات ولاية المنستير ، وطلبة الثانويات بالجهة •

وبالسبة للغارج ، فقد دعيت الجزائر ، ومثلها كانب هذه الكلمات ، بالتعقيب والمناقشه ، ومن المغرب الاستاد الدكتور معمد عزيز الحبابي ،

واشرف على جلسة الافتتاح الاستاذ معمد اليعلاوى ، ورير الشؤون الثقافيه . والعميد السابق لكليت الاداب بالحامعة التونسية ، الدى القى كلمة رحب فيها بالوقد الجرائرى والمغربي ، وعبر عن امله في استمرار هدا التعاون الثقافي على المستوى المغاربي ( كما يعلو لصديقنا الحبابي ان يقول ) ، حاصه ، وتنميته عسلي الدوام ، ودعا الى تركيز الموضوعات مستقبلا ، على الاهتمامات المشتركسة للبلدان المغربية لوحدة تراثنا على انتقساقي ،

تم قدم توجيهات ، وملاحظات حول اسلم السبل لنشر الثقافة في مغتلف المناطبق التونسية . وضرورة الانطلاق من مبدأ العدالة في توزيع النشاطات ، أو ما يسمى باللامركزية الثقافية والح ، بصفة حاصة عسيل صرورة مشاركة اطارات الجهة التي تعقد فيها هذه الملتقيات لان هذه قرصة لابرار المواهب . والكفاءات المتوفرة حارج العاصمية ،

والملاحظ أن هذه الملتقيات تعفد دائما تعت شعار شغصيه من الشغصيات الثقافيه التونسية ، ويكسون عوضوع الملتقى مستمدا من الاتجاه الثقافي الغالب على هده الشعصية ،

والملاحظ ان التجربة التوسية في هذا الميدان تقوم على اساس تكوين لجان تقافيه في كل ولاية ، تتوفر على على علي التعديد الميدان السكان في الاستمتاع بالثقافة بمغتلف فنونها ، وتنولى تنسيق نشاطات المده اللجان . لجنة تسمى « اللجنة الثقافية القومية » ، مركزها بالعاصمـــة ،

وكل المعاضرات التي تلقى تطبع في كتب تعميما للفائدة ، العاجلة والأجلة •

ال هذه التجربة التي تتبعها تونس تستعق كل التنويه ، وللملى لها التطور المستمر ، والفعالية المتزايدة لما فيه حير الثقافة ، وخير المواطنين التونسيين •

ونامل أن تتضافر الجهود . وتتكامل ، بين المسؤولين عن الثقافة في البلدان المفربية خاصة ، الشامسة الثقافة على أوسع نطاق ممكن ، ومجاوزة حالة التغلف التي عرفلت . وتعرفل ، كل طموحنا ألى الحياة الانسانية الراقيسة ،

وفي اطار المساهمة في خلق هذا المناخ ٠٠٠ مناخ التفاعل والتكامل تنشر الإصالـة في هـدا العـد بعض معاضرات هذا الملتقي الهام ، الملتقى الثاني للامام المازري ٠ معاضرات هذا الملتقي الهام ، الملتقي الثاني للامام المازري ٠

# حـول مشكلة القضاء والقدر في الفكــر الاسـالامي

---- د، الحبيب الفقي أستاذ الفلسفة بالجامعة التونسية

### ابعاد المشكلة:

لقد أحس المفكرون المسلمون بوضعية الانسان الغامضة والمقلقة ، وبالظروف التي يعيش فيها وعلاقاته بنواميس الطبيعة وبالاله · وقد فهموا ان كل دقيقة تمر من عمر الانسان الا وتعمل في طياتها سرا من اسرار القدر المجهول · نعم ان وضعية هذا الكائن وتصرفاته وعلاقاته بالآخرين وما تعرض له من أحداث لتبعث على القلق والحيرة وبالتالي على التامل والنظر · فمند أخوان الصفاء ملعمة البؤس والشقاء التي يتقلب فيها



القرن الرابع الهجرى وصف اخوان الصفاء ملعمة البؤس والشقاء التى يتقلب فيها الانسان فقالوا: « • • • تعيش النفس محبوسة فى عالم الغربة وموضع المحنة والبلوى غريقة فى بعر الهيولى ، مبتلاة فى اسر الطبيعة مشتعلة فيها نيران الهاوية الموقدة • المطلعة على الافئدة من حريق الشهوات ، فاصبح الناس فى الدنيا معذبين فى صورة المنعمين ، مجبورين فى صسورة المغتارين ، مغرورين فى صورة المغبوطين ، أحسرادا

كراما فى صورة عبيد مهانين ، مسلطا عليهم خمسة حكام يسومونهم سوء العــذاب ، ينفذون احكامهم عليهم شاءوا أو أبوأ ، ليست لهم حيلة فى الخروج عن أحكامهم ولا دفع سلطانهم ولا الخلاص من جورهم الى المات •

اما الحاكم الاول فهو هذا الفلك الدوار الذى نحن البشر فى جوف محبوسون ، وكواكبه السيارة التى لا تزال تدور علينا ليلا ونهارا لا تقر ، تارة تجيئنا بالليل وظلمته ، وتارة بالنهار وحرارته ، وتارة بالصيف وسماته ، وتارة بالشتاء وزمهريره ، وتارة بالرياح العواصف فى زعازعها ، وتارة بالغيوم وامطارها ، وتارة بالرعبود الزوابع وصواعقها ، وتارة بالحدب والعلاء والموتار والسلاء . وتسارة بالحدوب والفتن ، وتارة بالهموم والاحزان ، ليس منها نجاة الا بجهد وبلوى وكدر ومعنساء وحوف ورجاء الى المسات .

واما الثناسي فهو هذه الطبيعة وأمورها المركورة في الحنبة ، من حرارة الحسوع ولهب العطش ، وبار التنسق ، وحريق الشهوات والآلام والامراض والاسقام ، وكثيرة الحاجات،وليس لمنا شغل ليلا ولا نهارا الاطلب الحيلة لجر المنفعة ، أو لدفع المضرة عن هذه الاجساد المستحيلة التي لا تقف على حالة واحدة طرفة عين ، فنفوسنا منها في جهد وبلاء ، وكد وعناء ، وبؤس وشقاء ، ليس لنا راحة الى الممات .

واما الثالث فهو هذا الناموس ، وأحكامه وحسدوده ، وأوامره وتواهيه ، ووعيده وزجره ، وتهديده وتوبيخه ، ان خرجنا من احكامه فضرب الرقاب والحدود ، وان فررنا منه لم نجد لذة العيش ولا صسلاح الوجود في الوحدة ، وان دخلنا تحت حكامه فما نقاسي من الحسهد والبلوى . في اقامة حدوده . أكثر مما يعمى من السم الجوع عند الصيام وتعب الابدان عند القيام للصلاة ، ومقاساة برد الماء عند الطهارات ومعاهدة شسم النفوس عند احراج الزكاة والصدقات الواجبات ، ومشقسة الاسفار والاحكام عند قضاء الحج والجهاد ، وما نقاسي من الالم عند ترك اللذات والشهوات محربات ، وان لم ناتمر ولم ننته ، فالمدود والاحكاء بعسب الهنايات . ومع هذه كلها معربات ، وان لم ناتمر ولم نسوف تعلمون ، كلا لم تعلمون علم اليقين لترون الجعيم شم لترونها عين اليقين ثم لتسائن يومئذ عن النعيم » ، فهذه حاليا ليس ليا منها خلاص ولا نجاة إلى الممات ،

وأما الراع فهدا السلطان المات الدى قد ملك رقاب الناس بالقهر والغلبة ، واستعبدهم جبرا وكرها ، يتحاكم عليهم كما يشاء ، ويرفع ويكرم من يريد ممن يخدمه ويطيعه ، ويتصرف بين يديه ويتمثل امره ونهيه ، ويضع ويبعد من خالفه ، ويعدنم ويبعد من خالفه ، ويعدنم ويقتل من خانه أو غشه ، فاذا خرجنا من مملكته ، وفررنا من سلطانه فلا عيش لنا فو الوجود في هدده الدنيا ، الا عيشا نكدا ، لانا قد نعتاج في لدة العيش وصلاح الماشر الى الجدم العفير من المتعاونين في المدن والقرى ، في اصلاح أمر المعاش ، ولابد لهم من سلطان يملكهم ويراسهم ويحكم بينهم فيما يختلفون فيه ويتنازعون ، ويمنع الظلمال القوي من التعدى على الضعيف المظلوم ، ويامن لخوفه السبل ، وياخذ الناس بلدزوم سنة الناموس ، وتادية موجبات فرائضه التي في اقامتها وحفظها صلاح الجميع ،

فلهذه العلة وبهذا السبب لا يمكننا الخروج من المملكة ، ولا الفرار من سلطانه مقال حدمناه وقدما بواجب طاعته ، فما نقاسي من الجهد والبلوى أكثر من أن يحمى مسر تعب الابدان ، وهموم النفوس ، وعناء الارواح وتلف الاجساد ، واحتمال الذل وشماتة المسلساد ، ومداراة الاحوال . وعداوة الاقرال ومشقة الاسفار ، ومحاوف الحروب . وما يتكلف من التعب والعناء في جمع الآلات والاثاث من السللح والدواب وحوانجها ومرافقها مما لا يعمى عدها كشرة ، وليس لما منها راحة الى الممات ،

واما الخامس فهو شدة الحاجة الى المواد التى لا قوام لهذا الهيكل الا بها مسر الماكولات والمشروبات واللساس والمسكن والمركب والاتاث. وما لا بد منه فى قوام الحياة الدنيا ، وما نقاسي من الجهد والبلوى فى طلبها ، ليلنا ونهارنا ، فى تعلم الصنائ والمتجارات المتعبة ، والمكاسب المكدة من الحرث والزرع ، والبيع والشراء ، والمناقشة فى الحساب ، والحرص والشره ، وجمسع الاموال وحفظها من حيل اللموص ومكابرة القطاع ، واخذ السلطان لها بالجور والظلسم . وحراستها من الآفات العارضة التى لا يعصى عددها • كل ذلك بالكد والعماء والهموم والنموم ، وتعب الابدان وعناء الاروات وشقاء النفوس التى لا راحة لنا معها الى الممات • فهذه حالنا يا أخى وحال أكثر أبناء جنسنا فى هذه الحياة الدنيسا (1) •

ان هذا النص الذي يحدد ابعاد المشكلة ليصف الحيرة والقلق الناجمين لا عسن قسر الطبيعة وحدها بل وعن الظروف السياسية والاجتماعية وعن ضعف الكائس البشري • وهذا ينطبق تماما مع ما جاء في القرآن : « لقد خلقنا الانسان في كبد » ( 90 : 4 ) •

رسائل اخوان الصفاء ج 3 ص 306 \_ 309

وفي هذا المعنى يقول ألفريد نورث وايتهد بعد عشرة قرون: « فان عادات الطبيعة المادية عموما وقوانينها الصارمة هي التي تعد المشهد الصارخ لعذاب البشر، ونجد الرام والموت والحدر والحدد والجدوع والمراق والمرض والطابع اللاعلمي العام الدي يطبع كل اهدافنا ، هذه العوامل كلها همي التي تقيد النساء والرجال ، ولا تستطيع تجربتنا ان تلحق بآمالنا » (2) ،

### الصرية والوضيع الاسلامي:

لقد طهرت مشكلت الحرية في المجتمع الاسلامي في طروف المعراع المدمى حير تسعت الرقعة الاسلامية ، ودخل الى الاسلاء شعبوب متناينة لعبة وحصارة ، ورامت التفهم الاسلام فاختلفت في فهمها له ، وتحزب كل فريق الى آرائه ومبادئه ، ولعب رجال السياسية دورهم حسب ما تقتضيه مصالحهم ، وادى الاحتكاك سين العناصم المحتلفة في الثقافة الى تلاثني مفهوم الحسرية في جو من الجدال لم نجن منه الاحيال غير الحلول المبهمة ، ومن الحطسل أن ننظر الى هذه المسالة نظرة حدال وناع فكرى فعست فقد لعبت دورا حاسما في الميدان العلمي ، وبنيت عليها مسائسل كان لها اكسر المساس بالحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية الكن هذه المسائل وما دار حولها من نقاش والف فيها من كتب كانت قد اهملت الانسان بما له من قدرات وطاقات خلاقة ، وسلبت منه الاطمئنان وارغمته على قبول ما تشيعه من آراء في سبيل الحماس الديني المذى كانت بواعثه عداوة المرق لبعضها ،

واستمرت هذه الآراء التي ظهرت في القرون الاولى للاسلام والتي تمثل الاتجاهات الكلامية المختلفة ، خلال قرون عديدة ، بل الى اليوم ، وانطقت اقلام كثير من المدافعين عنها على انها صرح حضارة الفكر الاسلامي ، بينما بقي الفرد المسلم في حيرة ولم تسعفه تعدد التفسيرات الكلامية الغامضة ، كذلك ظهمر فريق من المسلمين يرى في النظام الجديد الذي فرضه الاسلام في المجتمع الجديد تحديدا لحرية الفرد وكبتا لمشاعره وطعق يمزق المواجمز التي عندها تقف المرية الانسانيسة . ويمادي بالفوضي متسترا بمبدا القدرة الالهية المطلقة (3) .

<sup>2)</sup> مغامرات الافكار ، ص 106

<sup>3)</sup> يروي انه اتي بسارق الى عمر ، فقال له الخليفة · لم سرقت ؛ فقال ، قضى الله على بذلك ، فامر به عمر فقطعت يدد ، وضربه اسواطا ·

### اشر الالوهية والنبوة في المفكرين واصحاب الذاهب:

غير ان هناك عاملين لعبا دورا حاسما في معالجة المسائل الاسلامية وفي تحديد وجهة التفكير الاسلامي وهما الالوهية والنبوة ·

ان مسالة الاله كان لها بعيد الاثر في تحديد نشاط الانسان وبواعث اعماله ، وقد اهتم علماء الاسلام بموضوع الاله وبالشريعة أكثر من اهتمامهم بالفرد الذي لاحلت نزلت الشريعة ، فاضفوا على الاله صفة الكمال المطلق ، وكل صفة دلت على معنى الاطلاق وحدوه بها ، وبالتالى اصبحت نظرتهم الى الانسان فاترة ، فحكموا عليه لا من حيث هو الفرد الحائر على التقويم والتكريم بل من حيث هو العبد المقهور المتلقي من الله أوامره والمنفذ لاحكامه دون ارادة منه ، فقضوا عليه بالتبعية ، وسلبوه كل استقلال لداتيته واضعى دور المرد منهما .

ولاشك ال هذا الاتعاه وبقيصه قد ساهما في وضع معموعة من الاحاديث التي اذا فحصناها في ضوء الحقائق الدينية بدت متناقضة ، فكانت سببا في خلق مشاكل عجزت عن حلها اسلم العقول في الاسلام · ولا ريب ان ما نقراه من مقالات للطوائف المختلفة ليعرض النص القرابي للمسح ولسوء النية في النبي المحمر · فبينما يقول الله انه أوحى « قرآنا عربيا غير ذبي عوج » ، نرى الفرق تبحث عن الاعوجاج في القرآن في كلل صوره مستترة وراء متطلبات لغوية وعقائدية وعقلية ، فجورت القول بوحود تناقص في القرآن ورأت انها مطالبة بتسوية هذا الملاف ·

كل هذا الاختلاف في وجهات النظر يرجع من بعض الجوانب الى ان الحركات الفكرية لم تستطع ان تهضم ما ابتلعته من المؤثرات الاجنببة ، فظهرت في بعض الاحياب في اشكال غير متناسقة ولا متناغمة فيما بينها . وان كانت دوافعها موجودة ، فمن بين الحركات ما كان يمثل الفكر الاستلامي ويتماثى مع الاصول العامة للعقيدة ، ومنها . حركات متطرفة اتهمت بالزندقة ، بيد ان المعايير التي استخدمت لاخراج بعض الطوائف من الدائسرة الاسلامية والحكم عليها بالالحاد والكفر لا تعكس في حد ذاتها الا مواقف جد مشبوهة • فالرمي بالكفر والالحاد والزندقة كان طوال قرون عديدة العملة النافقة للتخلص من الخصوم (4) •

 <sup>4)</sup> انظر مواقف اصحاب كتب الفسرق مثل البغدادي في الفسرق بين الفسرق
 والاسفراييني في التبصير في الدين ، والغزالي في فضائح الباطنية ، ازاء فرق الشيعة . ◄

واما النبوة فقد كان لشخصية النبي الاثر العميق في توجيه الفكر الاسلامي ، ولا غرو فهو النبي الموحى اليه ، والمعلم المعصوم ، وصاحب الشريعة التي نزلت لتنظيم حياة الانسان ، وهسو العقل المسير للشؤور الدينية والدبيوية ، وهسو الموحه لاعمال الفرد مهمسا كان نوعها ، لذلك كله عر على بعص الفرق الاسلامية أن يتوفى الرسول ولا وكيل على المؤمنين ، منه تصدر السياسة العامة واليه يرجمون في أمورهم الشخصية ، فقالوا بالامام ، وقعصوه شعصيسة الرسول ، واضفوا اليه كل الصفات التي كار يتعلى بها صاحب الوحي ، وبذلك قبلوا فكرة استمرار هذا العقل المسير في شخص الامام ،

ولا غرو من ال نجد هده الفكرة التي تبدو باهتة على المستوى الديسي قويب ودات اشراق مباشر على الفرد وسلوكه و فعند الصوفية يرمز الى هذا العقل بالشيخ الذي يطلع على أحوال جماعته العائلية منها والمادية وعند احوان الصفاء ومذاهب الشيعة عامة يحتل الداعي الذي هو صورة الامام أكبر مكانة عند أفراد دائرته وهي الفلسفة بجد الفارابي يتحدث عن المثال الرائع الذي يراس المدينة وعند ابن باجة يهتم المتوحد بأرالة الشيلم ويبسط سياسة انسانية مثالية وهدف كل هذه الطوائف التعليمية هو تحديد السلوك وبيان حقول العمل لكل الافراد و

لكن الرسول في القرآن ليس اكثر من مبلغ عن ربسه رسالته ، وقد جرده الدين الاسلامي من كل صفة تخرجه عن دائرة الانسان ، بل ان الله من اجل اثبات هذه الصفة عدد الى اطهار بعض الافعسال التى صدرت منه . فهسو يلومه علمها ليحسد ممالم شخصيته وليبين انها الرسم الحقيقي للانسان · غير ان اغلسب المسلمين لم يتقبلوا التى تستحق التقويم والتى صدرت عن الرسول . وجعلوها من بين الطرق التربوية التى احتارها الله لتعليم البشر حشية أن تذهب بمبدا العصمة . مع ان هذه الافعال التى صدرت عنه لا تمس عصمته ، لان العصمة من شأنها ان تحفظ علاقة الرسول بربه ، فلا يريد شيبا ولا ينقص ادا ما بلغ عن ربه . ولا يرتاب في شيء وصل اليه من العالم العلوى · أما علاقته بأفراد المعتمسة فلا تخرج عن دائرة الانسان وملابساته ، فقد يعطيء وقد يصيب عير انه ربي على ان يعامل افراد المجتمع بنفس السلوك الذي يعامل به ربه · لكن غريقة من الناس هالهم ان يتحملوا مسؤولية كان الرسون قد تحملها عنهم ، اذ كان يرشدهم الى العمل الصالح ويستغفر الله لهم عند المعصية · فكان من بعض الطوائف يرشدهم الى العمل الصالح ويستغفر الله لهم عند المعصية · فكان من بعض الطوائف كما ذكرنا سابقا ان ناصر ميدا الامامة بل ان البعض الآخر بالغ في ذلك الى درجة ان

اصبح هذا الامام الذي هو صورة الرسول اعلى رتبة منه (5) ، وهذه صورة تعبر اهم مسالة خاض فيها مفكرو الاسلام وهي القضاء والقدر ، اذ ان هؤلاء نظروا انفسهم نظرة كلها عبودية وتبعية سخيعة ، وتبراوا من عقولها المميزة لافعالهم ، لا احتاجوا الى من ينظم اعمالهم ، ويرفع عنهم المسؤولية بالاستغفار ، فاذا كانت اعتيدة هؤلاء في الاسلم ، فلا غرابة ان تكون مسألة الامامة قد لعبت دورا أسا ودينيا من اخطر الادوار ، وفي هذا القول لاحد الخوارج : « وقد قلدوا أهل بيت العرب دينهم ، وزعموا ان موالاتهم لهم تغيهم عن الاعمال الصالحة وتنجيهم من عقالاعمال السيئة ، (6) ما يكفي لبيان مدى تحمل الامام مسؤولية شيعته،ومهما احتم هذا النص من اسراف في المبالعات فانه قد يقرر عقيدة من يرمون الانسان بالعجز الا وتلاشيه امام مسؤولياته عند فقدان الامام ،

#### الصرية ومشكلة القضاء والقدر:

واذا تتبعنا كتب التاريخ والسير ، فاننا نجد ان مسالة القضاء والقدر قد طرح على عهد الرسول . ودار حولها نقاش دل على اهتمام المسلمين بها ، ولكن لم يمد دون ان يغضب الرسول وقد أشار القرآن كذلك الى اثارة هذه المشكلة « سيقول الذا اشركوا لو شاء الله ما اشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شيء ، كذلك كذب الذين ما قبلهم حتى ذاقوا باسنا ، قل هل عندكم من علم فتخرجوه لما ، ان تتبعون الا الظوان انتم الا تخرصون » (6 - الانعام ، 148) وورد في حديث ان القدر خيره وشره ه المسائل التي لا يكمل الايمان الا به وكان الصحابة الذين عاشوا تجربة دينية الجانب الرسول على وعي تام بهذه المسائل ، ولحم يشك واحد منهم في كونه المصالحقيقي لما يقدمه من أعمال ، فكان عمر لا يرحم الذين يتسترون وراء القدر من أجانحقيقي لما يقدمه من أعمال ، فكان عمر لا يرحم الذين يتسترون وراء القدر من أجافعالهم الشريرة ، فقد أتى بسارق فساله الخليفة عمر : لم سرقت ؟ فقال : قضى المنا والجلد لما كذب على الله - تعالى.

 <sup>5)</sup> أنظر في الولاية عند الشيعة الغالية وبعض الصوفية ، الصلة بين التصو والتشيع لكامل مصطفى الشيبي القاهرة 1969 .

<sup>6)</sup> جولد زيهر ، العقيدة والشريعة في الاسلام ص 203 -

ولعلى محادثات طويلة مع القدريين وردود على دعواهم نحد ذلك مبثوثا في كتاب نهج البلاغة • ومن بين هذه المحادثات مآكان من السؤال الذي وجهه شيخ الى على في حصوص مسير على واصعابه إلى الشاء لمعارسة معاوية . أكان دلك بقصاء الله وقدره ؟ فقال على : والذي فلق الحب وبرا النسمة ما وطئنا موطئا ولا هبطنا واديا الا بقصاء الله وقدره \_ فقال الشيخ \_ وكان من شيعته \_ فعند الله احتسب عناى ما أرى لى من أحر شيئًا \_ فقال الامام أيها الشيع ، لقد عظم الله احركم في مسيركم وانتم سائرون ، وفي منصرفكم وانتم منصرفون ، ولم تكونوا في شيء مسن حالكم مكر هيين ولا مضطرين ـ فقال الشبيح كيف والقصاء والقدر ساقما ـ فقال الامام ويحك لعلك ظننت قضاء لارما وقدرا حتما ، لو كان كذلك لعطل الثواب والعقاب والوعد الوعيسيد والامر والنهي ، ولم تأت لائمة من الله لمذب ولا محمدة لمحسن . ولم يكسين المحسن أولى بالمدح من المسيء ولا المسيء أولى بالذم من المحمن ، تلك مقالة عبدة الاوشال وحبود الشيطان وشهود الرور أهل العمى عن المواب ، وهم قدرية هذه الامة ومجوسها ، أن الله أمر تحييرا ونهى تعذيرا وكلف تيسسيرا ولم يعص معلوبا ولم يطبع كارها ولم يرسل الرسل الى حلقب عشا ٠٠٠ (7) وأجاب على الشيع عن سؤاله عما القصاء والقدر ، فقال هو الامر من الله والحكم ، وتلا قوله - تعالى - « وقضى ربك أن لا تعبدوا الا اياه » • فادا اسقطما علاقة النص بالظروف السياسية نستطيع أر نقول بانه يؤكد وعى الصحابة لمشاكل الانسان

لكن الغموض الذى عم هذه وغيرها من المسائل جعل تفكير الناس ينقصه الوضوح والدقة بشكل واضح ، هنشات خلال القرون الاربعة الاولى هئات واتجاهات كبيرة هى الحياة الدينية ويمكن لنا ان نرى دوافع الخلاف الاولى تتسمع حتى تصبح محاولات فكرية ولكن بعضها يطمع لايجاد تفسير عقلي للفوضى وهذا ما نراه عند الجبرية الذين مروا بظروف سياسية غامضة وربما كانوا من مساعدي خلفاء بني امية على التمسك بالحكم بدعوى انهم خلفاء الله ولا يصدرون احكامهم الا بقضائه وقدره واستطاع الامويون استغلال هذا الراي ليثبتوا امرهم ويلجموا السنة المعارضين وليس اصدق هي التعبير عن اهداف هذه الحركة من قول قدري : « ان الملوك يسفكون دماء المسلمين وياخذون الاموال ويفعلون ويقولون : انما تجرى اعمالنا على قدر الله (8) وهذا عبد

<sup>7)</sup> عن محمد أبو زهرة : الامام الصادق ، ص 141 ــ 142 وانظر عيون المناظرات للسكوني تحقيق سعد الغراب ، الجامعة التونسية 1975 ، ص 177 .

<sup>8)</sup> جولد زيهر . العقيدة ص 98 ٠

للك بن مروان ، الخليفة الداهية ، احضر الى قصره احد نظرائه وخصومه فذبحه استحسان صاحب مشورته وأمر برمي رأسه الى جمهور المخلصين له الذين كانوا نتظرون امام القصر عودته كما أمر باعلامهم ان أمير المؤمنين قد قتل صاحبكم بمانان من القضاء السابق والامر النافذ (9) .

تستر هذا الفريق وراء فكرة القدر مستندا في ذلك الى الآيات القرآنية التي ظاهرها صرح بالجبر وهو من وراء ذلك يعلن الثورة ضد القوانين الاخلاقية بل ان التمسك القدر يعتبر بحق تحديا لكل النواميس مهما كان مصدرها ، لان الاعمال لابد ان تصدر ورسابق علم الانسان بها برهما نسجل المهارقة التاليبة وصفى الوقت السنى فيد القدر معنى الجبر والتقييد ، يفيد أيضا معنى الحرية المطلقة التي تعادل الفوضى ، ذ ان الانسان المجبر لا يختلف عز المجنون الذي لا يقيد عمله شيء ، فهو كالريشة في بهب الريسح تتجه بطريقة فوصوية حيثما يسوقها الريح ولكن هذا المرقف يحتلف نوعا ما عن موقف الخوارج الذين عبروا عن رايهم بقولهم : لا حكم الا لله ، ظاهرة هذه لقولة الشهيرة التي وجهت الى علي وهو يخطب من على المنبر ، تحطيم اية سيادة نسان على انسان آخر ، وبالتالي سيادة الرئيس على المرءوسين ، فهذا الشعار وان نسان على الفوضوية فانه يجب ان نوجهه وجهة سياسية واجتماعية لا وجهة عقائدية لان لتاريخ سجلها من أجل ظروف سياسية واضحة و

فهذه الحركة وان كانت بدائية قوضوية الا انها حفزت الهمم ودفعت عقول المسلمين لى النضج والحركة ، وفعلا لعبت الظروف السياسية والاجتماعية والثقافية دورا في ايجاد حركة مقابلة للحركة الجبرية ، ولعسل شعسور هذه الفرقة بالواقع السياسي والاجتماعي قد ساهم في بحث مثل هذه القضايا وان كانت النظرات الكلامية والفلسفية في دلك العصر باستثناء مسألة الامامة لم تكن على وجه العموم ذات صلة مباشرة بالمساكل السياسية والاجتماعية المعقدة ، فرأت هذه الفرقة انه من الواجب رعاية الافكار وعزلها عما قسد يركبها وتعميمها تعميما واسعا ونتسيقها مع الاساس الديني ، فسدهت الى القرآن ، اعتمد هذا المذهب الجديد الذي عرف باسم المعتزلة مبدا وجود قوة عاقلة في التعبير عسن الانسان ، بها وحدها يقرر افعاله ويتمها ، ولقد نجح هذا المذهب في التعبير عسن

<sup>9)</sup> المصدر السابق •

القوى الواعية في الانسان ولاحظت أن الانسان يمثل الطرف المقابل لله في القرآن، وقد خصه الله بالخطاب وحمله امانته • ومذهب كهذا من شانه ان يحدث ثورة داخل المحيط الاسلامي ، وأن تفهم هذه الثورة في بداية الامر وعند المحافظين على أنها تحد للقوانين الالهية وترك الاخد بالنصــوص الدينية . ولا حاجة لنا الى ذكر المبادىء التي تحدد معالم هذا المذهب ، ويكفى ان نشير الى انه كان يرمي الى نشوء اسلوب جديد فى المعتقد الاسلامي ، ووضع قواعد تحضى بثقة العقل لها القدرة على توفير حياة دينية قوية ، وهو في ذلك يسعى كما ذكرنا الى تقرير وتأكيد ان الدين نظام خص به الانسان ٠ لذلك علينا ان نراجع مبادىء العقيدة في ضوء مقاييس العقل ، ونزن ب ما اشتبه من القضايا • وأهم هذه المبادىء هي فكرة الاله التي هي في صراع دائم مع الانسان • فنصوص الوحى وكذلك أحكام العقل تقرر ان موقف الانسان من الاله لا يختلف عسن موقف الاله من الانسمان ، كل ملتزم نحو الآخر بقوانين عليه أن يرعاها - أحس هؤلاء العقليون ان فكرة الالوهية غير واضحة في عقول المسلمين ، فنشأ عنها لبس واظلام وتشويه لفكرة التوحيد ، ورأوا تنقية هذه الفكرة مما علقها من أوهام ، كذلك يجب ان نبعد عنه كل التصورات التي تنافي الاعتقاد بعد له ، ولهذه الفكرة نتائج تتعلق بالانسان اذ مفهوم الانسان لا يتحدد الا من خلال الصورة التي تعكسها فكرة الله • وهم في ذلك يعبرون عن ايمان أكثر جدية وعن حرية لا تقف دونها النصوص التي لم يكن لها معنى عند جميع الفئات الاعن طريق التاويل · ففكرة الله كما وردت في القرآن لا يمكن ان تقوم الا على أساس مبدأ حرية الانسان وتحمله لمسؤولياته ، لذلك رفضوا كل التهافت الذي احدثه القائلون بمبدا الجبر ، وأوضحوا أن العدالة الالهية تقتضي فرص حسرية كاملة حتى يكون للثواب والعقاب وجه مقبول ، وقد أوجب الله على نفسه ان من عمل صالحا فلنفسه ومن اساء فعليها وما ربك بظلام للعبيد ، لكن هذا الالتزام لا يعني بحال تقلص النفوذ الالهي ، وان نقصا قد طراً على استقلاله في ذاته وافعاله ٠

بيد ان هذا الرأي - الذى استطاع ان يداعب عقول ثلة من المفكرين ، فاعتبر شيئا طريفا فى المنهيج والبحث - لم يكن له وقع حسن عند المحافظين أو اصحاب الحديث ، أو بالاحرى لم يتقبسل هؤلاء هذه الفلسفة الجديدة التى تعطى السيادة والقول الفصل للعقل فظهرت طائفة تميل الى التحديد من سلطان العقل وتنادى بالمحافظة على جوهر الاسلام فى صيغته التقليدية مع شىء من التوهيق بين مذاهب مختلفة عده الطائفة يتزعمها أبو المسن الاشعسرى الذى كان قبل ارتداده عن المذهسب العقلى من أكبسر

مناصريه • كل ما جاء عنه فى خصوص فعل العبد لم يجد قبولا الا عند عامة الناس على ومن اشكلت عليهم نصوص الوحي ، فارتاحوا لحله المبهم لانه رفع سيادة النص على العقل • وانكر ان يكون فى الكون قوانين تحمله على الحركة والفعالية وقرر ان الله هو الفاعل ولا فاعل سهواه ، وحتى يفر من فوضوية الجبرية جاء بفكرة مبهمة عبر عنها بالكسب الذى به يثاب الانسان أو يعاقب • ورغم ان آيات عديدة تذكر صراحة كلمة الكسب إلا ان الاشعري جرده من كل فعالية حقيفية وعبر عن ارادة وقدرة انسانيتين جد محدودتين تشملهما قدرة الله وارادته ويبقى مفهوم الكسب عند التحقيق لا يختلف عن مفههوم الجبر •

ولعسل ابن رشسد الفيلسوف الذي يؤمن بانسانية الدين قد احس بالمغالطات في التعبير على الحقيقة الديبية فشوهتها ، اهتم فيلسوف قرطبة بنقد المفاهيم الكلامية لاخطر مشكلة في تاريخ العقيدة الاسلامية • فابان عوار تفكير أصحاب الكلام في الاستفادة من النصوص الدينية دون تفكير وتدبر وروية فوقع كل فريق ممن ذكرنا في مزالق لم يهتد الى الخروج منها ، فلا احد أصحاب الحقيقة : لا الجبرية التي تجعل الانسان مجرد آلمة بيد الصانع فجردته من أعظم صفة الابداع الالهي وهو العقل ولا المعتزلة التي تطرفت في استعمال العقل فجعلت كل فعل صادرا عن الانسان بدافع من ذاته دون مراعاة للعوامل الخارجية التي تشارك في تحقيق الفعل • فابن رشد لم يعب على المعتزلة الا تطرفهم في استعماله لانه يرى ان الافعال التي يريد العقل تحقيقها معرضة في نفسس الوقت لقسر الطبيعسة التي يرى فيها مطلق قضاء الله وقدره • فلا تكفى ارادة العقسل حتى يتم المراد ولابد من موافقة الاسباب الخارجية ، وهذا يؤدي بنا حتما الى مسالة السببيّة التي كانت موضع نقاش طويل ، وهي أيضا من المواضيع التي يصطدم فيها العقل بالدين عند الحرفيين • فالمعتزلة لا ينكرون مسالة السببية ولكنهم لم يعالجوا مسألة الحرية الانسانية على ضوئها • والسببية في مفهومها العام تعنى مجموع القوانين التي اودعها الله في الكون • وهذه الاسباب ـ كما ذكرنا ـ قد تساعدنا على اتمــام اعمالنا وقد تقف دون ذلك ، بل تجبرنا في بعض الاحيان على افعال معينة نعجز عسن القيام باضدادها وهي تلك الاهعال الاضطرارية مثل السعال والتثاؤب والهرب امسام الخطر الخ • والافعال الاختيارية التي يتردد المرء فيها بين شيئين تتوقف كذلك عسلى الاسباب الخارجية • واذا اخترنا فعلا محددا كانت حريتنا كاملة • وعلى هذا فهناك أساس معقول ومنطقى للتكليف والعقاب أو الشهواب • وهكذا ينتهى ابن رشهد الى أن

الجبر لا يمكن ان يكون محضا ، وان الاختيار لا يمكن ان يكون مطلقا ، بل الحق في التوسط بين هذين الرايين ، فافعال الناس ليست اختيارية تماما ولا اضطرارية تماما ، وانما تتوقف على عاملين : ارادة حرة ترتبط في الوقت نفسه باسباب خارجية تجسري دائما غلى نمط واحد (١٥) .

وننتقل الآن الى ذكر موقف بعض الحركات الفكرية التى اتهمت بالزندقة والالحاد والتى سجلت فى نفس الوقت أروع صفحات فى تاريخ الفكر الانساني ، فكانت هذه حسركة اخوان الصفاء •

ذكرنا في بداية هذا البحث نصا من رسائلهم يعبر عن حيرة الكائن البشري والواقع المر الذي فرض عليه ان يتجرعه ، وعن مجموعة الظروف التي احدقت به من كــل الرابع ، فاخوان الصفاء لا يقفون هذا الموقف السلبى ، ويرون ان الانسان لا يمكن لمه ان يضع حدا لهذا القهر ويعطي لذاته استقلالها الا اذا حدد علاقاته من كل الظواهر التي شعر أمامها بالعجز ، لذلك لم يرضوا أن يكون الانسان عبدا لقوى تسيطر عليه ، فقالوا بحرية الانسان ، وحملوه مسؤولية أعماله ، وما نسبة الاعمال التي تجرى في هذا العالم الى الله الا كنسبة افعال الملوك التي تتم على أيدي عمالهم ورجال الصنائع وفي هدا يقولون : « واعلم أن هذه الصنائب والافعال التي تجرى على أيدى عباده ، أذا نسبت الى البارى ، فان نسبتها على مثل نسبة أفعال الملوك ، اذا قيل : بنى فلان الملك مدينة كذا . وحفر نهر كذا ، وعمر بلد كذا كما يقال بني الاسكندر الرومي سد يا جوج وما جوج وبني سليمان بن داود ، عليه السلم مسجد ايليا وبنى ابراهيم الخليل ، عليه السلام ، البيت الحرام ، وبنى المنصور مدينة السلام ، اذ كان ذلك بامرهم وازادتهم ومشيئتهم ، إلا انهم تاولوا الافعال بانفسهم أو باشروا الاعمال باجسامهم ، وكذلك حكم أضافة أعمال ملائكة الله وانبيائه وعباده ، طبيعية كانت أو احتيارية ، فنسبها الله - تعالى - لنبيه ، عليه السلام ، وما رميت اذ رميت ولكن الله رمى » (8 ، الانفال ، 17) وقوله: « فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم » (8 ، الانفال ، 17) وقوله \_ تعالى \_ : « افرايتم ما تمنون أنتم تعلقونيه أم نعن الخالقون ؟ » ( 56 . الواقعة 58 ) وما شاكل هيذه الاضافات من الافعال والاعمال والصنائع والتاليف والتركيب والجمع والتفريق والكون

ابن رشد ، مناهج الادلة ، ص 119

والفساد والنشوء والبلاء ، اذا نسب الى الله - تعالى - فعلى هذا السبيل تكون تلك النسبة ، لان الله - تعالى - خلق الفاعلين والصنائع والعمال ، وافعال البشر كانت ، او الجن والشياطين والملائكة ، او الطبيعة فحكمها كلها بالاضافة الى الله حكم واحد ، لانهم جميعا عبيده وجنوده وخدمه خلقهم ورباهم وانشاهم وقواهم وعلمهم وهداهم وأسرهم ونهاه - ٠٠٠ » (11) .

ويعرف الاخوان هذه المسالة من خال الازمة الروحية التى تعكسها الفلسفة اليونانية وغيرها من التيارات الفكرية فيقولون: فان قال قائل من الاطباء والطبيعيين ان هذه كلها افعال الطبيعة فليعلم ان القدماء قد قالت: ان الطبيعة فعل إلنفس، وان قال قائل من الشرعيير ان هذه كلها للعالق الباريء يفعل ما يشاء ويصور كما يريد. فليعلم ايضا ان النفس من فعل الباريء حتعالى لا يباشر الافعال بذاته، بل يصدر منه على سبيل الامر (12) فاعمال الانسان من خير وشر ترجع الى جزئيه النير والمظلم، النفس واخلاط الجسد، فهو بمجموعهما يتحمل نتائج اعماله، وبحسب ذلك يكون جزاره، « وأن ليس للانسان الا ما سعى وأن سعيه سوف يرى » ( 53 ، النجم، 40) وكما جاء عن صاحب الرسالة: « انما هي اعمالكم ترد اليكم » (13) .

## راي المحدثين في علاقة الانسان بالاله والمجتمع وموقفهم من نصوص القرآن :

وفى القرنين التاسع عشر والعشرين ، ظهرت فى العالم الاسلامي عقلية جديدة ساعد على ظهورها جملة عوامل داخلية وخارجية ، فمن جهة توجهت هذه العقلية الى اعادة النظر فى القيم الاسالمية ، دعت الى ذلك الاوضاع المتردية فى النظم الاجتماعية والمفاهيم الخاطئة للمعتقدات الاسلامية ، ومن جهة أخرى تكون ناوع من الشعور المعاكس جراء هجمات اعداء الاسلام .

فمن بين مفكري هذا العصر نذكر محمد عبده الذي لاحظ ان الاسلام المعمول به انما هو مقام على التقليد الاعمى وانه يعرم اعتباره مادة خالصة للاسلام · كذلك فم القيام الآلى بالواجبات الدينية · والاسلام ينبع من العقل ويقع كله تحت الادراك ، وهو في ثورته هذه لم يتقبل ان ينفذ كلام الجهال الى قلوب الجماهير · فالانسان عنده

 <sup>153 ، 128</sup> من 153 ، 153

<sup>12)</sup> رسائل ج 2 ص 394 •

<sup>13)</sup> انظر رسائل ج 1 ص 259 ، ج 2 ص 130 - 131)

لم يخلق ليكون مقودا باللجام ، بل كان مطبوعا على انصياعه للعلم والمعرفة ، والاسلام ينهانا عن التسك بما جاء به آباؤنا ويعلمنا التفكير والاعتماد على انفسنا بعد الاستفادة من سير الماضى والاتعاظ بالاحداث التي طوتها اسداف التاريخ وهد أيضا يطلق العقل من سلاسل قيوده ويحرره من المحاكاة العمياء التي كبتت نشاطه وحدت من حيويته ، ثم يقيمه حكما يقضى بالقسطاس المستقيم ٠٠٠ فليس له أن يقف خاضعا الا أملم الله وحده والا أمام أصول الدين التي نزل بها القرآن ١٠٠ أما فيما عدا ذلك من حدود وقيود فما من حاجز يحول دون نشاطه ، وما من قوة تمنعه من التامل فيما يعيش في ظله (١٤) ٠

عالج محمد عبده وغيره من المصلحين مسالة الحرية الانسانية ضمن المسائل العامة التى اثيرت لبعث اليقظة الاسلامية ، وكما قلت سابقا ان موقف المصلح المصري اتجه الى ايضاح المعطيات الازلية ودفع الشبهات عنها · ولقد شعر ان العقلية الجديدة اصبحت ترفض بالفعل كل مخلفات الماضى ، ولا تقبيل القوانين الازلية في صورها التقليدية . لذلك مالت هذه العقلية الى الفكرة التى تحمل ضمير الانسان نفسيه مسؤولية اعمالك بعد ان اصطبغ تفكير العامة مده قرون بالقدرية الماخوذة من الجبر ، وكانت سببا في ايجاد مناخ ملائم لانتصار الفكرة التى تنفى الارادة الحرة ، وبحسبها ردت الفضائل والرذائل وكل نوع من الافعال الى ارادة الله وحدها بعد ان اسقطت ارادة الانسان من الحساب • لذلك يقر محمد عبده في رسالة التوحيد ان الانسان يسدرك اعماله الاختيارية ويزن نتائجها بعقله ويقدرها بارادته ثم يصدرها بقدرة ما هيه ويتعد انكار شيء من ذلك مساويا لانكار وجوده في مجافاته لبداهة العقل (15) •

فى القرآن آيات تتضمن المسؤولية ومن ثم الحرية اللازمة ، وكل فرد له من القدرة ما يجعله حرا فى ان يطيع الله أو يعصيه ، وفى كل ظرف من ظروف حياته فرصة له لكسي يبدى ما لسه من أهلية أو عدمها · ومهما ارتبط الانسان بالقرانين الالهية أو القوانين الدنيوية ، فهو حر حين يعمل بها أو يخرج عليها ، وهو فى كلتا الحالتين اذا خرق القانون تعرض لقضاء السلطة الاخلاقية وعقابها ·

لكن رأي هذا الشيخ الذي عرضناه وان كان يعبر عن عامل التغيير في المجتمع الاسلامي الا انه في عرضه هذه المسالة من خلال القرآن لا يزيد على ان يذكرنا بمنهج

<sup>14)</sup> أنظر جيب ، الاتجاهات الحديثة في الاسلام ص 71 ·

<sup>15)</sup> محمد عبده ، رسالة التوحيد ص 69 ·

القدماء ولا يقدم حلا للمعضلة التي كانت من أهم أسباب اختلاف الامة الاسلامية وهو أما عبر عنه بالتناقص في عرض القرآن لهده المسألة ·

وقد حاول بعض الباحثين المحدثين النظر الى القرآن على انه وحسدة متكاملة كالمحاولة التى ذكرها هارولد سمت فى مسالة الحرية الانسانية ازاء القانون الالهي الم القضاء والقدر و فهذا الكاتب يرى إن فى القرآن آيات صريحة تؤيد مبدأ الجبر وأخرى تؤيد مبدأ الحرية و فحتى يستقيم الجمع بينهما لابد من الملاحظة التالية وهي انه حيث ما يكون الاهتمام موجها الى الله فان سلطانه المطلق الكامل يكون موضع تأكيد و وفى هذا السياق تعتبر اعمال البشر ، خيره! وشرها على السواء مسببة عن الارادة وفى هذا السياق تعتبر اعمال البشر ، خيره! وشرها على السواء مسببة عن الارادة والالهية مباشرة ، اذ انه لا يحدث شيء ما لم يرده الله أو ياذن به ، وان مشيئة الله الازئية الابدية لتنفذ حتى فى مسائل الاعتقاد وعدمه ، فيهدى قوم الى الايمان ويوجه الخرون الى الضلال و وجه المنائل الاعتقاد وعدمه ، فيهدى قوم الى الايمان ويوجه الاهتمام الى الانسان فان التأكيد ينصب على ان الانسان قد وهب له الله المصرية والمسؤولية الاخلافية فكل انسان ذات اخلاقية حرة ، وهو مسؤول أمام الله عن أفكاره واحكامه واعماله وهذا الذي يجعله فردا ذا مشابه من الله الذي هو الموجود الاسمى والله يرشد الانسان عن طريق الوحي الى مبادىء اخلاقية عامة منبعثة عن ارادت الابدية المقدسة و الا ان في الانسان قوة كامنة ، اذ ان في استطاعته ان يتقبل هدى الله أو يتحمل عنه (16) و

اما محاولات اقبال التى ضمنها كتابه « تجديد التفكير الديني فى الاسلام » (١٦) فهي وان قدمت فى اسلوب علسفي رائع الا انه سرعان ما نشعر عند قراءتنا لبحث باننا نغادر عالم اللاهوت الى عالم الفكر حيث نقف على مزيج من افكار ترجع الى اشهر فلاسفة عصره تطغى عند التحليل على نصوص الوحي • يثبت اقبال خصوصية الذات الفردية وسلطتها ويقرر ان القرآن يوكد للنفس الانسانية باسلوبه البسيط حريتها وخلودها المفعم بالقوة ، ويقول اقبال : لي في نظري راي معين محدد في مصير الانسان بوصفه وحدة من وحدات الوجود وهذا السراي في شخصية الانسان وفرديته راي

¥

<sup>16)</sup> الثقافة الاسلايمة والحياة المعاصرة ص 60 ·

<sup>17)</sup> محمد اقبال · تجديد التفكير الديني في الاسلام ترجمية عباس محمود ط 2 القاميرة 1968 ·

يستحيل معه ان تزر وازرة وزر أخرى · بل يقتضي ان كل أمر بما كسب رهين (١٥) أي ان كل كائن انساني يستقل بمسؤوليته الاخلاقية ويرى اقبال ان علماء المسلمين وغيرهم وقعوا في اخطاء جسيمة من جراء عدم فهمهم لمعني التقدير الذي ورد في القرآن في قوله تعالى : « انا كل شيء خلقناه بقدر » (54 ـ القصر ـ 49) فتقدير شيء انن ليس قضاء غاشما يؤثر في الاشياء من خارج ، ولكنه القوة الكامنة التي تحقق وجود الشيء وممكناته التي تقبل التحقق ، والتي تكمن في اعماق طبيعته ، وتحقق وجودها في الخارج بالتتالى دور اي احساس باكراه من وسيط خارجي ، والآيـة 49 من السورة 54 تفيد ان كل مخلوق قد وهب امكانية محددة هو حر في تحقيقها أو عدم تحقيقها · ويرى اقبال في قدرة الانسان على الخلق دليــلا على حريته اذ يقول : « والواقع ان كل نشاط خالق هو نشاط حر · فالخلق يضاد التكرار الذي هو من خصائص الفعــل الآلي » (19) · وهكذا ـ كما يقول سمث ـ يرفض اقبــال كل المسور المتطرفة من فكرة القضــاء الازلي سواء انتسبت الى تقدير الله أم الى الضرورة الآلية · المتطرفة من فكرة القضــاء الازلي سواء انتسبت الى تقدير الله أم الى الضرورة الآلية ·

كل هذه المحاولات لا ترمي الى التبرير كما يرى بعض الباحثين المغرضين ولكسن الهدف منها هو ايجاد قراءة تتفق والمبادىء العقلية الانسانية من جهة ومفهوم التقديس والتعالي لنص الوحي من جهة أخرى · لذلك لن تقف هذه التفسيرات ما دام الفكسر البشري في تطور مستمر لاعتقادنا أن ما أتت به الرسل يساعد على وزن المفاهيم العقلية ولا يمكن الا أن يكون مسايرا لحركة التطور التي هي سنة الطبيعة ·

اننا نعتقد ، رغم وجاهة التفسيرات التى ذكرناها فى مسالة الحسرية ومشكلة القضاء والقدر ، ان الباب ما زال مفتوحا لاستنتاجات آخرى ، فالقرآن مادة الهيسة غزيرة بالمعاني وهو كما قال الامام علي بن أبي طالب : « ظاهره انيق وباطنه عميق » ، ومن ذلك اننا لاحظنا من خلال قراءتنا للقرآن ان الاهتمام كله متجه الى الانسان وحده ولكن فى مستويين اثنين : فهناك عالم الانسان وفيه يتجلى الله بمظهر الانسان ويتعسور بمسورته ، فهسو الله الادمى الذى بارتياده ثوب الآدمية فى أجلى صورها ينغمس فى الشعور الباطني للانسان المثالي وترتسم فيه صورته ويكون بمثابة المراقب للسلوك والمساعد على تحمل المسؤوليات ،

<sup>18)</sup> تجدید ، ص 109 ·

<sup>19)</sup> أنظر تجديد ص 61 ·

اكد القرآن حضور الاله في العالم المادي : « ولله المشرق والمغرب فاينما تولوا فثم وجه الله » ( 2 - البقرة - 116 ) ، « الم تر أن الله يعلم ما في السموات وما في الأرض ما يكون من نجـــوى ثلاثة الا هو رابعهم ولا خمسة الا هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر الا هو معهم أين ما كانوا » ( 58 ــ المجادلة ــ 7 ) · وقولــــه معاطباً موسى وهارون : «قال لا تخافا انني معكما اسمع وارى » (20 - طه - 46) · وهذا الحضور في ضمن الاجتماع البشري يمثل نقطة اللقاء بين الصورة المظهرية للالمه وبين الانسان الذي هو خليفة الله في الارض ، هذا الخليفة يحمل سمات الدات الخالقة ، وهو مع ذلك يحاول أن يكون على أكمل صلورة تنسهه ، وهذه النظرة التبارلية التي تجعل من الله في صورة .دمية والني نحد صداها في هذا الحسديث · « حلق الله أدم على صورته ) ترمي الى ربطه بالفوانين العامة التي تنظم الكون • ولا عجب أن نرى عند بعض بالتيارات الفكرية صورة الاله ممثلة في الشيخ أو الحكيم أو الامام (20) الذي ينظم أعمال جماعته فيجازى محسنهم ويردع مسيئهم والله كذلك بالنسبة لمخلوقاته الذين احسن خلقهم وسواهم واقدرهم على الخير والشر · فهو الحكيم الذي لا يكلف نفسها الا وسعها ليجزى كل نفس ما كسبت،وهو القائل . « وما تنفقوا من خصير يوف اليكم وانتم لا تظلمون » (2 - البقرة - 272) « ثم توفي كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون » (2 \_ البقرة \_ 281). «دلك بما قدمت أيديكم وان الله ليس بظلام للعبيد» (3 \_ آل عمران \_ 181).وغى القرآن حوالي 44 آية تحمل الفرد مسؤولية اعماله • وفيها يخاطب الله اناسا قد امتثلوا لمسياسته ، لذلك فهو يراقب اعمالهم ولا يظلم منهم أحدا • وما دام الانسان حريصا على احترام ما حدد له الشرع ، فهو داخل في جملة قول الله : « ولقد كرمنا بني آدم ، (17 - الاسراء - 70)، وفعلا لم تكون غاية الله من هذا الانسان الا ان يحيا وسلط مجموعة من الافراد فيقوم بحقهم ويعاملهم معاملته لنفسه ويمكن ان نلخص هذه الغاية في العبارات التالية لاندرية كرسون : « كـف عـن ارضاء جميع نزعاتك وعن الخضوع لها خضوعا فوضويا ، احمل نفسك على ان تحدد بعض رغباتك وان تتخـــلى عن بعضها من أجل مصلحة الآخرين ، ضح بشيء من مطامحك ، ومــــ هواياتك من أجل اشباهـــك أو من أجل بمضهم ، كف نفسك ، هذب نفسك ، لاذ همدور ح

<sup>20)</sup> انظر كيف يولد الامام ويتصور بالصورة الربانية عند الشيعة والاسماعيل وغيرهما من المذاهب وكذلك مقام الشيخ في الطرق الصوفية ، وأنظر كذلك ما توج الآية : « وكنت عليهم شهيدا ما دمت فيهم ، فلما توفيتني كنت أنت الرقيب عليه -م (5 - المائدة - 120) .

أدنى من الاحترام والتعاول بين الافراد سواء أكان عن طواعية أم عن خوف السلطان لا يمكن لجماعة أن تتابع حياتها ، (21) • فاذا التزم الفرد بهده المبادىء كال الله معه أين ما كان وتجلى باطنيا عليه فى ضميره الاخلاقى ، وهو التواب ذو الرحمة ، ذو الفضل العظيم ، خير الناصرين وخير الرازقين ، غافر الذنب وقابل التوب ، وهو القريب يجيب عوة الداعي اذا دعاه ، وهو الصورة المظهرية للخير •

فهذا الحضور لا يمكن ان يفهم على انه ربط علاقة بذات فردية محدودة ، بـل بتعداها الى ربط هذه الذات بهيكل المجموع ولان الدين وهو مجموعة القوانين الاسلامية يس وقفا على الشعائر والطقوس ، ان جميع مظاهر الحياة الجماعية خاضعة لاحكامه وانه ليهدف الى ربط كل عمل من أعمال الفرد بواجباته الدينية والدين يهدف الى ربط الناحية الفردية بالناحية الجماعية لانه لا يصبح قوة رهيبة في تكييف المجتمع الا عندما تندمج ناحيته الشخصية بناحيته الاجتماعية اندماجا خالصا .

أما الذين أرادوا أن يدفعوا بالدين وبالمسائل الدينية خارج الحقل الذي يعمل فيسه المجتمع فهم الذين يرون صرف كل القوى في الفعاليات المعقدة للعصر الصناعي وهذا الموقف يذكرنا بما جاء في مقال بادو (22) من موقف المهندس الامريكي الذي يعمل في مدرسة هندسة النفط بالجزيرة العربية أزاء خروج الطلبة وقت الدروس لاداء الصلاة حيث قال للملسك: «ينبغي يا صاحب الجلالة أن تقرروا نهائيا ما تريدون من هولاء الناشئين هل تريدونهم أن يتعلموا كيف يديرون آلات النفط أو كيف يؤدون المسلاة في أوقاتها فهم لا يسنطيعون أن يقوموا بالامرين معا في وقت واحد » ويذكر صاحب المقال حادثة أخرى جرت هذه المرة في مصر سنة 1939 عندما هب بعض كمار المسؤولين يناقشون جملة من المقترحات الاجتماعية فسأل احد الحاضرين عن ما يكون موقف الاسلام والمسلمين من امثال هذه المقترحات ، فكان الجواب : « أذا لم يكن بامكاننا أن نحقق هذه الاصلاحات بمساعدة الاسلام فسوف نحققها دون مساعدته » وغير ذلك مسن الاحداث مما يدل على أن هؤلاء يرون أن الدين لا ينطوي الا على أهداف وغايات مبهمة غاصة ، من أجل ذلك نادى بعض من يسمون بالتقدميسين بفصل الدين عن الدولة أو الفصل بين القانون والدين (23) أي بسين عقائد الدين ومقرراته وبين مبادىء القانون

<sup>21)</sup> اندريه كرسون ، المشكلة الاخلاقية ص 27 - 28 .

<sup>22)</sup> دراسات اسلامية بعوث ودراسات لكبار المستشرقين بيروت 1960 ، ص 256 ·

<sup>23)</sup> أندريه كرسون , المشكلة الاخلاقية ص 99 •

وقواعده و لاشك ان هذه النظرات مبنية على ان الدين مسألة روحية لا غاية منه الا ربط علاقة بين الله والناس فالاسلام على خلاف ذلك هو دين وهو فى الوقت نفسه دولة وهو قوة اجتماعية وسياسية ، لان الوحي الذى يقرر وحدانية الله ورسالة الرسول يعين أيضا الاهداف الاجتماعية والسياسية للمجتمع الاسلامي ، ولا خير فى دين لا يشمل مجال تطبيقه كل أنواع الفعاليات الاجتماعية ، لان النشاط الديني لا يتمثل فى تحديد الاطار الذى تفعل فيه القوة الالهية بقدر ما يرمي الى تحقيق اسمى مبادىء الانسانية وايجاد نظام اجتماعى أكثر اتفاقا مع المبادىء الاسلامية .

كـــل ما حـواه القرال يعدم الفرد والجماعـة ، وحتى تلـك الطقوس المدينية التي يرى البعض فيها انها مجرد أعمال تعبدية ، ليس لها معنى أكثر من ذلك ، ولا نجد لها انعكاسا على سلوك الانسان في المجتمع هي ايضا في أساسها قوانين اجتماعية كالصلاة التي معناها الحسياب والمحاسبة وحفظ مصالح أفراد المجتمع ونستطيع أن نقول بأن الصلاة كانت اساسا لايجاد أول رابطة ربطت بين أفراد المجتمع الالهي ، وكذلك نقول في بقية المفروضات الدينية ان لها معنى اجتماعيا ينظم سلوك الفرد ، وليس فيها من معاني التعبد غير المستوى الرفيع للانسانية التي تحاذي في كمالها عالم الالوهية • فالعلاقة بين الانسان وبين الله في قيمة الانسانية الكاملة التي لا تختلف في مظهرها عن الالوهيــة المتجلية لعالم الانسان ، وحديث عيسى « اذا حملت قربانك الى الهيكل ثم تذكرت ان في نفس أحيه منك شيئا فاترك قربانك أمام الهيكل وعد لتصلح ما بينك وبين اخيك اولا ، وبعد ذلك عد الى الهيكل وقدم القربان (24) ليقرر ان العلاقة الالهية لا تبتدىء الا عند صفاء العلاقة الانسانية وبلوغها مرحلة يتخلى الفرد فيها عن كل ما يخلده الى الارض ، وكلما اقترب الانسان من الله اقترب الله منه وهو التجلى الباطني الذي يشير اليه الحديث: « اذا تقرب العبد الى الله شبرا تقرب اليه ذراعا ، وكلما ازداد هذا التقرب تصبح عملية التجلى اقرب الى الكمال حتى تصل في النهاية الى أن يكون الله سمعه وبصره ولسانه ورجله (25) .

أما المظهر الثاني للالوهية تجاه الانسان فهو في حالة انخارم أسس المجتمع حين يبرز الانسان فرديته وانيته ، عند ذلك يتخلى الله عنه ويتركه وشانه ، ويتبرآ منه .

<sup>24)</sup> أندريه كرسون ، المشكلة الاخلاقية ص 99 .

<sup>25)</sup> حيدر أملى ، جامع الاسرار ، تعقيــق هنرى كربين وعثمان يعيى · طهراد 1969 ، ص 675 ·

وهنا يظهر الله له ولامثاله بمظهر القوة والشدة : « اين ما تكونوا يات بكم الله جميعا ، ان الله على كل شيء قدير » (2 – البقرة – 148) « قل هو القادر على ان يبعث عليكم عذابا من فوقكم أو من تحست أرجلكم أو يلبسكم شيعا ويذيق بعضكم باس بعض » (6 – الانعام – 65) « ان يشأ يذهبكم ويأت بخلق جديد وما ذلك على الله بعزيز » (55 – البروج – 12)  $\cdot$ 

ولا ريب ان خروج الفرد عن الجماعة بانتهاك حرمة افرادها ليجعل الله يظهر اليه بمظهر البعد والجفاء ، كذلك كانت حال الامم التي جارت : « الا ان عادا كفروا ربهم الا بعدا لعاد قوم هود » ( 11 ـ هود ـ 60 ) « الا ان ثمودا كفروا ربهم . الا بعدا لثمود » (11 ـ هود ـ 63) « وجعلناهم أحاديث فبعدا لقوم لا يؤمنون » (23 ـ المؤمنون 44) • وهنا تتعارض الانية والغيرة الالهية بانية وغيرة هذا الانسان المتمرد • فتعالى الله عليه وافقده كل اثر وجرده مما يعد أساسا لاكتمال ذاته ، واصبحت اعماله غير مراعى فيها القوانين • فكل فعل يفعله نهو مقدور الى الله ، ولا يستطيع النجاة الا بالرجوع اليه وطلب الهداية والرشد ، لان الله في هذه الحالة هو القاهر فوق عباده لا يسال عما يفعل وهم يسالون ، « وربك يخلق ما يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة » (28 ـ القصص ـ 68) « قل من ذا الذي يعصمكم من الله ان أراد بكم سوءا أو أراد بكم رحمة » (33- الاحزاب - 17) · وهذا النوع من السياسة الالهية خاص بالدين فضلوا العمى على الهدى علوا واستكبارا ، فمحق الله كل اثر لهؤلاء وعبر عن ذلك بقوله : «ساصرف عن آياتي الذين يتكبرون في الارض بغير الحق ، وان يروا كل آية لا يؤمنوا بها وان يروا سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلا ، وان يروا سبيل الغي يتخذوه سبيلا » (7 - الاعراف - 146) وليعلم هؤلاء ان « ما أصاب من مصيبة الا باذن الله ومن يـؤمن بالله يهد قلبه » (64 - التغابن - II) وما نسبة الخير والشر الا في الهداية والاضلال : « فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقًا حرجا كأنما يصعد في السماء » (6 ـ الانعام ـ 125) ·

فأى تغيير فى الطبيعة الانسانية وأى شعور بالاستقلال والاستغناء عن القدوة الالهية ولمو كانت فى مستوى الظن يجر حتما الى اطفاء الذات ومحو كل اثر لقدرة الانسان • وهذا الجانب من الشعور الباطني تؤكده الآية : « وذا النون اذ ذهب مغاضبا

فظن أن لن نقدر عليه فنادى هي الظلمات أن لا أله الا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين» (الانبياء ، 87) .

فليس اذن من باب التناقض ما نجده من احتلاف في السياسة الالهية • وما علينا الا ان تتدبر النصوص الدينية « افلا يتدبرون القرآن ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كبيرا » (النساء ، 32) • والقرآن لا ياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، فيكون معنى احتللاف السياسة الالهية ان الموقف الالهي متصل اتصالا مباشرا بموقف الانسلان •

## 

\_\_\_ معيى الدين عـزوز متفقد أول للفلسفة \_ تونس

# 1) موقف المسلم المعاصر من الجبر والاختيار:

يتحدد موقف الانسان من القضايا الدينية والفلسفية تبعا لمدى فهمه لها ولما واكبها من ظروف تاريخية مستجدة مضافة الى ما خلفه فيها الماضى من قدرة على التطور والتفاعل ويتحدد هذا الموقف أيضا تبعا للظروف النفسية والاجتماعية التى تحيط بالانسان ولما تحصل عليه من مستوى ثقافى الى غير ذلك من العوامل الاخرى.



والانسان المسلم فى العصر الحديث لم يجد نفسه ازاء قضاياه الدينية ملسزما باتباع موقسف واحد ولاحتى باتباع أحد موقفين يسهل عليه الاختيار بينهما ؛ فهو على السقيض من ذلسك يشعر بالتردد ويعس بالحيرة اذا ما رام ال يبت فى الامر لتعسدد الوجهات فالمناس حوله يتجاذ بهم توالي المواقف المتباينة والآراء المتعارضة ولا يكاد ينحاز الى شق حتى يستهويه الشق الآخر ويشعر بأن الثالث له من الحجج المعقوله ما يجعله جديرا بالاتباع وأن الرابع هو أيضا من المتانة بمكان ...

فاذا ما اخذنا مثلا موضوع الجبر والاختيار فاننا نجد له من الجوانب ما يجعل حصره عسيرا لكثرة ما قيل فيه فقد نشأ في احضان مناقشة الجدود لمسالة القضاء والقدر والتشبع بالمعانى التى ولدها انصار الحرية وخصومهم القائلين بالحتمية فادى طول البحث في هذه المعانى الى ربطها بقضايا اخرى لها من اواصر الشبه ومن اسباب الاختلاف ما يجعل اثارتها عملا ضروريا حتى وان كان الموضوع الاصلي نفسه مثقلا بالمعانى التى اكتسبها عبر تاريخه الطويل .

فقد وصلت للمسلم المعاصر اصداء بحث هذا الموضوع من طرف قدماء المصريين والمهنود واليونانيين ومن طرف أصحاب الديانات السابقة كالميهود والمسيحيين ووجد في القرال ايات كثيرة ورد فيها بألفاط مكررة أو مختلفة ذات معال متقاربة أو متباعدة ذكر قضاء الله وقدره وحرية الانسان واضطرازه وجبره واختياره •

وادرك المسلم المعاصر ان السنة عززت ما ورد في كتاب الله وأعطت لهذا الموضوع ابعادا جديدة كان من نتيجتها أن كيف المسلم في عهد الصحابة وما تلاه من عصور موقفه بما يتناسب واستعداده للعمل الحر أو جنوحه الى تكبيل نفسه العراقيل وتهيئ لذلك للتفاعل مع بيئته ومع محيطه .

ففى عصور الفتح جرد كبار العاملين موضوع الجبر والاختيار من كل أهمية فهو «كلام» ولفظ يلفظ لا أثر له يدكر فى القوة الجارفة لتيار الحياة العملية التى استقطبت وحدها عنايتهم • ولاحظ المسلم المعاصر أيضا أن الفتنة الكبرى التى مزقت وحددة الامة وما عقبها من تطورات اجتماعية وسياسية كانت بمثابة البؤرة التى أحاطت بهذا الموضوع •

فان تقلب الاحسوال وتعدد القيادات السياسية وما نجم عن ذلك من مآسى ومعن الضعف في الحياة تدفقها السليم مما سمح للجانب الكلامي لهذا الموضوع بأن يتغلب على الجوهر العملي فتعددت المفاهيم وتشابكت المعاني وبلغ توسعها حدا صار فيه من المكن لكل شخص ان يكون لنفسه رأيا خاصا يتماشى مع درجة اعتقاده أو تمدهبه الفلسفي أو مستواه الثقافي والاجتماعي .

وبالاضافة الى هذا الرصيد الذى تغلغل فى أعماق لا شعوره وجد المسلم المعاصر حوله خضما من الاراء جادت بها قريحة مفكرى الغرب حول الحرية والحتمية والقصاء والقدر والجبر والاختيار فكان لها انعكاسات سلبية وايجابية فى نفوس المسلمين زادت المسالة تعقيدا ٠

فتولد من كل ذلك بناء فلسفي متواصل الشموخ يتغذى باستمرار من الاحداث اليومية المشابهة لهذه الحالة التي سمعنا بها جميعا وهي :

قبل بضعة أسابيع توفى النابا بول السادس « فاختير خلفه » يوحنا بولس الاول وعلل بعضهم سرعة اختيار الكرادلة له بأنه يمثل فى أعينهم « مرشح الله » فالعناية الالهية هي التى اختارته لهذا المنصب •

وبعد شهر من الزمن مات البابا الجديد قبل أن يشرع فى القيام بأي عمل يذكر وطرح الناس هذا السؤال على الرهبان ان كان الله هو الذى رشعه فلمادا أماته بعد شهر فقط ؟ فكانت مناسبة لانتصاب الحسوار بين الكاتوليك حول قضاء الله وقدره أو حول علمه وارادته •

وتالقفت المجلات والصحف اليومية أصداء الحوار لتستره في أوساءا أخرى غيير مسيحية (1) •

فى هذه الحسادثة دلالة على أن موضوع القضاء والقدر وما تفرع عنسه مسن قول بالجبر والاختيار لا يزال يحتل مكانته من اهتمامات الناس وتختلف هذه المكانة باختلاف درجة تدين صاحبها •

#### أولا: موقف المتدين المعساصر:

ان الاطار الديني هو المجال الاول الذى أثير فيه هذا الموضوع لذا سنبحث الجبر والاختيار من هذه الزاوية قبل أن نستعرضه من جوانبه الفلسفية والسياسية • فالمؤمن يصدق بأنه مخلوق ويسلم بأن خلقه ليس ضربا من العبث أو المحال ويطمئن الى خالقه الذى هو رب السموات والارض •

قال تعالى: « افحسبتم انما خلقناكم عبثا وانكم الينا لا ترجعون » (2) فقد خلقه الله لغاية وهي المعلن عنها في هذه الآية: « وما خلقت الجن والانس الا ليعبدوني ما أريد منهم من رزق وما أريد أن يطعموني ، أن الله هــو الرزاق ذو القوة المتين » (3) .

خلق الانسان ليعبد ربه وللعبادة معان كثيرة لغوية واصطلاحية الا اننى افضل المعنى الذى يتماشى مع التفكير الفلسفى رغم قدمه وهو الذى اختاره الكندى فى شرحه لعنى آية: «والنجم والشجر يسجدان» فقال بأن ذلك هو تحقيق ارادة البارىء والانتهاء الرامره وتأديبة الوظيفة المعينة للمخلوق فى نظام العالم (4) فالعبادة الحقية هى التى جعل صاحبها يتفاعل مع نظامه الكوني وتحدد له اتجاهه السليم فى الحياة • فهي قيقة يعيشها صاحبها وليست مجرد ادعاء أو مظهر سطحي تبعثره الالفاظ ويتلاشى مسام المطامع •

وعندما يقر المتدين بانه حادث وأنه أحدث لغاية وسبب هي العبادة فهو يتعرف فى نفس الوقت بأن ليست لمه حرية مطلقة وبأن نشأته خارجة عن ارادته ولا يستطيع الافلات من الزمن الذي ظهر فيه مهما اتجهت مشاعره الى الماضى والحاضر والمستقبل .

وبعد ما يولد لا يمكنه الاستغناء لمدة قد تطول أو تقصر عمن يوفر له الغذاء والملبس والمسكن ويدفع عنه الخطر ويلقنه اللغة ويدربه على السلوك لضعفه البدني والفكري والمسكن ويدفع عنه الظروف البدنية والنفسية والاخلاقية والاقتصادية والثقافية يعتم عليه القول بالجبرية وفي نفس الوقت يرى نفسه حرا لان كل هذه الظروف مما سخره الله له (5) وبالايمان والعمل الصالح يتعرر من سلطان الحوادث ويسمو عند ربه درجات قال تعالى: «أفنجعل المسلمين كالمجرمين ما لكم كيف تحكمون » (6) وقدال أيصا والعمل الذين أمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الارض أم نجعال المتقين كالمفجار » (7) و

فباختياره للاسلام والعمل الصالح تحرر الانسان من الخوف من الله • وقد أعطى الله بوصفه السلطان الاوحد عند المؤمن الحرية للانسان في اختيار طريقه وعمله وذلك عندما قال : « من عمل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها ، وما ربك بظلام للعبيد » (8) وقوله : « ذلك بما قدمت أيديكم وأن الله ليس بظلام للعبيد » (9) • ويطول با المقالم لو أردنا سرد كل الآيات الدالة على حرية الانسان وعلى عدم ارتباطه الا باللسه وحده •

وكذلك الشأن بالنسبة للاحاديث التى نذكر منها ما يلي : « عن عبد الله ابن عباس قال : كنت خلف النبىء (ص) يوما فقال لي : يا غلام اني أعلمك كلمات : احفظ الله يحفظك · احفظ الله تجده تجاهك · اذا سألت فسل الله ، واذا استعنت فاستعن بالله واعلم الله ألمة لو اجتمعتت على أن ينفعوك بشيء لم ينفعوك الا بشيء قد كتبه (لك) وان اجتمعوا على أن يضروك لم يضروك الا بشيء قد كتبه الله عليك · رفعت الاقلام وجف الصحف (10) ·

والحرية المتاحسة للانسسان في هسذا الاطار هي أكبسر مما تتحمس قوت البدنية والعقلية لانها لا تقف عند حد ولو كان ما وراء العرش (II) والآفاق الني فنحه العلم للمعاصرين تدل على أن حريتهم تتجاوز تصوراتهم وخيالاتهم • فلم يحرم اللسسيئا الا اذا تأكدت مضرته للفرد أو للجماعة •

#### ثانيا: موقف المتفلسف:

شاهد المسلم المعاصر تطعيم ثقافته بنيار قوي من الفلسفة الغربية وبما أحياه من فلسفته الخاصة فتفلسف بدوره على قدر تأثر تفكيره بتلك النظريات مما أدى الى تباين في المراقسف التي كانت اما مجارية لما هو قائم بالغرب واما مناهضة له وكان ذلك قبل أن يستقيم تفكيره الخاص وما دام الامر كذلك فلا مفر من استعراض بعض الآراء الفلسفية خاصة تلك التي كان لها أكبر حظ من النجاح في بيئتنا كالمعقلانية وكالوجودية وفي هسندا الصدد يقول انقلز «كان هيقل أول من تمثل بوضوح علاقة الحرية بالضرورة فللحرية عنده هي ادراك الضرورة وليست الضرورة عمياء الا بالمقدار الذي لا تكون فيه مفهومة والحرية هي الاخرى ليست استقلالا موهوما عن قوانين الطبيعة بل هي معرفة لهذه القوانين ولامكانية الاستفادة منها بصورة منظمة ، في غايات معينة وهذا حق بالنسبة للقوانين ولامكانية الاستفادة منها بصورة منظمة ، في غايات معينة وهذا والنفسية للانسان نفسه : وهما صنفان من القوانين قد يمكن الفصل بينهما في عالم التصورات لا في عالم الواقع والتصورات لا في عالم الواقع و

فحرية الارادة لا تدل على شيء آخر أكثر من القدرة على اتخاذ القرارات عسن بينة (I2) · وتحت دوافع سياسية واقتصادية اتجه الفلاسفة المعاصرون الى بحث العلاقة بين المضرورة والحرية وبين الحرية والارادة ولا يهمنا من كثرة ما قالوه في هذا المضمسار سوى ما له صلة وتيقة بالجبر والاختيار وتأثيره الواضسح في العالم الاسسلامي ·

ويمكن تصنيف هؤلاء الباحثين الى قسمين أنصار المعقول وأنصار اللا معقول:

## أ \_ الفلاسفة العقلانيين:

وقد عرض لنا الاستاذ يوسف كرم وجهة نظر العقلانيين فقال . « الحرية كفاية للعمل باستقلال عن كل ضرورة تكون علة تامة له • أو هي اختيار الكائن العاقل فعله بنفسه دونما اكراه خارجي أو ضرورة داخلية • • • تاتي من جانب فاعل يجبر بالقوة على اتيان الفعل أو على تركه (13) •

يرى هؤلاء المفكرون أن الانسان مخير الا أن حرية اختياره وقدرته على ذلك محددة بشروط تأتي من الموضوع نفسه أو تأتي مما في الانسان من قصور وشعور بالاضطرار

وموقفهم هذا يقربهم كثيرا من الآراء التي يعتمدها المتدينون مع اختلاف في المقاصد والنظرة الى الاشياء وحتى في الاساليب .

#### ب \_ فلسفة اللا معقول:

لعبت الفلسفة اللا معقولة (14) دورها فى حياة بعض الشبان المسلمين الذين درسوا بالغرب أو احتكوا بأوروبا عن طريق السياحة أو الاقبال على كتبها أو بواسطة وسائز الاعلام السمعية والبصرية ·

فكانت لثقافة هؤلاء الناس آثارها في تحديد موقفهم من الجبر والاختيار · وتأتي الوجودية في طليعة هذه الفلسفات اللا معقولة (15) ولها فرعان متدين والحادي رغم تانتمائهما الى أصل واحد ·

ويعتبر المفكسر الدانماركي « صورين كيركيقورد » الاب الروحي للوجوديسة • وقد انتقد بشدة نظريات هيقل وكل الفلسفة العقلية بصفة عامة • وتطورت الوجودية كثيرا وكانت لها مدارس واتباع في عدة اقطار من العالم الا انني سوف لا أستعرض منها الا ما له صلة بالجبر والاختيار تاركا جانبا كل ما عدا ذلك من آرائها ونظرياتها •

وفى هذا الشأن يكاد يتفق الوجوديون على مقولة أساسية عندهم وهي أن الوجود حدث يدعو كل من تأمل فيه الى الاستغراب والدهشة المشوبة بالقلق ويترك فى نفس صاحبه شعورا بالاشمئزار والرعب والغثيان والرهبة والقلق .

وذلك لان فكرة الوجود تحتاج الى تحديد وامعان نظر · ومن حق المرء ان يتساءل لماذا وجد وتساؤله هذا يقلقه · وفى وجود الانسان تحد للحرية وانكار لها · فهو لم يحتر ساعب محينه الى هذا العالم ولا مسقط رأسه · وبعد ميلاده تفرض عليه لغة من يحيطون به وسلوكهم وطعامهم ولباسهم · وهو مضطر الى قبول سياسة دولته ونظامها الاقتصادى و ثقافة مجتمعه الى غير ذلك من الفروض الاجتماعية ·

واذا ما نظر هذا الانسان الى محيطه الطبيعى فان شعوره بالضعف يزداد حدة واستفحالا اذ لا دحسل له يذكر فى التأثير على ظواهر الكون المهددة لمصيره كالزلازل والفياضانات والجفاف •

ورغم صورتها القاتمة فان هذه الاراء استهوت بعض الشبان المثقفين من مسلمي العصر الحديث فقد وجدوا فيها تعبيرا عما كانوا يشعرون به من حقارة الانسان في

بيئتهم ومن عجزهم عن التفسير المنطقي لعالمهم · فلا شيء عندهم يبرر الحياة فيه ولا شيء في الحياة نفسها له مغزى · واذا تجردت الحياة من كل معنى فلماذا يعني الحي نفسه باختيار أمر ما وتفضيله عن غيره · ففى مثل هذه الحياة لا قيمة للاختيار ·

ان تطبيق مثل هذه النظريات يؤدى الى القضاء على الفوارق بين الانماط المعتلفية للسلوك · فيصبح الشرير في نفس المرتبة والخير · ولا مجال يذكر للحرية لان القوى اللامعقولة وغطرسة الطبيعة قضت على ارادة الانسان · فهل خلق الانسان نفسه حتى يدعى حريته ؟

وللظروف السياسية والعسكريـة دورها الكبير في نشر مثل هذه الآراء لان الانسان في مثل تلك الظروف يفقد القدرة على التصرف الحر ويفرض عليه أن ينفذ بكل دقـة ما تأمره به السلط العسكرية • لذا نجد الوجودية لا تقوى وتزدهر الا أذا كانت هناك حـــروب :

فقد ترعرعت وجودية هيدقر أثناء وبعد الحسرب العالمية الاولى وترعرعت آراء سارتر بعد الحرب العالمية الثانية وخلالها ٠

ومن المعروف تاريخيا أن جبرية جهم بن صفوان نبغت أيام الفتن المتلاحقة التي هزت أركان الدولة الاموية في أخريات سنواتها ·

وهذا ما يجعل بين الجبرية والوجودية ملامح تشابه واوجه تقارب ٠

### ثالثا: الجانب السياسي في قضية الجبر والاختيسار:

لم يكن الجانب المذهبي ، سواء اكان دينيا أم فلسفيا ، هو وحده القاعدة التى انطلقت منها مباحث الجبر والاختيار في العصر الحديث · فقد كان للجانب السياسي أيضا أثسره في بلورة الموضوع وفي تطويره ·

وذلك أنه في القرن الماضي تعرف العالم الاسلامي عن مدى البعد الذي يفصله عن قوة النهرب وعن تقدمه الحضاري وأحس بأن تلك القوة باتت تهدده بالاستعمار وربما بالفنهاء •

وفى مثل هذه الظروف تحتم على المسلم اعادة النظر فى فهمه لقيمه الروحية التى منها موقفه من موضوع الجبر والاختيار مثلما يسعى الى تحوير مؤسساته السياسة والاجتماعية وتجديده لثقافته •

وبوصفه رائد الحركة الاصلاحية ومحركها الاصلي اهتم جمال الدين الافغاني بهذه المسألة وتبعه في عمله هذا محمد عبده وتلاميذه وعنايتهم هذه ناشئة عن يقينهم بأن هذه المسألة وان بدت دينياة الا انه لا يمكن فصلها عن ملابساتها السياسيات.

والاجتماعية والاقتصادية · فقد وجدوا أن بعض أدعياء الصلاح استغلوا موضوع الجبر ليخدروا أرادة الجماهير ويبتزوا أموال الناس وحتى ممتلكاتهم ونصبوا أنفسهم وسطاء بين الله وعباده وأقاموا لذلك الغرض روايا وطرق وتكاثر عدد الزوايا والطرق الصوفية واشتد التنافس بينها على اقتسام الجماهير الاسلامية ·

والاحظ هنا انني أفرق بين سيرة مؤسسى هذه الطرق الذين اتصف أكثرهم بالتقى والصلاح وبين ورثتهم الذين كانوا فى أغلبهم من أعوان الاستعمار والمستبدين ونشروا بين الناس التواكل والاستسلام · طالب المصلحون معاصريهم بنبذ التواكل والاخسد بمبدأ الاختيار وبذلك حرضوهم على التفكير الطليق وعلى العمل دون حرج من أجلل ازالة الاستعمار والقضاء على ركائزه وعدم الاعتماد فى ذلك الا على إلله وحده والنبيء (ص) وهو رسول الله لا يملك لنفسه ضرا ولا نفعا ولا يملك لاحد شفاعة الا أن ياذن الله له له (16) ·

والناحية المذهبية من مسألة الوساطة بين الله والعبد مشهورة بفضل ما كتبه عنها ابن نيمية ومحمد بي عبد الوهاب وأنصارهما وخصومهما . الا أن الجانب السياسي لهذه القصية في العصر الحديث لا رال في حاجة الى مزيد من البحث .

واثماء عرض وجهات النظر المتعارضة اثيرت مسألة المسؤولية والدوافع الاحرى التى حدت بالمسلحين الى الاهنمام بهدا الموضوع وهى ادراكهم للترابط الذى ووجده الاسلام بين الماحيتين العقائدية والسياسية مسا يجعل مطالبتهم بالاحذ بجانب الحرية فى مسألة دينية سيؤدى حتما الى تعميمها على ميادين السياسة وغيرها وأيضا لان السلطة فى ذلك العصر كانت بأيدي المستعمرين أو الحكام المستبدين الذين لا يسمحون بالحديث عن التحرر والحرية وكانت الحركة فى أولها أضعف من مواجهة أعدائها فى موضوع يمكن لها ان تثيره بشكل آخر مع علمهم بأن المتزمتين من خصومهم ربما كانوا عليهم أشد من الاستعمار .

وتزداد هذه الفكرة وضوحا عندما نستعرض في شيء من التفصيل بعض الآراء التي صدرت عن أهم من ساهم في اثارة موضوع الجبر والاختيار في العصر الحديث :

### راي جمال الدين الافضائي:

طرق جمال الدين الافعانى موضوع الجبر والاختيار لعدة غايات تدرز منها اتستاد الاولى تبرئة الاسلام مما اتهمه به المغرضون من أعدائه وضعفاء العقول من أبنائه الذين خلطوا بين الاعتقاد بمذهب الجبرية والاعتناء بالقضاء والقدر فظنوا أن الدين المحمدي بعقيدته في القدر يجمد نشاط أتباعه ويخضعهم لارادة عليا تسلبهم خصائصهم النفسية وتقضي على امكانياتهم المادية وبالتالي تطمس وجودهم .

أما الغاية الثانية فهي تذكير المسلمين بالمفهوم الصحيح للقضاء والقدر وهو المفهوم الذي يتماشى مع ما تعلى به دينهم من رونق وبهاء ٠

وخصص لهذا الموضوع رسالة تحمل عنوان « رسالة فى القضاء والقدر » اقتطف لكم منها هذه الفقرة « هكذا ظنت طائفة من الافرنج وذهب مذهبها كثيرون من ضعفاء العقول فى الشرق • ولست أخشى أن أقول : كذب الظان وأخطاء الواهم وأبطل الزاعم وافتروا على الله والمسلمين كذبا لا يوجد مسلم فى هذا الوقت من سنى وشيعى وزيدى واسماعيلي ووهابي وخارجى يرى مذهب الجبر المحض ويعتقد سلب الاختيار عن نفسه بالمرة ، بل كل من هذه الطوائف المسلمة يعتقدون بأن لهم جزءا اختياريا فى أعمالهم ويسمى بالكسب وهو مناط الثواب والعقاب عند جميعهم وأنهم محاسبون بما وهبهم الله من هذا الجزء الاحتياري ومطالبون بامتثال جميع الاوامر الالهية والنواهى الربانية الداعية الى كل خير ، الهادية الى كل فلاح وأن هذا النوع من الاختيار هو مورد التكليف الشرعى وبه تتم الحكمة والعدل » (17) •

## رأي محمد عبده ورشيد رضا:

لم يخصص محمد عبده لموضوع الجبر والاختيار رسالة بعينها كما فعل استاذه جمال الدين الافغاني وانما تعرض لبحثه في عدة أبواب من كتابه القسيم : « رسالة التوحيد » وفي تفسير المنار ، وكذلك الشأن بالنسبة لرشيد رضا •

والمسلم المعاصر مدفوعا دفعا للبحث عن الحسرية التى اغتصبها منه المستعمرون الذين جعلوا لمتصرفاته حدودا معينة حرمه منها الظالمون من حكامه الذين تعاونوا مع المغتصب كي يضيقوا عليه أنفاسه ولم يصل المسلم الى هذه الحالة دفعة واحدة بغتة بل تدريجيسا نتيجة تفكير ضاقت آفاقه تعت ضربات الاحداث المؤلمة التى تلقاها الناس طيلة قرون الاضطرابات والحروب والفتن وخرج المسلمون من تلك الاحداث منهوكى

القوى عاجزين عن اعطاء الحياة المعنى الذى يريدونه لها وقصرت هممهم عن كتابة التساريخ كما يشاؤون ·

ومما يحسن التأكيد عليه أنه حتى فى مثل هذه الظروف الحالكة لم يشعر المسلمون فى معظمهم بأنهم سلبوا تماما من كل اختيار بل كان لهم ولو عملى المستوى النظرى الحساس بأنهم ليسوا ريشة فى مهب الريم

وحتى ان وجد من قال بهـــذا الرأى فقد فعـل دلك عن « احتيار لمذهب فلسفى أو كــلامي معــين » ·

فبين محمد عبده أن الاختيار ملازم للانسان عندما كتب: « يشهد سليم العقل والحواس من نفسه أنه موجود ولا يحتاج في ذلك الى دليل يهديه ولا معلم يرشده · كذلك يشهل انه مدرك لاعماله الاحتيارية ، يزر نتانجها بعقله ويقدرها بارادت معدرها بقدرة ما فيه ·

ويعد انكار شيء من ذلك مساويا لانكار وجوده في مجافاته لبداهة العقل كما يشهد بذلك في نفسه يشهده أيضا في بني نوعه كافة متى كانوا مثله في سلامة العقل والحواس •

ومع ذلك فقد يريد ارضاء خليل فيغضبه ، وقد يطلب كسب رزق فيفوته · وربسا سعى الى منجاة فسقط فى مهلكة ، فيعود باللائمة على نفسه ان كان لم يحكم النظر فى تقديم فعله ويتخذ من حيبته أول مرة مرشدا له فى الاحرى (18) ·

ويستخلص محمد عبده من ذلك النتيجة المنطقية التى لابد أن يصل اليها كل متدين وكل ذى ذكر سليم فيقول « يتجه من ذلك الا أن فى الكون قوة أسمى من أن تعيط بها قدرته وأن وراء تدبيره سلطانا لا تصل اليه سلطته » (19) .

وبالتدرج ينتقل معمد عبده من الناحية المذهبيسة الى مستلزماتها السياسيسة والاجتماعية فيلخص كلامه الذى يطول ترديده فى هذه العبارات القصيرة: « تقرير امرين عظيمين هما ركنا السعادة وقوام الاعمال البشرية: 1) ان العبد يكسب بارادته وقدرته ما هو وسيلة لسعادته • 2) أن قدرة الله هي مرجع لجميع الكائنات وأن من أثارها ما يعول بين العبد وبين انفاذ ما يريده ، وأن لا شيء سوى الله يمكن له أن يمد العبد بالمعونة فيما لم يبلغه كسمه » (20) •

أما رشيد رضا فانه يتفق مع أستاذه فيما قاله في شأن الجبر والاختيار واعتبر الجبر فسادا للعقيدة وهو من قبيل الخرافات وعلق على كلام محمد عبده الوارد في هذه الجملة: « وكثر ما ضل قوم وأضلوا ، وكان لمقالاتهم أسوء الاثر فيما عليه حال الامة اليوم » • فكتب رشيد رضا: « هم جهلة أدعياء الولاية بالتصوف التقليدي الذين أفسدوا عقائد العامة بالجبر والخرافات » •

فالانسان حر بانه غير محتاج لغيره من البشر وهذا هو المعنى الذى عبر عنه رشيد رضيا عند تفسيره لهذه الآيسة « قل ان صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله رب العالمين » (21) •

فقال: « ان صلاتي وجميع عباداتي وحياتى وشؤونها ومماتي وما بعده كل ذلك لله وحده أتوجه فيه الى مرضاة غيره ولا أستعين أحدا على شيء منه استعانة معنوية بل اياه أستعين مهتديا بما شرعه من الدين » (22) .

وهو في موقفه هذا يسير على منهج أستاذه محمد عبده الذي كتب « ٠٠٠ تجلت بذلك للانسان نفسه حرة كريمة وأطلقت ارادته من القيود التي كانت تعقدها بارادة غيره ، سواء أكانت ارادة بشرية ظن أنها شعبة من الارادة الالهية وأنها هي كارادة الرؤساء والمسيطرين ، أو ارادة موهومسة اخترعها الخيال كما يظن في القبور واحجار والاشجار والكواكب ونحوها » (23) .

يبرز الهدف السياسى واضعا جليا فى هذه الفقرة: « ٠٠٠ بهدا وما سبقد تم للانسان بمقتضى دينه أمران عظيمان طالما حرم منهما انسانيته واستعد لان يبلغ من السعادة ما يهياه الله بحكم الفطرة التى فطر عليها ٠

وقد قال بعض الحكماء الغربيين من متأخريهم ان نشأة المدنية في أوروبا انما والمت على هذين الاصلين و فلم تنهض النفوس للعمل ولم تتحرك العقول للبحث والنظر الا بعد أن عرف العدد الكثير أنفسهم واللهم حانا في تصريف اختيارهم وفي طلب الحقائق بعقولهم » (24) و فكانت دعوته الى التمسك بمبدأ الاختيار تشمل الجوانب الدينية والاجتماعية والسياسية وتهدف أيضا الى اشعار المسلم بالله في أصول عقيدته ما يغنيه عن البعث في كتب الغربيدين ورغم سمو هده المقاصد فلقد وجدت آراؤه من يعارضها ويقاومها بشدة سواء اكان ذلك بين من عاصره أو بين من تأخر عنه قليلا مثل مصطفى صبري الذي كان يشغل منصب شيخ اسلام بالخلافة العثمانية قبل أن يزيلها مصطفى كمال و

## راي مصطفى صبري:

يمثل مصطفى صبري طائفة الذين استمروا فى العصر الحديث يدافعون عن نوع من الجبرية ظنها قريبة الصلة بالكسب • وألف للدفاع عن نفسه كتابا كبير الحجم اسماه « موقف البشر تحت سلطان القدر » •

ففسر القدر بانه: « عدم التصديق بأن الله تعالى خالق لافعال العباد من خير وشر » وذكر عدة احاديث واردة في ذم القدر هذا أحدها: « قال (ص): أخاف على أمتي من بعدى ثلاثا: حيف الايمة وايمانا بالنجوم وتكذيبا بالقدر » (25).

والدافع له على الخوض فى هذا الموضوع هو مقاومة النزعة التى جعلت جانبا من ما معاصريه يجارون الاوروبيسين فى قولهم بحرية الانسان • فمجاراة الغرب تسودى الى ظهور نزعات معادية للاسلام كالكمالية مثلا •

وهو يرى أن الاوروبيين اتخذوا من موضوع القدر ذريعة لمهاجمة الاسلام حتى ان بعصبهم ألف كتابا في ثلاثة أجزاء سماه « علم القضاء والقدر أو سر تأخر المسلمين » •

ان مهاجمة الغربيين للاسللم الداعي لملايمان بالقدر كان الدافع الاول لمصطفى صبرى على تأليف كتابه المشار اليه فهو يقول: « ٠٠٠ وصفوة الكلام ان القدر الوارد في الاحاديث بشأن القدر غير متوجه الى مذهب الاشاعرة الكاملي الايمان بالقدر ، بل موجه الى مذهب المعتزلة وأحفادهم المقتفين بآثار الغربيين فان تكلمت أنا في القدر فلم يكن ذلك مني لانكاره بل لاثباته وتحديد الايمان به • وما كنت بحاجة الى التكلم فيه لو لم يتكلم غيري ضده •

وقد كان لا ينظر الى مذهب المعتزلة في مسألة افعال العباد بنظر الاعجا بفلماذا عد ذلك بعد تفرنجه حسنا مرغوبا فيه حتى عند علمائنا ؟ (26)

ووضيح رأيه في القضاء والقدر في هذه الفقرة : « فمذهبي الذي أريد اثباته في هذا الكتاب أن العباد يفعلون بارادتهم واختيارهم ما يريد الله أن يفعلوه ولا يحيدون عنه

فبالنظر الى أنهم لا يختارون الا ما أراد الله أن يختاروه ولا يحيدون عنه فههم مجبرون أو كأنهم مجبرون •

واني لا أقول كما قال بعض أئمة الدين واختاره المحققون : لا جبر وتفويض بولكن أمر بين أمرين ، بل أقول جبر وتفويض معا ٠٠٠ فالانسان يفعل ما يشاء ولا يشاء الاما شاء الله أن يشاءه (27) ٠

ويشتد بمصطفى صبري التصرف الى حد الخروج عسن موقف الاشاعرة الذين نعتهم بكاملي الإيمان والقدر للارتماء فى أحضان الجهمية • وذلك عندما يقول : « ان جميع افعال العباد التى تدخل فى استطاعتهم وتحصل بواسطة ارادتهم ، كبيرها وصنيها ، مما تراهم يقومون به كل يوم من الاعمال المعتادة لهم هى واقعة تعت حكم الله وارادته • وأن ما يقع فى الكون من الخير والشر الذي يكون مصدره الانسان منهما كله من عند الله » (28) •

والعجيب في الامر أن منطلق مصطفى صبري في بحثه للقضاء والقدر كان هـو بعينه الذي اعتمد عليه جمال الدين الافغاني من قبن وهو تبرئة الاسلام مما حـاول أن يلصقه به المغرضون في الغرب والبعض من الشرقيين الا أن مسار كلا الباحثين كـان مخالفا تماما للآخر • فجمال الدين الافعاني دعا الى التحرر ونادى مصطفى صبـري بالجبـرية •

## جبسر أم اختيسار:

ادى هذا التناقض العميق بين الآراء وهذا الاطلاع الواسع على مختلف جـوانب الموضوع الى التعرف على الموقف السئليم الذي قادتنا آليه مختلف التطورات ·

ويتمثل هذا الموقف في أن الانسان بما وهبه الله من امكانيات عقلية وجسمية ، وبما أنعم عليه به من المؤهلات يستطيع بارادته الخاصة أن يختار طريقة العيش التي تناسبه ، وأن يقبل على العمل الذي يرتضيه والذي نجح في تهيئة ما يلزمه من متطلبات وهو الذي يحدد بمفرده المدى الذي تقف عنده منفعته أو مضرته ولا يراعي في ذلك الاحترام مصلحة غيره الذي قبل عن طواعية معاشرته .

وهو وحده المستفيد الاول من عمله عند الصلاح والمتحمل الاصلي لمغبة سعيه عند الفساد · فالله حباه بهسنده الحرية · والآيات صريعة في ذلك قال تعالى « من عمسل صالحا فلنفسه ومن أساء فعليها ، وما ربك بظلام للعبيد » (29) وقال أيضا : « فمسن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ومن يعمسل مثقال ذرة شرا يره » (30) · وقال « من يعمل سوءا يُجُزُ بسه ولا يجد له من دون الله وليا ولا نصيرا » (31) ·

وأما الآيات المعارضة لهذه فهي خاصة ببعض الظروف العابرة والتي لابد للانسان أن يجتازها في بعض الاوقات • وهذا ما يجعل الجبرية ، وأن استهوت بعض الفلاسفة

والمتكلمين ، لا تستساغ الا في بعض الاحكام العرفية التي وضعها الانسان بنفسه لواجهة بعض الطواريء ٠

وبفى ما عدى ذلك فانها لم تعد تجد ، بين المعاصرين ، من يدافع عنها بحماس حتى فى الميدان الطبيعى • وذلك لان التقدم العلمي أطلع الناس على كيفية تغيير العناصر وتكييف المبادىء بما فى ذلك الحتميسة نفسها التى دحل عليها الاحتمال فأصبعت تغضع لمعطيات النظرية النسبية •

ولا يفهم من هذا الكلام أن الانسان أصبحت له الحرية المطلقة في جميع تصرفاته لان الحرية المطلقة كما عبر عن ذلك الفيلسوف الفرنسي « سآرتر » هي التي تبلغ حدا تنكر فيه حتى وجودها • فلابد اذا أن تكون لها بعض الحدود التي منها تصرورة وجود المقيد •

فالانسان وان كان هو المصدر الاول لعمله فلابد له من مقيم لعمله ذاك وهو الحق الذي يرجع الى الله ·

ومن العبث أن يحاول الانسان أن يكون في نفس الوقت القائم بالعمل والمقيم له ٠

لذا اسندت الشرائع تلك المهمة الى الله الذى وضع لنا سلما فى ذلك يعد الرضا به امرا لازما للعمل وان لم يكن من طبيعته و والتسليم بوجود المقيم هو شرط أساسي لكل حياة حسرة ويسر الدين على الناس هذا التسليم عندما طلب منهم الاقتداء بالرسل (ص) اولئك الذين كانت لهم حرية تغيير تفكير وحياة اكثرية أبناء الانسانية وجعلوا من اقتدى بهم ينتمي الى خير امة اخرجت للناس تأمر بالمعروف وتنهي عن المنكر.

#### التعاليسسق

1) انظر جريدة La Presse بتاريخ . 8 اكتوبر 1978 :

Vatican A la recherche d'un bon pasteur italien

2) المؤمسون : 115

3) الذاريات: 56

4) قال الكندى: « نظرا لانه لا يمكن أن يقع من النجم والشجر سجود حقيقى بحسب الاصطلاح الشرعى فمعناه هو انها بجريانها على مجاريها والتزامها حركاتها الثابتة التى تنشأ عنها الظواهر الجوية والحوادث الارضية من كون وفساد و تغير تحقق ارادة بارئها وتنتهى الى أمره، وتؤدى وظيفتها المعينة لها فى نظام العالم » • ( رسائل الكندى الفلسفية ص 54 ) •

- 5) قال تعالى : «وسحر لكم ما في السموات وما في الارض جميعا منه» (الجاثية : 45)
  - 6) القلـــم: 35 ـ 36 (6
    - 7) ص 28
    - 8) فصلت : 46
    - 9) الانفال: 51
  - 10) رواه الترمذي وقال حديث حسن صعيح ٠
  - 11) ياقول النبي (ص): « لو تعلقت همة المرء بما وراء العرش لناله »
    - Engels Anti-Duhring 12
    - 13) يوسف كرم: كتاب الطبيعة وما بعد الطبيعة •
    - 14) اللامعقول أي الذي يتجاوز الحدود المشهورة للعقل •
- 15) الوجودية نزعة فلسفية تسعى الى معرفة الانسان المفرد المتشخص الممثل ، فى نظرها ، وحده الكائن الحق والموجود الحق وترفض للوصول الى تلك المعرفة الانطلاق من الانسان كجنس لان الانسان الفرد قادر على استخلاص أخلاقه واتجاهاته من مجرد معرفته النعسه وهو ما يصاغ فلسفيا في هذه الكلمة « الوجود سابق للماهية » •

وتعطى الوجودية أهمية كبرى للوحدان وللمشاعر بوصفها تساعد العقل على حل المشاكل الحياتية • ودهب البعض الآخر من الوجوديين الى حد انكار قدرة العقل على حل تلك المشاكل •

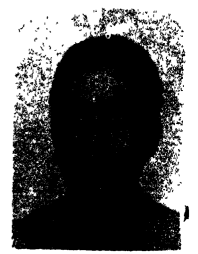
- 16) قال تعالى من ذا الذي يشفع عنده الا باذنه (البقرة) .
  - 17) رسالة في القصاء والقدر ص 67 .
    - 18) رسالة التوحيد ص 59 ·
    - ° می 80 س
    - ° 62 مى ° 82 (20
      - 21) الانعام . 162
  - 22) على هامش رسالة التوحيد . ص 155
    - 156 رسالة التوحيد ص
    - · 160 س » » (24
    - 25) أخرجه ابن عساكر عن أبى محجن
- 26) مصطفى صبرى · موقف البشر تحت سلطان القدر ص 27
- 47 « ص » » » (27
- 28) يتعارض هذا الكلام مع صريح الآية : « ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك » ( النساء )
  - 29) فمىلىت ،
  - 30) الزلزلية
  - 31) النساء

## الصوفية والعقيدة الجبرية

سس توفيق بن عامر استاذ بدار المعلمين العليا \_\_\_\_

## تـوطئـة:

تعتبر مسالة الجبر والاختيار من المسائل الهامة التى شغلت حلقات الجدل وعلم الكلام فى تاريخ الاسلام، وتبوات مكانة مرموقة بين مشاغل الفرق وارباب الملل والنحل، وقد اسفر تدارسها عن وجهات نظر مختلفة الى نفي الاختيار واثبات الجبر فسميت بالجبرية فى حين ذهبت أخرى الى الايمان بقدرة الانسان على خلق أفعاله فعرفت باسم القدرية وفضلت مـذاهب



اخرى حلولا وسطى بين هذين النقيضين كالحل الذى ارتأته الاشعرية في اقرارها بمبدا الكسب • ولا حرج في ان نقول انه ما من فرقة في تاريخ الاسلام الا وكان لها مسوقف من هذه القضية ورأي تنفرد به عن غيرها أو تشترك معها فيه فلابد اذن ان نحاول التعرف على موقف المتصوفة من مشكلة الجبر وهي احد وجهي هذه القضية التي تقوم عليها مسؤولية الانسان وينبني عليها مصيره وعلاقته بغالقه • وقد يكون من الطرافة بمكان

كبير ان نبحث عن صدى العقيدة الجبرية في مذهب لا يعد عادة من المذاهب الكلامية لانه لم يؤسس على الحجاج المنطقي والاستدلال النظري وانما عماده الذوق والتجرية الروحية علاقة التصوف بمبدأ الجبر:

لم يكن للتصوف الاسلامي في عهوده الاولى علاقة بمبدأ الجبر والاستسلام بل كان على العكس من ذلك مذهبا اخلاقيا ينبني على تهذيب السروح وتصفيتها من الصفات المذمومة بشتى الرياضات والمجاهدات ويتطلب من السالك لطريقه ارادة قوية تمكنه من السيطرة على غرائزه ونزوات نفسه ، وقد نجح الصوفية في قمع شهواتهم وضربوا على هدا البحاح أروع الامثلة وادلها على قوة العزيمة وتبات التصميم وابعدها عن الميوعة والضعف والانحلال وحسبنا شاهدا على موقفهم هذا قول أبي يزيد البسطلمي : (كنت اثني عشر سنة حداد نفسي وخمس سنين مراة قلبي وسنة أنظر فيما بينهما فأذا في وسطى رنار ظاهر فعملت في قطعه اثنى عشر سنة ، نظرت فأذا في باطبى زنار فعملت في قطعه خمس سنين أنظر كيف أقطع فكشف لي ذلك فنظرت الى الخلق فرأيتهم موتى فكبرت عليهم أربع تكبيرات ) (1) .

وكان أوائل الزهاد والمتصوفة يشاركون الناس حياتهم ويقومون بدور فعال في توجيه المجتمع واصلاحه ويحثون على الجد والعمل ، ومن اليسير علينا ان نجد في مواعظ الحسن البصري محاولة جدية لمقاومة الادواء الاجتماعية والسياسية والعقائدية في عصره وسعيا لتغيير الاوضاع وتحسينها مما لا يدع مجالا للريب في ان هذا العلم الذي ينتسب اليه الصوفية غالبا قد كان يؤمن بقدرة الانسان على تقرير مصيره وبانه مخير ومكلف وليس مجبرا ومسيرا ، ولم يكن الا وزاعي وسفيان الثورى في مواجهة المليفة المنصور (2) وصالح بن عبد الجليل في صراحته مع المهدى (3) وابن السماك في وعظه للرشيد (4) اقل ايمانا بمسؤولية الانسان وواجبه في هذه الحياة •

وقد بات من الثابت ان اسم المتصوفة قد اطلق لاول مرة بمصر على جماعات كانت تأمر بالمعروف وتنهي عن المنكر وتتدخل في شؤون الحكم متصدية لجور الحكام وعسفهم، ومما اثر عنها في هذا المجال انها تسببت في خلع بعض الولاة (5) وقد اقتفى كبار

الرسالة القشيرية \_ ص 48 \_ مصر 1330 ه ·

<sup>2)</sup> العقد الفريد \_ ج 3 ص 65 ·

نفس المصدر \_ ج 3 ص 158

<sup>4)</sup> نفس المدر \_ ج 3 ص 164 ·

و) هـو ابو اسحاق المعتصم احد ولاة مصر في عهـد المامون ـ انظر ـ الـولاة المكنـدي ـ ص 445 .

الصوفية اثر سلفهم في هذه النرعة العملية وفي الايمان بجدوى العمل ولسم يمنعهم تصوفهم من المشاركة الفعلية في أمور الدنيا واعتبروا التصوف عقيدة وجهادا • ويكفينا دليلا على نظرتهم هذه قول جلال الدين الرومي : ( أن الله وهب الانسان الاعضاء والجوارح ومواهب وطاقات فدل ذلك على انه يريد منه السعى والجهد كما اذا منسح سيد عيده فاسا أو معولا فالظاهر أنه يريد منه أن يحفر الأرض أو يشق صخرة نطسق بذلك أم لم ينطق ولما أعطانا الله هذه الايدى العاملة والسواعد القوية والاقدام السائرة والطاقات الغنية فانه يريد منا بداهة ان نشتغل ونستخدم قوانا ونكدح في الحياة ونجاهد فيها ونكسب رزقنا بقوة اليمين وعرق الجبين ٠٠٠ فالسعي شكر لنعمة القدرة والجبر كفران لهذه المعمة والله يقول: «ولئن شكرتم الزيدنكم ولئن كفرتم ان عدابي الشديد» (6) فاكسب وصب عرق الجبين ثم توكل على الرازق ذي القوة المتين (7) . فقد آمن جلال الدين الرومى بعقيدة الاحتيار ايمانا جعله يسلسم بها عند الانسان والحيوان ويعتبرها فطرة فطر الله عليها خلقه يقول متحدثا عن الانسان ( لو كان الجبر لما توجه الامسر والنهى الى الانسان وما كلف الانسان بالشرائع والاحكام فهل سمع انسان يامر حجرا وينهاه ؟ ) (8) ثم يردف متحثا عن الحيوان : ( اذا ضربت كلبا بحجر هجم عليك واراد أن يعضك ولم يقبل على الحجر وينتقم منه كذلك اذا ضرب السائق بعيرا وهاج البعير لم يئسر على الهراوة التي ضرب بها ، انما يثور على الجمال المسرف في ضربه ، فعسار عليك أيها الانسان العاقل أن تنسب الجبر الى الانسان ويفوقك الحيوان غير العاقل في فهم هذه الحقيقة وادراكها) (9) ٠

ويمكن القول في ايجاز بان كبار الصوفية الذين لم يخرجوا عن سبيل السلف ولـم يخضعوا لتأثير المعتقدات الاجنبية عن الاسلام قد اعتبروا الانسان مكلفا اي مامورا ومنهيا لانه قادر على الاختيار بين الخير والشر ولولا ذلك لما كان لملامر والنهي الوارد في القرآن معنى في رأيههم ولسنا نريد سرد العديد من الامثلة على هذا الفريق مسن المعوفية وانما نبغى الاجتزاء بقول الغزالي مفندا لعقيدة التوكل كما فهمها الجبرية ومبينا لاعمال المتوكلين يقول: (وقد ظن الظانون ان المتوكل ينبغى ان يكون كلحم على

ì

<sup>6)</sup> القرآن ـ السورة ابراهيم الآية 7 ·

<sup>7)</sup> مثنوی ـ ص 27 ·

<sup>8)</sup> المصدر نفسه - ص 461 - 462

<sup>9)</sup> المصدر نفسه ـ ص 463 ٠

وضم وهذا غلط ونحن نبين ذلك فنقول: تلك الاعمال تنقسم الى جلب النافع وحفظه ودفع الضار وقطعه ١٠٠٠) (١٥)

## نشاة الجيس المسوفى:

الا ان التصوف الاسلامي لم يلبث ان تردى في هوة الانفصال عن معترك الحياة والاستسلام للاقدار حتى امسى اسم التصوف مرادفا للتواكل والحتمية والسلبية وادى الامر الى نشأة عقيدة حبرية اعتنقها اعلام صوفيون تأثروا بنظريات أجنبية والى ظهور فسرق جعلت من الضعف والعجز مبدأ أساسيا وعلمت الانسان الخضوع والخنوع والتناضى عن المسزولية مدعوى تفويص الامور الى الحالق فعاد الصوفية بذلك عن طريقهم الاول وصاروا يعرفون التصدوف بأنه ( الصدر تحت الامر والمهى ) بقد أن كانوا يأمرون بالمعروف ويمهور عن المكر -

لكن الاسباب التي حدت بالصوفية الى توخى هذا الاتجهاه تبدو معقدة وجديرة بالملاحظة والدرس ولعل بعضها يرجع الى طبيعة التصوف نفسه وما يقوم عليه من ساوك زهدى اساسه نبذ الحياة واعتبارها عرضا زائلا والتعويل على حياة أخرى هي اخلد وابقى وليس من باب الصدفة أن نجد عند أصحاب الطريق نظريات في الفقر والغنسي وتفسيرا اصطلاحيا جديدا لهذين المفهومين وتفضيلا للفقر على الغنى حتى امسى الفقير في نظرهم هو الغني والعني هو الفقير وحتى اطلق الصوفية على أنفسهم لقب الفقراء· يتول أبو طلب المكي في مدح المقر وتفضيلت عن العسى . ( ان الفقير الزاهد يدحل الجنة قبل الغنى المصلح بخمسمائة عام هؤلاء خصوص الفقراء وان الفقير غير الزاهد يدخل الجنة قبل الاغنياء بأربعين خريفا لاجل فقره فقط فصار الاغنياء مفضولين في الحالين معا ٠٠٠ وقد روينا عن النبيء صلى الله عليه وسلم: (تحية المؤمن في الدنيا الفقر)، فجعل الفقر تحية له من دي التحيات المباركات ، مع الخبر المشهور : ( الفقر على المؤمن ارين من العذار على خد الفرس الجواد ، والفقر اختيار رسول الله صلى الله عليه وسلم وشعار الانبياء وطريقة علية الصحابة الاصفياء وروينا في الخبر ( آخر الانبياء دخولا الجنة سليمان بن داود لمكان ملكه وآخر اصحابي دخولا الجنة عبد الرحمن بن عسوف لاجل غناه في الدنيا) وفي الخبر الآخر (رأيته يدخل الجنة زحفا) ولا تعلم في الاسة أفضل من طائفتين المهاجرون وأهل الصفة وجميعا مدح الله تعالى بالفقر فقال للفقراء المهاجرين ( الذين ،حصروا في سبيل الله ) فقدم وصفهم بالفقر على أعمالهم الهجرة

والحصر والله تعالى لا يمدح من يحب الا بما يحب ولا يصفه حتى يحبه (١١) .

ولميست هذه الآراء هي وحدها التي بعثت الروح الجبرية في الكيان الصوفي بل ان من أسباب رسوخ مبدا الجبر في العقيدة الصوفية هو التأثر بفلسفات دخيلة يومن أصحابها بضرورة القضاء على الارادة الانسانية وصهرها في المشيئة الالهية وبافناء الذات البشرية أو « الانا » في الذات الالهية أو المطلق على حد قولهم فنجم عن ذلك اتجاه صوفي جديد وظهر متصوفة آمنوا بالحلول ووحدة الوجود وأسقطوا عن العباد كلل مؤونة حتى مؤونة التكليف بالواجبات الشرعية ·

ولم يكن التصوف علاوة على ذلك بمعرل من المذاهب الكلامية فقد تأثر اربابه بما كان يخوض المتكلمون فيه من مسائل عقائدية كبحثهم هى الذات والصفات والقدر وسائر القضايا الكلامية ولعن ما نقرؤه اليوم فى مؤلفات الصوفية يشهد بانهم لم يكتفوا بهذا التأثر وتجاوزه الى وضع نظريات خاصة بهم فى هذا الموضوع ردوا بها على اصحاب الآراء المخالفة لهم ، فكان تأثرهم بالمعتزلة مثلا واضح المعالم فتكلموا مثلهم فى مشكلة التنزيه وقال أحدهم وهو أبو علي بن الكاتب الصوفى (12) ان المعتزلة نزهوا الله مسن حيث العقل فأحطأوا والصوفية نرهوه من حيث العله مو من المواضيع الجوهرية موضوع الحمر والاحتيار وقدرة الانسان على حلق افعاله وهو من المواضيع الجوهرية التني خاض فيها أهل العدل والتوحيد لكنهم اذا ما أخذوا عن المعتزلة طريقة الاستدلال والاحتجاج فانهم قد خالفوهم فى الاعتقاد وان كان هذا الخلاف لا ينفى ذلك التأثسر المه ومما يؤكد هذه العلاقة بين التصوف والفرق الكلامية اعتناق كثير مسن المتكلمين مذهب التصوف ويمكننا ان نجد مثالا على ذلك فى اعتزال أبى حيان التوحيدي وتصوفه (13) وكذلك أبى القاسم الزوزنى الشاعر المعتزلي (15) .

الا أن الصوفية لم يكونوا علماء كلام بالمعنى الاصطلاحى للعبارة وذلك لانهم لسم يخوضوا فى التفاصيل والجزئيات الجافة التى تورط فيها ارباب الملسل والنحل ولم يقتصروا على المسائل النظرية المجردة فى عقيدتهم بن فضلوا أن يكتفوا من ذلك بمسا

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) قسوت القلوب : ج 1 ص 242 \_ 243 ·

<sup>12)</sup> تسوفي سنة 340 هـ ٠

<sup>(13)</sup> الرسالة القشيرية ص 27 ـ ط مصر سنة 1346 ه الحضارة الاسلامية ج 2 ص 42

<sup>14)</sup> الارشاد لمياقوت ج 5 .

<sup>• 324</sup> منيمة الدهر ص 324

يوضع موقفهم من جل المسائل التي كانت المذاهب الاخرى تعالجها واختاروا ان يعملوا بعقيدتهم ويعيشوها اكثر مما يتكلمون فيها وهو ما سنلاحظه عندما نتعرض لرايهم في قضية الجبر والاختيار ·

### الجبس المسوفي أو التسوكل:

لقد تظافرت كل هذه العوامل اذن على السير بالصوفية في طريق الاعتقاد الجبري واذا ما رمنا البحث عن أول من خط للصوفية نهج الرصى بمشيئة القضاء والتجرد من كل بادرة شخصية وعلمهم الاعتقاد بأن اعتبار المجهود البشري يعد مشاركة لله في قدرته فاننا نعصد في اقوال سقيق البلعي (16) ما يدل على انه مؤسس هذه المبادىء ومرسخها حتى تسبى لها الانتشار بعد ذلك ولعصل كلا من البلغي والمحاسي (17) قد عمل على نشر مذهب الاستسلام وان كان المحاسبي مع قوله بالتوكن يعتبر السعي وراء المرزق واجبا ينال الانسان عليه الثواب وينتقد في كتاب المكاسب موقف البلخي الذي يسرى التحكل من غير عمل .

وتتمثل العقيدة الجبرية عند الصوفية في أن الله خالق لافعال البشر كلها خسيرها وشرها وان الانسان مسير في تصرفاته وأعماله بقضاء الله وقدره فلا يتنفس نفسها ولا يطرف طرفة ولا يتحرك حركة الا بارادته ومشيئته واحتجوا لذلك بأن الله لو كان خالقا للاعيان دون الافعال لما صبح قوله: « خالق كل شيء » (18) وقوله: « والله خلقكم وما تعملون » (19) ولكان الانسان أكثر قدرة على الخلق لان الافعال في الوجود أكثر مسن الاعيان وبرهنوا على خلق الله لفعل الشر بانه لو كان خالقا للخير دون الشر لكان له في خلقه شركاء ولما كان لقوله (00) معني كما نظروا في القضية من طرفها الثاني أي المحلوق فتناولوها هذه المرة من الجانب النفسان بالقدرة على الفعل تناولوها من الجانب العقائدي الماورائي فتعرضوا لاحساس الانسان بالقدرة على الفعل وباستطاعته التحكم في أعضائه التي بها يفعل فاذا هم لا يعترفون له حتى بهذه الاستطاعة ويرونها غير بشرية ولا علاقة لها بسلامة الاعضاء اذ كسم من صاحب أعضاء سليمة ويرونها غير بشرية ولا علاقة لها بسلامة الاعضاء اذ كسم من صاحب أعضاء سليمة لا يقوم بفعل ولا فرق عندهم بين حركة العضو السلبم وحركة المرتغش لان كلا منهما من

<sup>16)</sup> توفي سنة 194 ه انظر الحضارة الاسلامية : هامش ص 46 ، ج 2 ٠

<sup>17)</sup> توفي سنة 243 هـ •

<sup>18)</sup> سبورة غافر آية 62 سبورة الزمراية 62 ـ سبورة الانعام آية 102 سبورة الرعداية 16 19 سبورة المعافات آية 96 ·

<sup>20)</sup> سورة الفلق آية 2 ·

خلق الله وبامر منه · وتاويل ذلك في رايهم ان الله يكسب العضو قوة عند الفعل ترول بزواله وهي قوة لا وجود لها قبله ولا استمرار لها بعده اذ هي عرض لا يقوم بنفسه ولا بقاء لمهوبذلك يبقى الانسان دائما مفتقرا الى الله وهذا معنى قوله تعالى (ايساك نستعين ) (21) ·

لكن العقيدة الجبرية عند الصوفية قد تبلورت خاصة فى مظهر دينسي عملسي وفى ضرب من السلوك يسمونه التوكل ويعتبرونه احد مقاماتهم التي يمرون بها فى معراجهم الصوفى ولعلنا لا نعدو الصواب اذا قلنا ان عقيدتهم الجبرية لا تقوم على الاستدلال المنطقى بقدر ما تقوم على هذا النوع من التجربة الروحية التي يعيشها المريد ويؤمن بها عميق الايمان واذا ما طالعنا بعض التعريفات والحدود التي وضعها المتصوفة للتوكل كقول سري السقطي (22) ( التوكل الانخلاع من الحول والقوة ) (23) وكقول ابن مسروق (24) التوكسل الاستسلام لجريسان القضاء في الاحكسام (25) وكقسول التسترى (26) التوكسل الاسترسال بين يدى الله (27) فهمنا مسدى ما ومسلل اليه هؤلاء من الثقة بالله والاستسلام لقدره وقد حاول الصوفية أن يطبقوا في حياتهم هذه المبادىء والآراء فوصلوا من ذلك الى محو كل ارادة شخصية واستقبحوا الاعتماد على النفس واعتبروه تقصيرا في جنب الله وجعلوا (أول مقام التوكل أن يكون العبد بين يدى الناسل يقلبه كيف شاء لا يكون له حركة ولا تدبين يدى الله عز وجل كالميت بين يدى الفاسل يقلبه كيف شاء لا يكون له حركة ولا تدبير) (28) واحسن دليل على هذه العقيدة وما تجسدت فيه من تصرف مها وراه الهجويري من أن درويشا وقع في دجلة فرآد رجن وآدرك أنه لا يعرف السباحة فقال له الهجويري من أن درويشا وقع في دجلة فرآد رجن وآدرك أنه لا يعرف السباحة فقال له

<sup>21)</sup> سورة الفاتحة آية 5 ، راجع كتاب التعرف ، الباب 13 و 14 الصفحات 50 ، 61 ، 62 ، 61 ، 63 ، 63 ، 63

<sup>22)</sup> هو أبو الحسن سوى بن المغلس المسقطى استاذ البغداديين وامامهمم في وقته تموفي سنة 251 ه .

<sup>• 120</sup> ص ص 23

<sup>24)</sup> توفى سنة 299 هـ وصعبالسرى والمعاسبي وغيرهما وكان من كسار مشائخ القيوم وعلمائهم .

<sup>· 120</sup> ما التعرف ص 120

<sup>26)</sup> هو أبو حجر سهل بن عبد الله التستري توفي سنة 283 ه.

<sup>• 120</sup> ص ص 27

<sup>28)</sup> أنظر باب التوكل من الرسالة القشيرية •

(أتريد أن أرسل اليك من ينقذك ؟ فقال : لا · فقال له الرجل : أفتريد أن تغرق ؟ فقال : لا • فقال له فأي شيء تريد ؟ فقال : أي شيء أريد ؟ أريد ما يريد الله لي) (29) وطبيعي ن يؤدي هذا الضرب من التفكير والسلوك الى عزوف عن السعي والداب وراء الرزق راذا كان بعضهم يرى كالقشيري (ان التوكل محله القلب وانه لا ينافى السعي والحركة لان ما تعسر من الكسب فبتقدير من الله وما اتفق فبتيسير منه)(30) واذا ما كان هؤلاء يتمثلون قول الرسمول ( اعقلها و توكل ) فان غيرهم يعتبر الكد عديم الجدوى ما دامت لارزاق قد قدرت وقسمت فراحوا يعظون مريديهم ويقنعونهم (بأن لكل عبد رزقا هـو تيه لا محالة ولو هرب العبد من رزقه كما لو هرب من الموت لا دركه) (31) (وان من هتم برزق غد وعنده اليوم قوت فهي خطيئة تكتب عليه) (32) وذهب بعضهم الى أن الارزاق قد كتبت في اللوح المحفوظ وخلقت قبل خلق الاجسام بالفي عام (33) وهكذا اسلموا انفسهم لعناية الله واعتقدوا أن العلى القدير كفيل بأن يكفيهم حاجتهم فلم مارسوا تجارة ولا تعاطوا دواء في مرضهم وأيقنوا ان حظهم الذي كتب لهم سيصيبهم عتما كما يصيب الطير ، وقد خاطب شقيق البلخي احد مريديه قائلا (ليس لك بد من ن تجعل عملك كله لله لا لغيره وأنت لا تجعل عملك لغيره الا طمعا فيه أو حياء أو خوفا منه فاذا حفت أو طمعت في غيره وهو مالك الاشياء ورازقها فقد اتخذت الها غيره ) (34) سال المنصتين لوعظه مرة (أرأيتم أن أماتكم الله اليوم يطالبكم بصلاة غد ؟ قالوا : لا نعيش فيه كيف يطالبنا بصلاته فقال : فكما لا يطالبكم بصلاة غد فانتسم لا تطلبوا منه رزق غد عسى الا تصيروا الى غد) (35) وليس غريبا أن يقول بعضهم في شرحه لغاية التوكل ( من أراد أن يقوم بحق التوكل فليحفر لنفسه قبرا ويدفنها فيه وينسى الدنيا وأهلها لان حقيقة التوكل لا يقوم له أحد من الخلق على كماله) (36) وكأن أبــــا سعيد الخراز قد شاء تحقيق هذا الكمال فيما رواه عن نفسه قائلا: (دخلت البادية مرة بغير زاد فاصابتني فاقة فرايت المرحلة من بعيد فسررت بانى وصلت ثم فكرت في

<sup>29)</sup> كشف المحجوب من ص 180 و 379 - الصوفية في الاسلام ص 45 •

<sup>30)</sup> أنظر باب التوكل من الرسالة القشيرية •

<sup>3</sup>I) قـوة القلوب ج 2 ص 7 ·

<sup>32)</sup> المصدر نفسته ص 7 ·

<sup>33)</sup> المصدر نفسته ص 7 ·

<sup>34)</sup> حلية الاولياء ج 8 ص 64 •

<sup>35)</sup> المدر نفسه ج 3 ص 69 •

<sup>36)</sup> اللمسع ص 53 ·

نفسى انى سكنت واتكلت على غيرى فأليت الا ادخل المرحلة الا ان أحمل اليها فعفرت لنفسى فى الرمل حفرة وواريت جسدي فيها الى صدري فسمعوا صوتا فى نصلف الليل عاليا: يا أهل المرحلة ان الله تعالى وليا حبس نفسه فى هذا الرمل فالمحقوه، فجاءنى جماعة فأخرجونى وحملونى للقرية (37) .

هده بعض الامثلة من سلوك التسرم وتفكيرهم وهى لا تؤدى فى كل المالات الا الى خلق صنفين من البشر صنف يعيش كلا على غيره وصنف مسالم لا يبالي بالاذى رالعذاب وبعتبرها احداثا جارية فى ماساة الحظ الابدية (38) ولا يسم الدارس الا ان يستنتج ان الصوفى قد صلار درويشا هائما على وجهله فى البلاد بدون زاد حتى لا يفسد التزود اتكاله على الله فكان يحج الى مكة ماشيا على القدمين فارغ الجراب لا يبالي بان يهلك تعبا وجوعا ومن المرجلح على حد قول نيكلسون (أن يكون بعض هؤلاء المتوكيلين قد قض نحبه على هذا النحو (39) وهو ما دعا سفيان الثوري اللى القول بان (من رفض السؤل فمات جوعا ألقى الله به فى النار) (40) الا أن الصوفية النفسهم قد عدلوا بمرور الزمن من معنى التوكل نظرا لظروف حياتهم القاسية ولما يمكن أن ينجر عنه من أفات فصاروا يرون أنه لا يتنافى مع الكسب وأمسى بعضهم يرى ضرورة التداوى من الامراض بعد أن كانوا يرفضون التطبب .

## الجيس والتدهسور المسوفى:

لكن مذهب التوكل قد أدى فى عصور الانحطاط وعند انتشار الفرق الصوفية الى استفحال ظاهرة الحتمية والاستسلام ومما أعان على انتشار هذه الافة اكرام جمهور العامة لاهل الطرق واسعافهم لهم بالولائم فى كل مناسبة فكانوا بذلك يكفونهم مؤونه التسول والكدية وقد وصف لنا المقدسي ولع الناس باستضافتهم (41) كما وصف لنا غيره من المتأخرين تهالكهم على الطعام حتى أمسوا مشهورين بالنهم فى الاكل بعد أن

<sup>37)</sup> الرسالة القشيرية ص 104 ·

<sup>38)</sup> المعوفية في الاسلام ص 50 ·

نمى التصوف الاسلامي ص 55 .

<sup>40)</sup> المرجع نفسه (في التصوف الاسلامي ص 55) .

<sup>417)</sup> أحسن التقاسيسم ص 417 -

كانوا معروفين بالتقلل منه (42) وكانوا وما رالوا يسمسون بعض أنواع الغذاء المجانى فتوحا لانها باب من أبواب الرزق التى فتحها الله لهم لقاء اعتكافهم وتحنثهم ومما يذكر عنهم في باب النهم ما يروي من أن أبا علي الروذباري (43) (اتخذ مرة أحمالا من السكر الابيض ودعا بجماعة من الحلوانيين حتى عملوا من السكر جدارا عليب شرافات ومعاريب على أعمدة ونتشوها كلها من سكر ثم دعا الصوفية حتى هدموها وكسروها وانتهبوها) (44) ولسنا هنا بصدد تعداد الانحرافات التي آل اليها التصوف الاسلامي وانما هدفنا التأكيد على أن هذه العقيدة الجبرية قد تسببت في تدهور التصوف وفي توجيهه وجهة لم يكن ينحو محوها في عهوده الأولى ويبدو أن تأثير هذه العقيدة لد تجاوز الميدان الصوفي ليشمل في وقت ما حياة المسلمين الدينية بصورة عامة ونحن لا نشك في أن المجادلات الكلامية في قضية الجبر والاختيار لم تؤثر في الاسلام بقدر ما اثرت فيه عقيدة التوكل الصوفي وذلك لان المتصوفة قسد جعلوا من هذه العقيدة طريقة في العيش اتبعهم فيها غيرهم وأصبغوا عليها لونا دينيا واعتبروها من طقوس العبادة حتى ظن العوام أنها من صميم الديانة وهكذا انعكس هذا الاعتقاد حتى في العباد وما زلنا الى اليوم نحتفظ في كلامنا بعبارات هي من وحي الجبر الصوفي المنا المال على الرضى بمجاري القضاء واعتبار الرزق هبة نازلة من السماء من السماء الدال على الرضى بمجاري القضاء واعتبار الرزق هبة نازلة من السماء الدال على الرضي بمجاري القضاء واعتبار الرزق هبة نازلة من السماء الدال على الرضي بمجاري القضاء واعتبار الرزق هبة نازلة من السماء الدال على الرساء المالية المنا المالية المنا المناء السماء المناء المناء

<sup>42)</sup> الحضارة الاسلامية ج 2 ص 33 ـ 42

<sup>43)</sup> أحد الصوفية المغداديين توفى سنة 322 (و سنة 323 هـ ٠

<sup>44)</sup> الحضارة الاسلامية ج 2 ص 34 ·

#### المسادر والمراجسع

#### \_ المسار العامية :

- \_ القــرآن
- \_ العقدالفريد لابن عبد ربه \_ القاهرة 1375/1956 \_ 8 اجزاء •
- ـ ارشاد الاريب الى معرفة الاديب لياقوت الحموى ـ مصر 1923 ـ 7 أجزاء ٠
  - يتيمة الدهر للثعالبي القاهرة 1947/1366 4 أجزاء ·
  - $\sim$  1906 ليدن لتقاسيم في معرفة الاقاليم للقدسي  $\sim$  ط  $\sim$  ليدن  $\sim$  1906 -

#### \_ المصادر الخاصية:

- الرسالة القشيرية في علم التصرف لابي القاسم عبد الكريم بن هوان القشيري ط مصر \_ 1346 .
- \_ المرشد الامين الى موعظة المؤمنين من احياء علوم الدين لابى حامد الغزالى ط 2 صطفى بابى الحلبى بمصر 1956 ·
  - \_ مثوى لجلال الدين الرومى \_ ط 2 لبدن 1898 ترجمة هوينفيلد \_ Whinfield \_ . \_ قوت القلوب في معاملة المحبوب \_ ط القاهرة 1310 هـ (جزأن) .
- \_ التعرف لمذهب أهل التصوف لابي بكر معمد الكلابادى ط 1 \_ مصر بدون تاريـــخ
  - اللمع لابي نصر السراج الطوسي مصر 1380 هـ 1960 م ·
- \_ حلية الاولياء وطبقات الاصفياء لابي نعيم الاصفهاني ط 1 مصر 1357 ه 1938 م

## - المراجسع العامسة:

- الحضارات الاسلامية في القرن الرابع الهجرى لآدم متز ترجمة محمد عبد الهادي أبو ريدة ط4 بروت 1387 هـ 1967 م ج2 .
- المعجم المفهرس اللفاظ القرآن الكريم محمد فؤاد عبد الباقى كتاب الشعب مطابع الشعب 1278 هـ •

## · المراجسع الخاصسة :

- الصوفية في الاسلام : ر ـ أ ـ نيكلسون ترجمة نور الدين سريبة ـ مصر 1951
- في التصوف الاسلامي وتاريخه : ر ـ أ ـ نيكلسون ـ ترجمة أبو العلاء عفيفي القاهرة 1956 .

# اتصاف أهل الفساد بالنفاق والعناد

سليمسان المسدني عضو هيئة التوجيه الديني بوزارة الشؤون الدينية ـ الجرائس



بدأنا في عدد 40/39 من الاصالة بتاريخ ذى القعدة ذي الحجة 1396 ه نوفمبر - ديسمبر 1976 م بتفسير القرآن في خطب الجمعة تفسيرا مبسطا نستقيه من آخر ما وصلت الله التفاسير ، وما صار اليه البحث العلمي - بقدر الامكان - ! ، وذلك تعميما للفائدة كما يقال ، وكلمة التحميم هنا في الصميم يطابق فيها الحال المقال ، حبث ان الخطبة نفسها تذاع على أمواج الاثير من الجامع مباشرة ، فيستفيد منها لا جمهور المصلين فحسب ، بل جميع من يستمع الى المذباع داخل البلاد وخارجها ، من استاذ جامعى يساعد زوجته في انطبخ وقند عن صلاة الجمئة ، الى الفلاح ، والراعى ، في حقسل هذا وغابة ذاك ، بفضل هذه الآله العجيبه التي تسمى الترانزيستور مدالاسالة ،،

الحمد لله الذي وحهما الى الحير والاستعاد ، وحدر وانذر مروحي الفننه بين العباد . - وأشهد أن لا اله الا الله الذي بهي عن الكذب والفساد ، وعن الغش والمراوعة والمكر والعناد ، وأشهد أن سبدنا محمدا عنده ورسوله الذي حاء لتصحيح الاعتفاد ، وبيد النفاق والتذيذب والالحاد ، صلى الله عليه وعلى آله وصحابيه الذين رفعوا ميار الاسلام ، وطبقوا الاحكام ، رضى الله عنهم أحمعين .

أما بعد أنها المسلمون ، فيقول الله تعالى في كتابه الكريم من سورة البقرة موضحاً صفة المنافقين الذين اتصفوا بالفساد ، والعناد والالحاد : « واذا قيل لهم لا تفسلوا في الارض ، قالوا انها نعن مصلعون » ، هؤلاء هم المنافقون المكاثرون ، ادا نهوا عن الفساد في الارض لم ينتهوا ، واذا حذروا أو ببيرا ، بمادوا وموهوا ، وعاثوا وشوهوا، وقالوا مكابرة ومغالطة : « انها نعن مصلعون » بقولون بالسنيهم ما ليس في قلوبهم وينظاهرون بالاصلاح والرغبة فيه ، اخفاء لحبيهم وتلويهم حبنما ينفابلون مع المؤمنين . فتلمس فيهم حلاوة اللسان ، ومظاهر الإيمان ، حرصا منهم على اخفاء سمة العصبان .

<sup>(\*)</sup> خطبة الجمعة ليوم 03 رجب 1398 هـ ( 09 يونيو 1978 م ) ٠

ا بالغوا فان قلوبهم منطويه على الخديمة والعداوة والعدوان . وقد رد الله عليهم حهم بقوله . « ألا أنهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون » أنهم قد جمعوا إلى صفة ا ، ردائل الخبب والمكر ، وتلك هي صفه أهل النعاق الذبن تضمرون للمؤمنين والحسد ، وقد وصفهم الفرآن باوضيح بنان فقال « قد بدت البغضاء من أفواههم خفى صدورهم أكبر " ، وقال " ها أنتم هؤلاء تحبونهم ولا يحبونكم ، وتؤمنون اب كله . واذا لقوكم قالوا آمنا واذا خلوا عضوا عليكم الانامل من الغيظ ، قل بغيظكم أن الله عليم بذات الصدور » وأدا عو بنوا عادوا إلى أظهار الاستلام والندم، وا بالله عليه كما أحبر الله عنهم تقوله « يحلفون بالله ما قالوا ، ولقد قالوا كلمة » و دوله « يحلفون لكم لترضوا عنهم » • وادا كان ( الفساد ) حروحا عن الطاعة . العقيدة الاستلامية ، وأياره الفين والانجبار إلى الجهة المعادية ، فكيف تقولون . i نعن المسلحون ، وابنا بعندون عن سنوانب الفسياد اوانما يريد الاصلاح والتوفيق، حهم الفرآن في كل مندان ، لانهم حاووا بتجابل السيطان . اد فالوا . « **ان أردنا** عسانا وتوفيقا » الهم تؤمنون « وجه النهار ويكفرون آخره » ، الحذوا لالعسهم ) : بعابلون هؤلا، بوحه ، وهؤلا، بوحه ، « مذبذبين بين ذلك لا الى هؤلاء ولا الى » ، « وان يروا سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلا ، وان يروا سبيل الغيي يتخذوه : ، ذلك بأنهم كذبوا بآياتنا وكانوا عنها غافلين » « واذا قيل لهم آمنوا كما آمن م ، قالوا أنؤهن كما آهن السفهاء الا انهم هم السفهاء ولكن لا يعلمون » •

الآبه الاولى بهت عن الهساد في الارض ، والكهر فساد وعباد ، وعصبان والحاد ، لا إله الثانية داعيه للابمان كافه العباد ، « واذا قيل لهم آمنوا كما آمن الناس ، خالصا كابمان من أبعم الله عليهم ورضى عيهم ، كما آمن رسول الله صلى الله وسلم ومن معه وهم معروفون لديكم ومعهودون عبدكم ، وفد هاجروا البكم وهم ظهركم ، أو كانمان عبد الله بن سلام وانسياعه وهم من أننا، حنسكم، ومواطنون ، وهذه الدعوة موجهة البكم : « آمنوا كما آمن الناس » ايمان المخلصين الذين في السلم كافة ، وأسلموا وجوههم لله ، وفنحوا صدورهم لرسول الله ، صلى

الله عليه وسلم ، بوجمهم فبسنجين مخلصين ، فلماذا لم تكونوا مثلهم مؤمنسين صادقين ملتفين حول رسول الله صلى الله علبه وسلم . قالوا مكابرة واستهزاء : «انؤمن كما آمن السفهاء » ، فالوها منكربن منطاولين متمالين ، كيف بسوى ببننا وبين فقراء المدينة ونحن أهل الرباسة والصدارة ، وهم من السوقة وأوساط العامة ! فكان الرد عليهم من الله جل خلاله حازما وصارما : « ألا انهم هم السفهاء ولكن لا يعلمون » ودلك لفساد طبعهم ، وقله انتباههم ، وخفه عقولهم . وطبشهم وعدم ابمانهم ، وقد باعوا آخرتهم بدنياهم ، وذلك هو الحسران المبين وكانت منزلهم عند الله أسوأ دار ، « فقال تعالى . « أن المنافقين في الدوك الاسفل من الناو » ، ودلك لنذنذبهم وعدم ببانهم ، ومنالانهم للكفار والمشركين ، وللمهود الحانفين . فاكسبوا من الكفار عنادا وتصلبا . ومن اليهود خبنا ومراوغه وكذنا ، وبهؤلا، وأوليك كان ارساطهم ، والمردد علمهم والرجوع البهم للاخذ منهم والاسرار البهم بها جد عند المسلمين ، وإذا لقوا الذين والرجوع البهم الماخذ منهم والاسرار البهم بها جد عند المسلمين ، وإذا لقوا الذين أمنوا قالوا : آمنا ، وإذا قلوا الى شياطينهم قالوا : أنا معكم ، أنما نعن مستهزون » إنها ضعة من أضله الله ، فابع هواه ، وكان أمره قد بلغ مننهاه ، في الحسة وفساد الطوية ، والملون تكل صفه ، وعلى أبة حالة ، من المف والدناءة ، والذل والمهانة ، والكر والمخادعة .

نجانا الله وأباكم من مكر الماكربن ، وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين •

## الخطبسة الثانيسة

الحمد لله الذي أحيى فلوب المتقين بالعبادة ، وأمان قلوب الكافرين بالمعصية ، وارتكاب الفاحشة ، واشهد أن لا اله الا الله الذي جعل الايمان طريقا الى السعادة ، والعصيان طريقا محفوفا بأنواع الشقاوة ، وأشهد أن سيدنا محمدا عبده ورسول المسلم

الذي كانت رسالنه رحمة للعالمين صلى الله علمه وعلى آله ، ورضى الله عن النابعيين وتابعيهم باحسان الى بوم الدبن ·

أما بعد أنها المسلمون: فإن المنافقين وهم الذبن فسد باطنهم كالكافرين ، ولكنهم فد ظهروا بين المسلمين كالمسلمين . قالوا كلمة التوحيد كما بقولون ، وصلوا كما بصلون ، وظنوا انهم بخادعون الله ورسوله والمؤمنين ، ظهرت هذه الطائفة بالمدينة ، بعد أن أصبح الاسلام في عزه ، والدعوه سائره نقوه ، وقوافل الايمان نسير بسرعة ، وأقواج الفيائل تدخل في الاسلام بكبرة .

وهنا قد أحس المنافعون بالخطر ، ويوقعوا من المسلمين الضرر ، قلم يستطيعوا المحابهه والجهر ، ومن عادة الحيناء أن للحاوا إلى الكيمان والسيس ، فهم بسايرون المسلمين في المظهر ، وتخالفونهم أذا أنفردوا وزال الخطر ، وأذا لفي هؤلاء المنافقون المؤمنين المخلصين فالوا: آ منا بما آمنتم به فنحن مؤمنون نصدق الرسول ودعونه ، ونحن معكم في الاعتقاد ، وطاعة رب العباد ، واذا انصرفوا عنهم واجتمعوا باصحابهم الذين يشبهون الشبياطين في الفتنة ، والفساد والمخادعة ، قالوا لهم : انا معكم على طريقتكم وعملكم ، وانما كان قولنا للمؤمنين ما قلناه لهم استخفافا بهم ، واستهزاء بحالهم وسنخرية منهم ، وقد لعبنا لعبه الخبث معهم . ادا واجهناهم نبتسم لهم ، واذا انصرووا عنا وانفردنا سخطنا عليهم ، فكنا غمازين لمازين ، ينهش الاعراض ، نهش الحانق المغتاظ • وقد رد الله عليهم وأوعدهم بأشد العقاب ، وسوء العذاب ، فقال : « الله يستهزئي بهم ويمدهم في طغيانهم يعمهون » فمدعهم الله يتخبطون على غير مدى؛ تتعذب ضمائرهم وتكتب عليهم الشقاء والهوان ، ويتمهلهم في نبه الضلال عمياً لا يجنون الاغيا ، جزاء حمافتهم التي كانب ندبر المكايد ، وتروج الاكاذيب ، وتزعزع المؤمنين ، وتفسيد روابط المحبين ، فهؤلاء هم أرذل المنافقين الذبن نزلب فيهم سورة كاملسة وسميت باسمهم، وقد اهتم القرآن بالحديث عنهم ، والتحذير منهم ، ولفت الانظار ليهم ، لمعرفة أوصافهم، قال تعالى : « ولو نشاء لأريناكهم فلعرفتهم بسيماهم ولتعرفنهم

في خن القول ، هده أفعالهم في الدنباء أما جزاؤهم في الآخرة قال ابن عباس رضى الله عنهما: ( ادا دخل المؤمنون الجنه ، والكائرون البار ، فنح الله من الجنة بابا عسل الجحيم في الموضع الذي هو مسكن المنافقين ، فادا رأى المنافقون الباب مفنوحا أخذو بخرجون من الجحيم ويتوجهون الى الجميه ، وأهل الجميه ينظرون النهم ، فأذا وصلوا الى باب الجميه فهماك يعلق دونهم المات فذلك قوله يعالى . « أن الذين أجرموا كانوا من الذين آمنوا بضحكون ، وإذا مروا بهم بمقامزون » الآبه ،

ربنا لا بزغ فلوبنا بعد أد هديبنا وهب ليا من لديك رحمة أيك أنب الوهاب ، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين ·

# أهـل الضـلالة عمي عن الهدايـة

سليمسان المساني عضو هيئة التوجيه الديني بوزارة الشؤون الدينية ـ الجزائسر

الحمد لله الذي أمرنا بانباع السنة والكتاب، فقال . « وما آتاكم الرسول فغلوه وما نهاكم عنه فانتهوا » وأشهد أن لا اله الا الله الذي توعد أهل الضلاله بالعقاب ، وكل من حاد عن الصواب ، وأشهد أن سندنا محمدا عنده ورسوله الذي جاءنا بالشريعة المظهرة ، للقضاء على الضلاله ، وما يقضى إلى الكفر والجهاله .

أما بعد أبها المسلمون فنفول الله تعالى فى كنانه الكريم . « اولئك الذين اشتروا الفلالة بالهدى فما ربحت تجارتهم وما كانوا مهتدين » هؤلاء هم المناففون المسار النهم ، وقد ناصل النفاق فيهم ، فلا بطلق الا عليهم ، ولا بنصرف الا اليهم ، فاختص الهنا الاسيم بهم ، واستنقر فيهم ، فيواريوه أنا عن حد ، فأصبح الاحفاد ، سخة من الاحداد ، وعرفوا حميعا بالمكر والفسياد . وبالحيث والالحاد ، وينشر الفتن لتمزيف لرواط بين العياد ، وقد أعماهم التعصيب والطغيان ، وأمد الله في ضلالهم فكانوا بناعا للسبطان ، وبحجرت فلوبهم فلبس فيها سي، من لرحمة أو الإيمان ، ومن كانوا المناك فهم عرضة للافلاس والخسران . « ذلك بانهم آمنوا ثم كفروا فطبع على قلوبهم » نائلا فهم عرضة للافلاس والخسران . « ذلك بانهم آمنوا ثم كفروا فطبع على قلوبهم » نائلات فهم عرضة للافلاس والخسران . « ذلك بانهم آمنوا ثم كفروا فطبع على قلوبهم » نائلات المناك ال

<sup>(\*)</sup> خطبة الجمعة ليوم : 10 رجب 1398 هـ ( 16 يونيو 1978 م ) .

رها هم استحبوا الضلاله على الهدى لابهم عمى البصيره ، فاسدو العقيدة ، مرضى لعقول بالتشكك والوسوسة ، وقد شمه الله حال تلك الجماعة ، بمن أفلس في التجارة، حمث عدلوا عن الاسمان الى الضلالة ، فصدف فيهم قول الله . « أولئك الذين اشتروا **لضلالة بالهدى »** أي الكور بالإيمان ، اد أحذوا الضلاله وتركوا الهدى ، فهم بذلك فد شبهوا بأهل نمود ، في الكفر والحجود « واما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمي على لهدى ، هكذا كان اخببار المنافقين الضلالة على الانمان ، وأن تباعد بين هؤلاء وأولئك ن فواصل الزمان ، فقد نسابه القريفان ، في الكدب والنهنان ، وفي التعصيب وعدم منظم لابمان ، فلا علاج فيمن فسند طبعهم . وأعمى الله بصائرهم ، وظنوا لجهلهم ، انهم خادعون الله ورسوله والمؤمنين • فانحدوا من الانمان المزور رداء ، ومن النشاشة لصطنعة ذكاء ، ومن عنوان الاصلاح مداهبة ودها، ، ومن مظاهر روح الاستنقامـــة ناء ، ومن المجاملة اطراء وطلاء، وإذا حلوا إلى شماطينهم عدموا لهم ولاء ، وتعهدا صادفا وفا، ، فانلين لهم فاطمئنوا ، أن ما حاء وفق حال المسلمين كان سنخربه واستهزاء ، 4 علوا النفاق وسبيله لتحقيق الاطماع ، فيكتفوا حسيما تمليه الاوضاع ، وبعود عليهم الانتقاع ، وآثروا الصنب على الكلام ، ليسكنوا من الانتقام ، وآسسروا السنعي في لظلام ، وهكذا قصل المنافقون الاحتفاء على الظهور ، والظلام على النور ، للمزيد في كسد والحسد والشرور ، « فما ربعت تجارتهم وما كانوا مهتدين » فباءت نجارتهم الخسران ، وما المفعوا بما الزل الله على بينه من أي الفرآن ، فكانت حسارتهم من احسين : ناحمة خببة الآمال ، في تحقيق الارباح وزياده الاموال ، وناحية الفشسل . ضياع رأس المال ، وما أسوأ ذلك المآل ، الذي تفقد الانسان فيه رشد، وبشقى الضلال ، ونقل ابن جرير هذه الاستنادة ، النبي رواها ابن ابي حاتم عن قتادة ، في وله تعالى : « فما ربعت تجارتهم وما كانوا مهتدين » ( قد والله رأيتموهم خرجوا من لهدى الى الضلاله ، ومن الجماعه الى الفرقة ، ومن الامن الى الخوف ، ومن السنة الى السعه ) « فقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين » · ربنا آمنا بما أنزلت وإبيعنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين •

#### الخطبة الثانية

الحمد لله الذى هدانا الى المقين، وأكرمنا بالاسلام الذى هو أفضل دين، وأشهد أن لا اله الا هو الحي القبوم، لا بأحذه سنه ولا نوم · واشهد أن سيدنا محمدا عبده ورسوله الصادق الامين، صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن والاه ·

أما بعد أنها المسلمون، فقد سبق لنا في الآنه السنانقة ما عرفناه عن حاله المنافقين ، الذين المخذوا من الاسلام سعاراً . ووفاله لهم وسنناراً ، وطفقوا بعملون سراً أو جهارا ، فهؤلا، قد وصفهم القرآن بالبذيدب والخدلان ، وضرب مثلا شبيها بحالهم فقال تعالى : ( مثلهم كمثل الذي استوقد نارا فلما أضاءت ما حوله ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لا يبصرون صم بكم عمى فهم لا يرجعون ) شببه الله حال تلك الجماعة المنافقة السابحة في ضلالها ، القالسة في المالها ، الملاعبة لدينها ، المحتارة في اختيار طريقها، العاحزه في تحديد التجاهها؛ فجال هؤلاء في تفاقهم كحال من أوقد تارا لبنيقع بها مع قومه ، فلما أنارت ما حوله من الاسما، دهب الله ىنورهم، وبرك الذبن أوقدوها قصد الانتفاع بها في ظلمات كسفة لا تبصرون شيئا مما حولهم من الكائنات ، لأن الله قدم اليهم أسباب الهدائه فلم سمسكوا بها ، فصارت تصائرهم مطموسة ، فاستحفوا أن يبقوا في الحبرة والضلال حزاء نفافهم وكمدهم للمسلمين • وتكفيهم عقابا أنهم أصبحوا كالصم ، لانهم قد فقدوا منفعة السمع ، أذ لا تسمعون الحق سماع فبول وأستجابة ، وهم كالبكم الخرس ، لابهم لا بنطقون بالهدى أو الحق ، وهم كالذبن فقدوا الصارهم لانهم لا ينتفعون بها في اعتمار و انزجار ، فهم لا يرجعون الى الحق ، ولا يؤوبون الى الرشد، ولا يهندون الى النور، لابهم احباروا الضلاله على الهدى، والنفاق والبهتان، على ما جاء به الرسبول من سنة وقرآن ، فكان اختبارهم هذا شؤما عليهم ، ومثارا لاتعابهم ، وقد نبه الله رسوله والمؤمنين الى ان بحترسوا من هذه الفئة الضالة . وان لا بغتروا ها أو بمظهرها وان لا ينخدعوا بأكاذببها وتمويهها ·

وفى هذا المل العضه البالغه والاعتبار ، لمن بذكر واعتبر من أولى الابصار ، كما ارشد الله سبحانه وبعالى الى دلك فقال ( ولقد ضربنا للناس فى هذا القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون ) وقال: ( هل بستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون انما يتذكر أولوا الالباب ) وقال: ( فويل للقاسية قلوبهم من ذكر الله أولئك فى ضلال مبين ) •

اللهم أعنا على معرفه طريقك المستقيم، وأهدنا إلى سواء السيبل، وأعنا على ذكرك وشكرك وحسن عبادتك با أرجم الراحمين با رب العالمين، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظم، وسيلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين .

# توضيىح حسول نشر معاضرات الملتسقى

نشر هذه المعاضرات طبقا لمبدأ نشر كل معاضرات الملتقى الذى أعلنا عنه فى العدد الاول من « الاصالة » تعميما للفائدة ، ولطلب الكثير ممن تصلهم المجلة ولا تصلهم كتب الملتقيات .

وقد قررنا أن ندرج في كل عدد على الاقل مقالين.

ونرجو أن يكون السادة الاساتنة الذين أرسلوا الينا بمقالات لم نصل بعد الى نشرها وعاتبونا على نشر القديم المتمثل في هذه المعاضرات من ملتقيسات سابقة وترك الجديد من الانتاج ، قد فهموا الآن قصدنا من هذا .

كما سندرج فى المستقبل فى كل عدد ، بانتظام ، نصا أو نصين من المحاضرات التى درجت الوزارة على تنظيمها خلال القطـــر منذ سنوات باسم المركز الثقافى الاســـلامى .

قالوا حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا او لو كان آباؤهم لا يعلمون شيئا ولا يهتدون » ، وهذا الاتجاه في الاعتماد على العقل لا عهد للانسانية به الا في العلوم الكونية ، فليس على المسلم بموجب الاصل الاسلامي أن يمناول عقيدة بدون أن يحكم عقله فيها ويدلل عليها حتى ساغ لاصحاب الاصول من المسلمين أن يفرضوا أن ايمان المقلد لا يقبل منه ، لان العقل من صفاته التمييز لان صفات التمييز بين الحسق والباطل ، والحسن والقبيح ، والخير والشر كما أماطوا التكليف في جميع الفروع الشرعية بالعقل فاذا تعطل فلا تكليف ، ولهذا وصف الاسلام بأنه دين الفطرة اذ هو يتماشى مع النظام الذى أوجده الله في كل مخلوق كامل فهو يساير مقومات الانسان الجسمية والعقلية في آن واحد ، بل يعمل على تقويتها وبروزها حتى تفوم بواجبها الفطري فلا يعطل غريزة ولا يقف سدا أمام الطاقات الفطرية بل يقوى فيها نوازع الخير ، ويكشف عما في الحياة من نفع وضر وبذلك امناز الاسلام على غيره من الاديان ، لانه دين العدل بين مطالب السروح ومطالب الجسد ، فهو لا يأمر الآخذ به أن يحرم نفسه من متعة مادية ولا ملذة جسدية ما دام يتناولها عن طريقها المشروع وبحدها المعتدل حتى أن أكثر الآيات القرآنية التي تحض على نيل منزلة روحية ، تحض في أن واحد على نيل مكانة مادية ، الله سبحانه وتعالى يقول : « وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا واحسن كما احسن الله اليك » فان انحرفت النفوس عن الفطرة عمل هذا الدين بتشريعاته الجالية على وفق ما يدركه العقل ويشبهد به ليرجع تلك النفوس الضالة الى حضيرة الفطرة السليمة ويهدى إلى اتباع الطريق المستقيم ، قال تعالى : « فاقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القسيم ولكن اكثر الناس لا يعلمون » ، والفطرة المرادة في قوله تعالى : « فطرة الله التي فطر الناس عليها » مي كما عسرفها شيخنا العلامة الطاهر بن عاشور مي الحالة التي خلق الله عليها عقل النوع الانساني سالما من الاختلاط بالعادات الفاسدة ، والارهام والاباطيل ، صالحا لصدور الفضائل عنه كما شبهد به قوله تعالى : « لقد خلقنا الانسان في احسن تقويم ثم رددناه أسفل سافلن الا الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، فالتقويم المراد في الآية انما هو تقويم العقل الذي هو مصدر العقائد الحقة والاعمال

الصالحة وأن المراد برده: (أسفل سافلين) انقال الناس إلى اكتساب الرذائل بالعقائد الباطلة والاعمال الذميمة ، واذا كان العقل السليم هو طريق الاهتداء الى العقائد الحقة والمنهج الصحيح بادراك معنى الخير والشر والحق ، والباطل ، والحسن ، والقبيح ، فان دور الدين في تقرير هذه المعاني هو المحافظة على الفطرة السليمة ، وابراز المماني المثالية وتحقيق الحياة الفاضلة واحاطتها بالثواب والعقاب لان العقل وان كان من صفاته التمييز بين الحق والباطل ، والحسن والسيىء ، لكنه في حاجة الى نور خارجي يهتدى به وتظهر له الامور على ماهي عليه في الواقع ، وتقيه شر الانحراف وتبعده عما ركن اليسه من الاهواء والشهوات والاباطيل ، وللعقل والفكر منزلة سامية في القرآن ، الله كرم ابن آدم بما أعطاه من عقل وحمله الامانة التي أبت السماوات والارض حملها ، واختاره للخلافة في الارض لما له من قوة التمييز والادراك والحكم ، أما عدم التدبير فهو جمود وانغلاق ، والله تمالى يقول: « افلا يتدبرون القرآن ام على قلوب اقفالها » ، ولذلك جاءت الدعوة الاسلامية تحمل حملة واحدة على ما كان عليه الناس من عقائد ومقاييس للخير والشرحتى يتأملوا وينظروا هل فيما اعتبروه عقيدة يصبح أن يكون عقيدة حقة أم فيما أعتبروه تقليدا ماهو جدير بأن يؤخذ به ويحافظ عليه ، وهل فيما اعتبروه شر هو شر في نظر الحق ، وكانت هذه الدعوة التي نادي بها الاسلام دعموة واقعيسمة أساسها المعرفة ، تلك المعرفة التي تعتمد على العقل ، ولا تنعزل عن الواقع الحسى ، لان جميع المدركات العقلية عنده تستند الى المداركات الحسية ، اذ علم الانسان ليس مصدره العقل فقط ، بل العقل المعتمد على المشاهدة الصحيحة والاختبار ، لان العقل لا يستطيع أن يقوم بوظيفته من التفرقة بين الامور الفاضلة وغير الفاضلة والشؤون النافعة والضارة الا اذا ارتكز على أمرين أساسيين هما :

اولا: المعارف بجميع فروعها ،

ثانيا : التجارب على اختلاف أنواعها ،

لان العقل الخالى من العلم والمجرد من التجارب يتعقل الاشياء تعقلا ساذجا ، ولا يميز بين الحسن والقبح الا تمييزا سطحيا ولذلك تباين الناس في عقائدهم وشرائعهم ومبادئهم على النحو الذي هم عليه اليسوم .

ومن أجل هذا حث الاسلام على وجوب طلب العلم ، قال تعالى : « هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون » ، وصرح بأن بين المؤمن الجاهل والمؤمن العالم درجات فقال تعالى : يرفع اللسمة الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات » ، قال البيضادى : يرفع الله الذين آمنوا منكم بالنصر وحسن الذكر في الدنيا وايوائهم في غرف الجنان في الآخرة ، وقال في قوله تعالى : « والذين أوتسوا العلم درجات » ويرفع العلماء منهم خاصة درجات بما جمعوا من العلم والعمل فان العلم مع علو درجانه يقتضى العمل المقرون به مزيسه الرفعة ، ولذلك يقندي بالعالم في افعاله ولا يقتدي بغيره ، وفي الحديث الشريف قال (ص) «فضل العالم على العابد كفضل القمر ليلة البدر على سائر الكواكب» ، وكلما انحرف الناس عن العطسرة السليمة وحادوا عن الجادة وانطمست فيهم البصيرة بعث الله رسلا من حين الى حين ليرجموهم الى الجادة وعبادة الله ، قال تعالى : لقله ارسلنا رسلنا بالبينات وانزلنا معهم الكتاب والهيزان ليقوم الناس بالقسط » ، وتتابعت الرسالات وسايرت البطور البشسرى فكسان الرسول يبعث الى قومه يختصهم بدعوته ويرشدهم بهديه ، قسال تعالى : « لقد ارسلنا نوحا الى قومه ، والى عاد أخاهم هودا ، والى ثمود اخاهم صبالحًا ، وإلى مدين أخاهم شعبياً ، وأبر أهيم أذ قال لقومه اعبدوا الله واتقوه ، ثم بعثنا من بعدهم موسى بآيساتنا الى فرعسون وملائه ، واذ قال عيسى بن مريم يا بنى اسرائيل انى دسول الله اليكم » ولما تطورت البشسرية في بوتقة العقل والآداب بعث اللسم محمدا (ص) بدين الاسلام الى الناس كافة يهدى للني هي أقسوم في جميع مسالك الحياة وينظم حياة الانسان في مختلف أجورها وعامة نواحيها ، قال تعالى : « قل يه أيها الناس انى رسول الله اليسكم جميعا » ، ولهذا يعتبر الامام الغزالي الانبياء أطباء العقول وله فهـــم خاص لكلمة الميزان الواردة في القرآن الكريم في قوله تعالى : « الله الذي أنزل الكتاب بالحق والميزان » ، فهو يفهم انها ميــزان الآراء ويرى أن الوحى لا بد أن يشتمل على ميزان يميز بين الحـــق والباطل ، وقد خص الغزالي كتابه «القسطاس المستقيم» لبيان ان القبرآن قد تضمن أشكال القياس المعروفة ، وكان من الطبيسعي ألا يحكم هذا الدينالخالد الا الى العقل والمنطق والعلم ، اذ هو آيات

بينات في صدور الذين أو توا العلم ، واذا نظرنا الى مصدري التشريم الاسلامي وهما الكتاب والسنة نلاحظ مدى اهتمام هذين المصدرين بالعقل والفكر ، أما القرآن فمن سماته أنه لفت أنظار الباحث من المسلمين وغيرهم الى شدة العناية بالعقل ، فقد دعا القرآن الكسريم بطريق مباشر وغير مباشر الى تعظيم العقل والرجوع اليه ، كما تناول مسائل العقيدة او المكاليف او التشريعات او المواعظ ، بينما تشير كتب الاديان الكبرى الى العقل بكامل التحفظ ، فالقرآن لا يذكر العقل الا في مقام النعظيم والتنبيه الى وجوب العمل به والرجوع اليه ويشير القرآن الى العقل بمعانيه المختلفة مستخدما في ذلك الالفاظ التي تدل عليه أو تشير اليه من قريب أو بعيد عن : النفكر ، والفقه، والذكر، والرأى، والتدبير، والقلب، وأولى الالباب، إلى غير ذلك من الالفاظ التي تدور حول الوظائف العقلية على اختلاف معانيها وخصائصها ، وأرى من المناسب أن نلقى نطرة احصائية على عدد الكلمات الموحية أو الدالة على العقل في القرآن حتى تعطينا صورة واضحة عن هذا الموضوع لاعتقادي ان عمليات الاحصاء أصبحت في هذا العصر من الدعائم التي يرتكز عليها الحكم على الاشياء في البحث العلمي ، وأهم هذه الكلمات هي العقل : وردت هذه المادة بصيغــة المضارع في خمسين (50) آية من القرآن • التفكر : وردت مــادة التفكر في سبعة عشر آية من القرآن التدبر: وردت بصيغة المضارع في أربع آيات • أولى الالباب : وردت كلمة أولى الالباب في سنة عشر آية بصيغ مختلفة كقوله تعالى : « وهيء لنسا من امسرنا دشما » الحكمة : وردت كلمة الحكمة في ستة عشر آية • الفقه : وردت كلمة الفقه في عشرين آية ٠ مذكر ؛ وردت كلمة مذكر وهي من صيغ الذكر او التذكر ست مرات في الفرآن ١ الرأى : بمعنى التفكر ويستريد عدد الآيات التي وردت بهذا المعنى عن الثمانين • العلم : وردت كلمة العلم في القرآن في أكثر من خمسمائة آية ، وليس المفهوم بها علم خاص وانما قصدت بها كل علم نافع يفتح آفاق العقل ويمكن الانسان من ادراك الحسق •

هذه بعض الالفاظ التي وردت في القرآن الكريم لها صلة وثيقة بالعقل والتفكير ، وهي في مجموعها تقيم الدليل بطريقة محسوسة لا شك فيها ولا غبار عليها ، ان الشريعة الاسلامية استطاعت أن

تؤاخى بين الدين والعفل وان تجعل من هذه الفطرة فطرة مستقيمة سليمسة ·

أما موقف السنة من العقل فقد وردت فيه أحاديث كنبرة عسن الرسول (ص) جمعها الامام الغزالي في كمابه «احياء علوم الدين» في باب شرح العفل ، ولا نتكلم في أسانيد هذه الاحاديث فأن ما ذكرنا من الآيات القرآنية يساعد المعنى الذي اتجهت اليه صحت هـــذه الاحاديث أم لم نصبح ، فمن هذه الاحاديث ما رواه أبو أمامة وأبو معين عن عائشة رضى الله عنها فالت: قال رسول الله (ص): أول ما خلق الله العقل ، فقال له أقبل فاقبل ، ثم قال له أدبر فأدبر ، ثم قال الله عز وجل وجلالي ما خلقت خلقا أكرم على منك ، بك آخذ وبك أعطى وبك أثيب وبك أعاقب» ، وعن أبى سعيد الحدرى رضى الله عنه قال: -قال رسول الله (ص): «لكل شيء دعامة ودعامة المؤمن عقله ، فبقدر عقله تكون عبادته ، أما سمعتم قول الفجار في النار : «لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير » ، بتلك الآيات القرآنية وما جرى مجراها من الاحاديث النبوية الشريفة والهدى المحمدى تمكن الاسلام من أن يوجه العقل الى التفكير والى النامل والنسدير حتى تزول الحجب الكنيفة التي تحول بينه وبين الرؤية الصحيحة في الاشياء ، وأمكنه كذلك أن يبعث أمة جديدة تعتمد العقل والتفكير والبحث وتستخدمها في مختلف شؤونها الحياتية ، فتمتحت بذلك أمامها آفاق غير محدودة في هذا العالم الكبير، وكيف يتعارض الاسلام مع العقل وهو يشتمل في جملته على ثلاث شعب رئيسية :

أولها: العقسائد:

ثانيها : محاسن الآداب والاخلاق ،

ثالثها: الاعمال المتعلقة بأفعال المكلفين •

أما العقائد وقد أسسها الاسلام على أوطد الدعائم وأعلى المشل في التوحيد الخالص ، والالوهية الحقة مثبنا بذلك وحدة الالوهية ومبطلا التعدد ، قال تعالى : ((فاعلم أنه لا الله الا همو)) ، وقال : « واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا » ، وهكذا اهتم القرآن بأمسر العقيدة فوصف الله تعالى بكل كمال ونزهه عن كل نقص ، كما اهتم بما ورا، هذه الحياة من حياة أخرى وما فيها من ثواب وعقاب ، قال

تعالى : « يومئد يصدر الناس اشتاتا ليروا اعمالهم ، فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ، ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره » •

أما محاسن الآداب ومكارم الاخلاق فقد عنى بها الاسلام عناية شديدة وطلب الى المسلمين أن يتخلقوا بأخلاقها ويخالطوا النساس بأحسنها وأجملها وأن يكونوا جميعا أمثلة حية وصورا ناطقسسة بالعدل والاحسان والوفاء بالعهد والصبر في الشدائد والعفو عند المغفرة ، وما الى ذلك من الخصال الجليلة ، وهذا النمط العالى من التهذيب الكامل والادب السامى لا يمكن أن يتناقض بحال مع العقل لانه هو عين الفطرة السليمسة ،

وأما ثالث الشعب: وهى الاعمال المتعلقة بأفعال المكلفين فقد شرع الاسلام منها ما كان خير مظهر من مظاهر الانقياد لله تعالى وأكفل وسيلة لمساعدة الفقراء والمعوزين والترفيه عنهم، والمساهمة في مصالح المسلمين العامة ، والعيام بأعباء ما تتطلبه حالة الجماعة ، فلا غرو ان الاسلام في كل ناحية من هذه النواحي الاساسية الشلاث قد أتي بأرقى النظم ورسم أعلى المثل ووضع خير الاسس موافقة لطبيعة العمران وروح الاجتماع وهذا أيضا لا يمكن أن يتناقض بحال مع العقل لانه يتماشي مع الفطرة السليمة ، والله سبحانه وتعمال يقول: « فمن اتبع هداى فلا يضل ولا يشقى » ، وقد أحيطت كسل المعاملات في الاسلام برباط أخلاقي من العدل والتيسير والرحمة ودخع أسباب التشاحن والبغض وربط أفراد المجتمع برباط المحبة والتعاون على البر والتقوى ، لا على الاثم والعدوان .

ولجميع هذه الاعتبارات المتعددة اعتبر العقل من المصالح الضرورية في الاسلام تلك المصالح التي لا يستقيم عمران الكون وازدهاره ورقيه الا بها ، فكان حفظ العقل ثالث المقاصد الضرورية التي عناها الشارع بعد حفظ الدين والنفس ، ولذلك أوجب علينا تنميته بالتمرينوالتفكير الصحيح وصقله بالتوجيه السليم حتى تتكون له قوة التمييز بين الحق والباطل ، وقوة التغريق بين الحسن والقبيع، كما أوجب علينا من ناحية أخرى حمايته من كل ما يدخل عليه خلسلا في سيره أو اضطرابا في عمله ، لذلك حرمت الشريعة شرب الخمر وتعاطى المخدرات وبيمها وترويجها لان الخمر مذهب للمقل ، محطم لالله التمييز عند الانسان .

ر .. . سبعه ال الدين يعتمد على العقسل الصبحيسع في جميسم أحكامه وتوجيهاته ، بل هو يفتح أمام العقل آفاقا بعيدة للتطليع والاستطلاع ، ويكشف له جوانب الحياة للبحث والدرس ، ويدفعه دفعا الى التجديد والابتكار ، فهل يسوغ لنا بعد ذلك أن نعتبس أن الاسلام دين جامد كبقية الاديان ؟ وهل يصبح بعد ذلك أن نشك في كونه يستطيع أن يساير التطور البشرى وانه يساير كل ما يحقق سعادة الانسان وكرامته، وانه لا يعرقل سير تقدمه، لان من خصائص هذا الدين الدعوة الى كل ما يحقق سعادة الانسان وكرامته ليتبوأ مركز خلافة الله في الارض ، ومع الاسف الشديد فان كتسيرا من شبابنا من طلاب الجامعات او من غيرهم الذين أغشتهم حضارة الغرب وتقدمه الصناعي والمادي وفكروا في التخلص من رواسب الماضي أصبحوا يتساءلون : هل ان الشريعة الاسلامية تستطيع أن تـواجه تيار التقدم المادي في عصرنا الحاضر ؟ هل انها شريعة الحياة تستطيع أن تحقق للانسان سعادته في الدنيا كما وعدته بسعسادة الآخرة ؟ أو بالاحرى هل الاسلام قابل للتطور والتجديد ؟ ما دمنا نرى ان الحياة قد تطورت في جميع مظاهرها وان رواسب العهد الماضي قد أخذت تتقلص شيئا فشيئا ، وهنا يجب على كل رجال الفكسر الاسلامي ألا يبقوا متفرجين ، فعليهم أن يعالجوا المشكل من أساسه، ويواجهوا هذا الخطر بما يستحقه من عناية وحكمة ، لأن التطور سنة من سنن الله تعالى ، وهو قانون من قوانين الحياة التي لا مفر منها والتي تجرى علينا وان لم نرد ، فالخير ان نريد هــذا ونعمل لــه جادين ، وان نوضح ضوابط التطور في الاسلام وأماكن التجديد منه حتى نمنع عبث العابثين ونقطع دابر المفسدين ، فالتطور في التشريع هو حركة الانسان المستنير القادر على ابتكار أحكام لحوادث جديدة ملائمة والظروف التي تمر بتطور الزمان مستندا الى كتاب الله وسنة رسوله ومبادى. الاسلام العامة ، وهو ما سماه الفقهاء من قبل: «الاجتهاد» وهو الموضوع الذي حلله بعض المحاضس ين من قبلي ، فليس التطور اذن هو تغيير الدين ، أو التحول عن مبادئه وأهدافه القارة ، أو التبعية لجميع التيارات الفكرية أو المادية ، أو الذهاب مع الاهواء والشهوات ، لان هذا لا يسمى تطورا أو تجديدا بل يسمى هدما وتحللا وتفككا وذوبانا ، وموتا والحادا ، واذا كانت الاحسـزاب السياسية والمذاهب الاجتماعية الكبرى الموجودة في العصر الماضر لا تقبل التحول عن الاهداف والمبادى التي رسمتها لنفسها ، ولا تبيح لأى شخص من أتباعها الانفلات عما يسمونه دستور الحرزب ، ويعدون كل من تحدثه نفسه بمخالفة بعض فصوله أو مبادئه بمنحرفا أو منهدما أو مهدما ، وتعقد له المجالس التأديبية مع العلم أن كل ما في هذه الدساتير موضوع من طرف عقول خاصة متأثرة بالزمان والمكان والظروف والتيارات ، وكيف يسوغ لنا أن نبيح لمن لم يدرس الاسلام أن يتطاول علينا ؟ ولمن لا يشم له رائحة أن ينتقده أو ينتصب له خصما أو معارضا تحت ستار حرية الفكر ودعوة التطور والتجديد ومحاكمة العقل ، فيجب أن نتفق أولا لا في هذا المستوى والتجديد ومحاكمة العقل ، فيجب أن نتفق أولا لا في هذا المستوى في المستوى الادارى والحكومي ، على أن احترام الدين أمر واجب لانه عقيدتنا وشريعتنا فلا يجوز فيه الا من كان عارفا به ، عالما بأحكامه ومبادئه ، مدركا لأحكامه الصريحة الواضحة التي دلت عليها نصوص القرآن والسنة ، والاحكام الاجتهادية المبنية على علة متبدلة أو عرف متغير أو تحقيق مصلحة او دفع مفسد ،

فميدان التطور والتجديد لا يمكن أن يتناول كل ما جاءت به الشريعة الاسلامية من مبادى، وأحكام ، لان العقيدة مثلا وهي قائمة على العقل لا مجال للتطور فيها اذ هي مؤسسة على مبادي. ثابتة ، وحقائق لا تقبل التغيير والتبديل بحال ٠ الايمان بوحدانية اللسه مثلا مبدأ أصيل وحقيقة يقينية لا مجال لتغييرها ، والعبادات كذلك كلها قربات لله تعالى ، وقد حدد الله بواسطة الوحى وعمل النسبى (ص) الطرق التي يرتضيها من المسلمين في تقربهم اليه ، فتغييرها يعتبر خروجا عما رسمه سبحانه من الطرق الخاصة التي ارتضاها لعباده ، أما أحكام المعاملات والإحكام الدستورية فأن مجال الاجتهاد فيها مفتوح فيما لا نص فيه لان الوقائع والحوادث لا تنحصر ، والادلة التي وردت في الكتاب والسنة أو نص عليها العلماء منحصرة، وأما تقرير حكم الله فيما سيحدث من المسائل لا يمكن أن يبت فيه الا اولوا العلم من المسلمين ، المخلصون في دينهم ، الذين يعملون على أن تكون شريعة الله حاكمة لا محكومة ، وموجهة لا موجهـــة ، وهادية لا مهدية ، والله تعالى يقول : « فلا وربك لا يؤمنسون حستى يحكموك فيها شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجا مها قضيت ويسلموا تسليما »، ومجال هذا العمل الفسيح الذي بقي أمسامنا يحتاج بدون شك الى استخدام قوة المقل التي وهبها الله لنا فنكون بالاعتماد عليها ناظرين كما أمرنا الشارع باحثين في الاحكام ومناطها ونصوص ومجالات تطبيقها ، والمستحدثات وما يليق بنا في دستور الشريعة الاسلامية من وجهات النظر التي تحقيق مصلحة الامسة الاسلامية وتدرأ المفاسد عنها ، وليطمئن شبابنا فاننا لسنا مسن يقول بغلق باب الاجتهاد ما دمنا قد قررنا أن الاسلام يدعو الى العقل واعمال الفكر فان باب الاجتهاد مفتوح على مصراعيه ، وشريعسة الاسلام متطورة ، والذي أعتقده ان الاجتهاد اليوم أيسر منه فيسي القرآن الكريم ، ونشرت الكتب بين الناس ، وأصبحت في متناول القرآن الكريم ، ونشرت الكتب بين الناس ، وأصبحت في متناول وقطع مسافات لجمع الحديث وروايته أو الرجوع الى القبائل العربية وقطع مسافات لجمع الحديث وروايته أو الرجوع الى القبائل العربية لفهم لفظة أو تصحيح اعراب بما نملكه من امكانيات ثقافة اليوم لقلنا من غير شك ان الفقيه اليوم أقدر على الاجتهاد مما مسفى ،

وانواقع أيها الشباب أن باب الاجتهاد لم ينغلق ولكن الهسة العلمية فقدت وزهد الناس فى التبحر فى هذه العلوم ، وفقد العالم القادر على غوص غمار التشريع الاسلامى ، وهذا هو الذى دفئع ابن قيم الجوزية والمراغى الى القول بأن الاجتهاد يتجزأ وهو الذى دعا اليه علامتنا الشيخ الطاهر بن عاشور فى كتابه «المقاصد الشرعية» منذ ما يزيد عن أربعين سنة وسماه «الاجتهاد الجماعى» لان ما اتسم به هذا العصر من الاختصاص يدفعنا على أن ينكب جماعة من العلماء الثقاة يكمل اختصاص كل واحد منهم اختصاص الآخرين وينكبوا على المسائل المستحدثة دراسة وتتبعا واستنباطا ، وهذا يستجيب فى نظرى لمطالب الحياة والتطور السريع الذى يجرى فيه العسالم الاسلامى اليوم ، وهذا تقريبا هو ما يقوم به مجمع البحوث الاسلامية بالازهر الشريف منذ ست سنوات تقريبا فقد أفتى هذا المجمع فى عدة مسائل كالتامين ورؤية الهلال وتوحيد الشهور ، وهو نفس المبدأ الذى حاولته دولة ماليزيا فى مؤتمرها الاسلامى الدولى الذى انعقد فى السنة الماضية فى مدينة كوالا لمبور ، ا

التي ستخرج هذا النوع من العلماء ، وينقصنا اخبار النخبة على هــذا النوع من التعليم ، وتحمس الحكومات الاسلامية للعمل بالتشريب الاسلامي حتى يكون دين الدولة في الحياة وفي الخارج، وفي اعتقادى ان هذا اللقاء وأمثاله من اللقاءات في البلدان الاسلاميسسة الاخرى سيعمل من غير شك على ازالة الشبهات أمام الشبكاب، وسيدفعهم حتما الى مراجعة موقفهم من التفكير الاسلامي ، ومستقبل الحضارة الاسلامية ، فعلى الحكومات الاسلامية أن تراجع اختياراتها فى الثقافة والتعليم حول البرامج الدينية من المدرسة الابتدائية الى الجامعة ، وحول المربى والواعظ وامام الجمعة والاذاعة ، والتلفزة ، والمسرح ، والسينما ، والنوادي ، والملتقيات وكل وسائل الإعلام لان كل هذه الاشياء مجتمعة تكون المجتمع الاسلامي في نظري وان كل انحلال او انحراف في أي عنصر من هذه العناصر يكون له أثسره من قريب أو بعيد في مستقبل تفكيرنا ، فاذا استطاعت أي حكومة اسلامية أن تتحكم في اختياراتها حسب مبادىء الاسلام الصحيسح نكون قد حققنا بهذا اللقاء خطوة ايجابية موفقة في تصحيح التفكير الاسلامي وتركيز الثقافة الاسلامية •

والسلام عليكم ورحمة الله .

## اللغــة العربيــة في جنـوب شرق آسيـا

الاستاذ معمد العربى دماغ العتروس سفير الجزائر في يوغوسلافيا

#### بسسم الله الرحمن الرحيم

سيدى الاخ الوزير أيها الضيوف المحترمون أيها الاساتذة الاجلاء أيها الاخوة الاحباء

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ٠

انى حقيقة وصدقا أشعر بعزيد من الفرحة والابتهاج لحضورى هذا الملتقى الرابع للتعريف بالفكر الاسلامى اذ لم تتع لى الفرصة في السنوات السابقة لحضور مثل هذه الاجتماعات ولم أتمكن ممن متابعة أعمالها والنتائج الطيبة التى كانت تسفر عنها دائما ، الا أن أصداء هذا المؤتمر وهنه الكلمات كانت تصلنا الى جنوب شرقى آسيا ، وكانت هذه الكلمات والقضايا التى تطرح تهم كذلك وأحيانا بالدرجة الاولى اخواننا في العقيدة وفي الثقافة وفي الحضارة هناك في جنوبي شرقى آسيا وهم يعدون كما تعلمون لا بعشرات المماليدين بل بمآت الملايين ، ويخيل الى أن هذا المؤتمر الرابع اكتسى صبغة تميزه عن سابقيه ، والدليل على ذلك ان الكلمات التى قيلت والقضايا التى أثيرت لاسيما ما جاء منها في كلمة الاخ الفاضل الوزير ، تلك الكلمة التى أقل ما يقال فيها انها نقلت حبة القلوب وأطربت المسامع، وجعلتنا نشعر شعورا عميقا بأن ثورتنا المظفرة لا زالت تسمير في طريقها السوى متجهة نحو تحقيق أهدافها العاجلة والآجلة ، حفاظا منها على القيم التي جعلتها تنتصر ، ايمانا بقيادة هذه الثورة الرشيدة منها على القيم التي جعلتها تنتصر ، ايمانا بقيادة هذه الثورة الرشيدة

<sup>(\*)</sup>محاضرة القاها في الملتقى الرابع للتعرف على الفكر الاسلامي المنعقد بقسنطينة في 17/8 جمادي الثانية 1390 هـ ــ 19/10 اوت 1970 م٠

وبعد هذا أحاول على حد تعبير اخواني المشارقة ، (أحاول على الماشي) يعني من دون أن يستعد الإنسان او يتهي. أو أن يقوم بعملية تجميع لعناصر الموضوع ، ولكن لا أعتقد بأن مؤتمرا مثل هذا يعنى بالتعريف بالفكر الاسلامي لا يخوض ولو بطريقة مختصرة في وضم الوجه الثاني من هذه العملة الذهبية ، الوجه الناني للفكر الاسلامي والاسلام ، أعنى به اللغة العربية ، وانا اذ أحاول أن أبذل جهـدا متواضعا لاحدثكم اليوم بعض الشيء عن مكانة لغة الضاد في جنوب شرقى آسيا اذ أحاول أن أعمل هذا ، فبغيتى أن يدرك اخواننا العرب في المشرق وفي المغرب مدى ما قام به وما بذل في سبيله اخـوان لنا في العقيدة اخوان لنا في الايمان عبر القرون وعبر الاجيال فسي الحفاظ على لغة القرآن وأنا طبعا في حديثي عن جنوب شرقى آسيا وانتم تعلمون أن جنوب شرقى آسيا هو اصطلاح غربي أطلق على البلدان التي تمتد من باكستان غربا الى زلندا الجديدة شرقا ويشمل باكستان الغربية ، والهند ، وباكستان الشرقية ، وبورمة وسيلان وتايلانه وماليزية والهنه واندونيسيا والفليبين واستراليا ونيوز يلانده ، وهناك مثل الامريكان من يضيفوا اليها حتى اليابان ٠

ففى هنه الرقعة المعتدة على آلاف من الاميال توجد هناك أمكنة تعيش فيها اللغة العربية ولها مكانتها ولها قدسيتها ، وذلك لانها لغة الاسلام اللغة العربية هى كما تعلمون ، والاسلام فى ظنى أمران جميلان حسب المشاهدة والاختبار ، ظل كل منهما عبر القسرون والاجيال يناغم الآخر ويستصحبه بل يستلزمه ولا غرابة فى ذلك ، لو لم يكن هناك قرآن ولم يكن مثلما قال عصيلة الشيخ أمس بالليل مستشهدا بان الله سبحانه وتعالى تكفل بأن يحفظ الى يوم الدين ما نزله على رسوله الامين اذ يقول : « انا نحن نزلنا اللكر وانا لله لحافظ و »

اذن فبالرغم من الكوارث ومن المهالك التى حلت بالمسلمين من أواخر القرن الخامس عشر الى أن أهل فجر الاستقلال بعد الحرب العالمية الثانية بالرغم من كل هذا فالعربية والاسلام بقيا على قيد

الحياه وبراهما اليوم يتمتعال بمنزله مرموقه دلك بال الحلومات والدول والاستر حسب نظرية ابن خلدون والكندي وغيره من علماء الاجتماع أو المؤرخين تزول الا أن كلمة الله (القرآن) باق حي لايموت. ولا يخالني أغلو في حديثي هذا ، وقد أجد سندا مؤيدا لما أقوله الآن وأجمع حوله بحضور عالمين فاضلين من علماء السام أتيح لهما زيارة أندونيسيا ، وجنوب شرقى آسيا ومنها فضيلة مفتى الديار الشامية الذى منع وكان شرفا له ولنا ولجميع المسلمين دكوراه فخرية في حفل بهيح في جامعة اسلامية من ضواحي جاكارتا، لعد شاهد فضيله مثلما شاهدت أنا أن دين الاسلام هناك قسوى ، وان العربية قد بسنلذ الانسان ويستمتع بسماعها في كل مكان من جنوب شرفي آسيا لاسيما في ماليزية وفي اندونيسيا ، ومكانة اللغة العربية بما أنها لغة القرآن مكانة يشار اليها بالبنان بالرغم من أن هذه البلاد ذات ثفافة عريقة وذات حضارة مؤثلية وذات لغة قيائمة بذائها لغة انتصرت بعد أن انتصرت البلاد على المستعمر الدخيل وأصبحت لغة المدرسة ولغة الجيش ولغة الحكومة ولغة الادارة ولغة الجامعات الى غير ذلك ، هي اللغة الملاوية التي بحكم اعتناق الملويين والاندنسيين وكلهم من أصل ملوى بحكم اعتناقهم للاسلام فلغتهم تحوى العديد من الالفاظ العربية من الولاية ودائرة الى استراحة الى منفعة الى كرسى الى مائدة الى غير ذلك بصرف النظر عن المفسردات والالفاط الدبنية وغير ذلك ، وقد ينسائل سائل عند ما نشاهد مدى حماس اخواننا سوا. كانوا من جنوب الفيلبين في جزيرة (مندوناو) الني يسكنها ما بناهز الاربعة ملايين من المسلمين أو من ماليزيا أو من اندونیسیا او من باکستان او غیر ذلك عند ما یری حماسهسسم واندفاعهم للدفاع عن اللغة العربية ، ومحاولة جعلها لغة عالمية ولغة دولية ، قد يتساءل المرء أو يتساءل العربي لماذا هذا الحماس وهذا الاندفاع لجعل اللغة العربية لغة رسمية في هيئة الامم المتحدة أو في هيئة البريد العالمي ، في منظمة الصحة العالمية، أو في اليونيسكو خاصة ، ولعلكم تتذكرون بانه بناء على مبادرة جزائرية ، مبادرة قام بها وزير تربيتنا السابق ، الدكتور أحمد طالب اذ تقدم باقتراح ، بمجرد انضمام الجزائر الى هيئة اليونيسكو بجعل اللغة العربية لغة رسمية فصودق على هذا الاقتراح ـ وأكثر الذين تولوا الدفاع عنه

باستماتة وصدق واخلاص ليسوا هم العرب اذا ما رجعتم الى الكلمات التى قيلت فى تلك المناسبة ، بل هم الفرس ، هم ممثلوا الباكسنان هم بالخصوص ممثلوا اندونيسيا وماليزيا .

فهؤلاء الناس مؤمنون ايمانا لا يرقى اليه الشك بحكم اسلامهم وما داموا مسلمين فهم لا يتصبورون الوجود الا مبنيا على مفاهيم الاسلام ولا يمكن بأى وجه من الوجوه مهما كانت حضارتهم السالفة وكنوز تراثهم وغير ذلك ، لا يمكن أن يستمروا أو يصبروا أن يروا الاسلام وتعاليم الاسلام تتوطد وتترسخ ونينع من دون أن يكون هناك لسان عربى مبين ، وهم اذ يفعلون هذا لا يععلونه بصورة ذاتيسة ، بل يقومون به عن وعى وبصيرة وارادة اعتفادا منهم أن الحضارة العربية الاسلامية التى ينتمون اليها ، والبي هم من حملتها اذا ملا أرادوها أن تنتصر وتحتل مكاننها في العالم من جديد بعد ان حاول المستعمرون وحاولت السبطرة الغربية في شنى صورها وأشكالها أن تجنثها من الاصول ، هم يعنفدون اعتفادا جازما بأن دفاعهم عن اللغة العربية وأعمالهم المخلصة في سبيل احيائها هو عمل شريف بغبة احياء الحضارة والثقافة العربية الاسلامية .

فد بظن ظان بمراجعته للناريخ أن العرب لاسيما الحضارمة الذين نشروا الاسلام هناك والعربية ، يظن ظان بانهم عند ما حلت بهم الكارنة وغزاهم البر تغاليون والاسبان ، وغزو البر تغال والاسبان كما تعلمون ما هى الا عملية صليبية جديدة ، كانت تسرمى الى الفيام بحركة النفاف استراتيجية حول الجناح الاسيوى من الدولة الاسلامية وانكم تذكرون جيدا وهذا لم يكتبه عرب ولا مسلمون بل كتبه من لا يكن كنيرا من العطف على الاسلام ، منل الهندوس وغير ذلك ، تذكرون بأن أول ما احتل البر تغاليون شبه جزيرة (ملقة) أول عمل أقدموا عليه هو جمع كل من هناك له نسب بالعرب وأجهزوا عليهم أقدموا عليه هو جمع كل من هناك له نسب بالعرب وأجهزوا عليهم ولكن قتلوا الإجسام وأفنوا الرجال ولكن الغرسة المباركة التي غرسها هؤلاء ومنهم من أجدادنا من سافر بالرغم من المخاطر من المغرب ومن همؤلاء ومنهم من المنعن عبد العسزيسز المنفربي الذي نزل في سنة 1272 معلى الشبط الغربي من جسزيسرة (ملقة) وهو أول من نشر الاسلام ، والآن فعاذا تراه والبذور التي

زرعها لازالت الى يومنا هذا تأتى أكلها ، وما الرويح الاسلامية والعقيدة الاسلامية بالرغم مما أصابها وبالرغم مما ذاقت وبالرغم من كل ما شوه بعض جوانبها لازالت هناك حية ولازالت هناك تعمل وهذا ما يفسر لنا حب حؤلاء المسلمين من غير العرب للغة العربية لانها لغيب الاسلام ولانها لغة القرآن .

فاللغة كما تعلمون أن لم تكن لغة حضارة ولغة ثقافة ولغة فلسغة فاقت الفلسفة التي كانت متطورة جدا قبل الاسلام مثل الفلسفية الهندية والبوذية وغير ذلك ، ولكن صفاء التعاليم الاسلامية ونقاءها ووقعها في النفوس في أول الاستماع اليها جعلت كل الفلسفسات أو تلك المذاهب تنسزوى وتعتزل لانها لا تقوى على مواجهة الاسلام وتعاليم الاسلام وروح الاسلام وزكاء الاسلام وصفاء الاسلام وعطاء الاسلام لان الاسلام والمسلم المتشبع بروح الاسلام علة وجوده العطاء، فهذا كله يفسر لنا لماذا المالزيين ولماذا الاندونيسيين وغيرهم ولماذا حتى أهل الفيلبين في الجنوب بالرغم من أنهم ولريما هم أبعد الناس شيئا ما عن التعاليم الاسلامية السليمة بالرغم من الكوارث ومن الاستعمار الاسباني وتذكرون أن الفلين كانت كلها مسلمة وأن حل بها الاسبان ، واما كل الجزر بما في ذلك جزيرة (لوزن) وهي أعلى وفي المنتهى الشمالي وكانت بوصول الاسبان سنة 1572 م كلها مسلمة بفضل ما يسمى بالاخوة السبعة ، وهم ليسوا بأخوة من صلب واحد أو من أم واحدة ، أو من أب واحد ، وانما كانوا اخوة في الدين وفي العقيدة الاسلامية ٠٠٠ الى ان وصلوا الى تلك الشطوط وراحوا بسيرتهم وبتعبدهم وبمحاولتهم ، فهم الناس وبتقواهم وبجهودهم فراحوا يعملون على نشر الاسلام ، وهم نشروا الاسلام في أواخس القرن الرابع عشر على ما أذكر ان لم تخنى ذاكرنى ، فهم يحبــون ويجلون العربية ويدافعون عنهاء ويطالبون حكومتهم بأن يكون لهم شيخ من الشيوخ يعنى وسيناتوره في حكومة مانيلا من الجنوب من مندوناو ، ويطالبون دائما حكوماتهم بأن تؤيد القضايا العربية ، ولا اكشف لكم سرا أو أطلعكم على شئ جديد اذا ما قلت لكم ، فبعسه الهزية التي علت بنا في حزيران 1967 م مناك آلاف من النطوعة سجلوا انعسم وارادوا أن يسافروا للقنال ، لا دفاعا عم عرق ا عيم ولا: • فاعا عن الاسلام وعن عالمبيه ، فكل مؤلا. الناس مينه! 192

للدفاع عن الوطن ولكن يعتقدون بأن مصالحهم ومصيرهم مربط ارساطا عضويا بالاسلام والمسلمين ، لا كأفراد مثلما قال لى أحسد الاسيويين المسلمين المتصلعين في اللغة العربية ، لا تطننا أيها السمير بأننا نحب اللغة العربية لانها لغة أبي جهل ولكن نحب العربية ونعدسها ونموت دونها لانها لغة محمد ولغة سلمان الفارسي ولغة بلال ونموت دونها لانها لغة محمد ولغة سلمان الفارسي ولغة بلال

L'UNIVERSALISME هدا هو الســـر وهنا عالمية الاسلام حسيما شاهدت وحسيما خيرت وريما بوحد من الافاضل ومن العلماء من أعرف وأدرى منى بالاسلام واننشاره وغير ذلك ، أعرف وأدرى بكبر ، وربما كذلك قد توصلوا الى نفس النتيجة التي توصلت اليها أما بحهد متواضع ، فأقول كل هذا لا لألقى عليكم درسا حاشا ماعدا الله، فأنا أعرفكم فأنا أولى بأن أتلقى عليكم كنيرا من الدروس ويعلمني كنبرا من الاشبياء أحهلها جهلا ناما ، وقد تعلمت زبادة على السشيء الصئيل الذي تعلمه من الفقه المالكي أن اخواننا هناك على مذهب محمد بن ادر بس الشافعي الدي فال رضى الله عنه كلما تعلمت ازددت علما يحهل ، فاحواني ، أقول لهذا ولريما لحاجه في نفس يعقبوب ، أفوله لايني جزائري فنحن عرب وعند ما نفول عرب عندنا فهو مسلم بالصبرورة ، وعامينا إلى أمد فريب جدا لا تفرق بين العربي والمسلم عند ما يأني أي أحد بعمل لا بليني يقول «هم ليسوا عرب أم كيف؟ » تعنى «اليسوا مسلمن ؟» فحبهم هذا للعربية لانهم يؤمنون ومنمكنون منها كل النمكن وبندلون جهودا حبارة لتعلمها الى جانب لغنهم ، لانها لعة الحضارة ، ولغه النصبة ، ولغة الفلسفة وغير ذلك ، وكسر منهم تعلم عند ما يتحدث ويسفل من لغبه إلى اللغة العربيه ، هم مبلمن قال في حقهم الجاحط عند ما نصدى للحديث عن أحد الائمة والعلماء في فارس في وفت من الاوفات وكان يلقي دروسه بالعربية وبالفارسية . و بنيفل من هذه الى بلك ، ومن بلك الى هده حبى كان لا بدرى بسأى لسان هو أبيل ، فحقيقه تحد هناك من اختواننا غير المسرب ومس الاسبويين بصرف النطر عن من هم مولدون ومن أصل عربي من في قدرته وفي المكانه أن يعلمنا لغننا ، ولا يشك في صلاحينها اطلافا أن تكون لعة العلم ، ولعة الحضارة ، ولغة النقافة والتكنولوجية ، أو القلسفة والعلوم والتشريع وغير ذلك ، لا يخامره شك مثلمسا المين ـ والعياد بالله ـ كنيرا من احواننا وهم بنتسبون الى العربية،

وأنا أقول مثلما قال أحد المصلحين أعتقد أنه الامام محمد عبده رضى الله عنيه قال: أرز، ما يبلى به الاسلام هم المنتسبون اليه ، وأزء ما يصيب العربية في كثير من الاحيان هو بسبب المنتسبين اليها .

فاللغة العربية بحكم الاسلام كما قلت لكم أيها السادة والسيدات أيها الاحباء لها مكانتها ولها مركزها، وقد يجد الانسان في أصغر قرية من قرى أندونيسيا وماليزيا من يجيد قراءة القرآن أو شيء من الفقه ، بل كذلك من يجيد اللغة العربية ويتكلمها وكثير منهم من يكتب بها نثرا وشعرا ، ويتلهفون الى ما يصدر من العالم العربي ، وأنسا أذكر جيدا بأننى أوزع في نطاق المطبوعات التي تصلني من بلدى كالمجاهد الثقامى ومجلة القبس كعدد محدود وكلما وصلت الى احد عرفها الى الآخرين ، وتهاطلت على سفارتنا عشرات الرسائل تطلب أن نزودهم بهذه المجلات ، وبهذه المطبوعات العربية حتى نكون على صلة ، ونكون على بينة من التطور العلمي والعقلي وغير ذلك ، وهندا دليل على مدى اهتمامهم باللغة العربية ، وانكم مثلما شاهدتم يافضيلة مفتى الديار الشامية انه بالرغم من وجود اختلافات سياسية فالشيء الدائم السرمدى الذى لا بمكن لأى أحد أن يفرط فيه هو صلة الاسلام والعربية ، وان كثيرا من الاسر والعائلات يتجشمون صعابا ومتاعب كندة ليعلموا أبناءهم العربية وليرسلوهم سواء إلى القماهرة أو إلى المدينة المنورة ، او الى بيداد ، وأعتقد أن دور ومسؤوليات الحكومات المدينة المنورة ، أو الى بغداد ، وأعتقد ان دور ومسؤوليات الحكومات عن تطوير وعن تدعيم هذه العلاقات لانها هي الدائمة ، أما الحكومات أما الاتجاهات فهي نزول أو تتحور أو نتغير، ومن مصلحتنا نحن العرب وانتصار العربية والاسلام في تلك الربوع على أيدي عشرات ومثسات الملايين هو بلا شك انتصار نبع من معنى ، وبالنسبة لاخسوانسا الجزائريين أريد أن أروى لكم رواية لانكم أنتم مثل الذين يقولون في الشرق أو غير ذلك «اذا اردت أن تتعلم الغرنسية روح الى الجزائر» نعم نحن نعرف الفرنسية بحكم ظروف كثيرة ، نعرف الفرنسيسة تخاصمنا بها وجادلنا بها ودافعنا بها عن انفسنا ، ومن عرف لغة قوم أمن شرهم ، وأنا كذلك طبعاً من انصار اللغة العربية ومن المنتصرين اليها بدون تحفظ ، هذا الحديث معروف جدا ، وكالاخ الوزير طبعا والحمد لله أن الرئيس الذي أعطى للغة العربية ووفى لها حقها ولانها

مطلب شعبى ومن أعز أماني أمتنا وشعبنا ، فبالرغم من هذا كما قلت لكم باننى أنتصر اليها فأنا كذلك من دعاة معرفة اللغات الاخسرى لا الفرنسية وحدها بل الانجليزية وغير ذلك ، وتعلمون أن الفرنسي مثل الجزائري الذي لا يعرف سوى الفرنسية ، أو التونسي أو المغربي المتوسط وجاء الى لبنان ومر على سوريا ووصل الى العراق ، فبحكم معرفته للفرنسية وحدها يصير أميا أوتوماتيكيا أميا باتم معنى الكلمة فالفرنسيون أنفسهم مضطرون الى أن يتعلموا اللغة الانجليسزية أو لغات أهل تلك البلاد حتى يتمكنوا من التفاهم أو من الدفاع عسسن مصالحهم ، أو من بث دعاياتهم وغير ذلك ، وليس أدل على هذا قبل سنتين كان (طبعا فرنسا بالنسبة لنا دولة أوروبية ولها من الامكانيات مالم يتسن لأي بلد عربي آخر) فالي جانب سفارتها هنا كانت عندها مركز ثقافي فرنسي ، كان عندها مركز ثقافي ، فهم يدعون الناس ويعطون المنح ويعرضون أفلاما ومغريات كثيرة ،ولكن ليس هناك الا بضعة سيدات متحذلقات من الطبغة الراقية تريد أن تتفاصح بشيء من اللغة الفرنسية لانها سمعت أشياء كثيرة عنها ما عدا هذا لا تسمع للغة الفرنسية ولمن يتحدث لك بها لا نسمم لها ذكرا على الاطلاق، أما العربية فالك تستطيع أن نجد منرجما اذا أردت أن تعمل اعلانا فينرجم لك من العربية الى الالدونيسية أو الهلندية أو الالمانية أو اليابانية ، أما الفرنسية يجب أن تبحث عليه بالمجهر حتى يأتيك وتحصل عليه وفي بعض الاحيان ينساءلون : الجزائر دولة عربيــة تننمى الىالامة العربية ولغتها الرسمية الوطنية اللغة العربية فلماذا يبحثون عمن ينقل لهم من الاندونيسية والانجليزية أو الفرنسية وغير ذلك ولكن هذه الدهشة نزول عند ما نشرح ونفسر لانهم ليسوا على اطلاع بما أصابنا في مدة من الظلام والنسلط الاجنبي طولها كمسا تعلمون مائة واثنان وثلاثون عاما

قلت لكم بانه على الرغم من ان العلاقات طيبة فى العهد القديم وفى العهد الجديد ، فاللغة الفرنسية ما كان لها وزن ولا قيمة ولا يحتاجها الناس ، واذن يستغربون كيف بضيع الناس أوقالهم فى تعلم اللغة الفرنسية ، فمنذ سنة تقريبا عينوا مستشرقا مسومعروف ، والحمد لله ، فالمستشرق هذا من المستشرقين الفرنسيين ومن الاساتذة الذين لهم دراية غير قليئة باللغة العربية ، بل كسان

اسماذا للغة العربية، وهو من تلاميذ «ماسينيون» وكان هنا في الجزائر ومن المنتصرين للفضابا العربية واثبتت أفعاله ومواقفه انه يكن مودة للغة العربية ، وعلى ذكر يكنون المودة للعربية ، يخطر الى ذهنى بيت من الشعر :

#### ولا يقتل الله من دامت مودتــه والله يقتـل أهل الغـدر أحيــانا

بالفعل من الامكان استعمال اللغة العربية لغة عمل مبلما تستعمل الفرنسية والانجلبزية وغير دلك . فأنا لا أعرف شخصيا أعصاء هذه اللحمة الى كلفت وأنيط بها العمل للنظر في هذه الامور ، ولكن يخيل الى بعد شر مويرها بأنها فعلا أراد تأن تلفى باللغة العربية مسن النافذة بعد أن دخلت من الباب الواسع الى اليونيسكو ، والمعربيسة وأبناء اللغة العربية عليهم أن بدافعوا وان بحوصوا معارك للدفاع عنها ولحمل الغبر على احترامها ، ابنا لا بريد من الغير أن بحبنا لان الحياة الدولية والعلاقات بين الدول وبين البشر ليست مسألة غرام أو خصام بحن لا نربد من أحد أن بحمنا ، بل بريد الاحترام كما تحنرم الغيسر فحاءت اللحنة وأصدرت نفربرا بأن العربية تشغل عندما تنرجم مثلا ٠٠٠ واستشهدوا على صحة أفوالهم المرعومة بأن سجل الميزانية للعام الماضى للبوبيسكو المكبوب بالفرنسية والانجليزية نفلوه الى العربية وفالوا انظروا الى ما هو موجود في ثلاثمائة صفحة بالفرنسية أو في مائة وحمسة وسبعن أو ثمانين بالانجليزية لابد من ثمانمائة صفحة بالعربية \_ لا اله الا الله \_ سبحان الذي يقدر أن يجعل الحبة فية في لمح البصر ، وهؤلاء طبعا منل ماليزيا منل أندنيسيا لهسا مملين في اليونيسكو وعير ذلك ، فالحمد لله أن العرب ما سكتوا عن هذه الدسيسة على هذا الغدر باللغة العربية ، وأعتقد أنه قامت مشاورات وأعمال بين المجمع العلمي بدمشق والمجمع العلمي في الفاهرة وفي بغداد والادارة المقافية للغة العربية ، ووضعوا تقريرا هادئا لا دعامة ولا تهريح ولا سنويف ، وهذا من علامات الخير بالنسبة للتفكير العربى ، وأثبتوا فعلا بالدليل القاطع الدليل العلمي والدليل العملى بأن ما قيل في تقرير الخبرا، هو افتيات على اللغة العربية وانه اذا سلمنا بأن استعمال اللغة الانجليزية أكثر ايجازا واختصارا مسن الفرنسية ، فاللغة العربية لا من حيث الايجاز ولا من حيث التركيب

ولا من حيث البنية ولا من حيب شغل المساحة لجمله معينة معابل الفرنسية وبخير مساحتها دائما أضيق وأقل ، فكلماتها والفاضها ميل الجواهر لا تنتشر يكفيها أن تحمل حيزا ومنه تطهر وببرز ، ولا بمكن الا أن نراها كل عين ، فوضعوا نفريرا يأخذون فيه وينسون عن اللغه العربية على ما أعبقد وقالوا ثلاث فضاباً . فضية طبيعة اللغة العربية وقضية الطباعة باللغة العربية ، وفضية النرجمة والمترجمين ، طبعا بفال أن قيمة الشرائع بفيمة العائمين عليها ، وفيمة الرجمة هي مرهونة بفيمة المنرحمين ، فأي واحد فادر أن بترجم وأن ينفل ، وكل واحد فادر على أن يسنوعب معانيها ويصبها وبصوغها الصياغة اللائفة وأكبر دليل على هذا ما فاله الاستناذ مالك بن نبى يعرف هذا مسن المستشرق الانجليري «جيب» من كنابه «الانجاهات الحديدة في الاسلام، فالانسان يحار في النركيب العربي واللغة الفرآنية ، وأعلمد أنه لو جاء شكسبر وغر ذلك على أن بنفل اللغة العربية لا سيما لغه العرآن إلى اللغة الانجليزية لعجر كل العجز واستشهد بالآية الكريمة « انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون » ممال هذا المكرار « انا نحن نزلنا » بهذا التكرار ، ولم يقل نح منزلنا الذكر ففط ، فعال بأن هذا المكرار وهذه الاعادة ، من أوجه الاعجاز في العرآن الكريم « انا نعن نزلنا الذكر وانا له خافظون » وهذا البكرار له من الزنة وله من المعاني وتنبجس منه أفكار وينبجس منه شيء فربد من الحصوبة للخبال ما بعجز الانسان بالفعل وينحنى اعجابا ان لم بكن ابمانا عاما ٠

لا أعتقد أن من يجيد لغة المرآن ويعرفها وهو مسكن مسها بعجز عن ترجمة سجل ميزانبة اليونيسكو في صفحات أقل مسن الصفحات التي نشر فيها باللغات الاخرى ففندوها ودحصوها بطريقة علمية مركزة واستشهدوا بأشياء كثيرة كالطباعة مىلا وأوردوا كلمات باللغة الفرنسية وما بفابلها من الكلمات العربية لبنبي بأر الكلمات الفرنسية أطول والمساحة التي تشغلها أضيق من الفرنسية ، وتكنفي بهذا ومن ناحية الطباعة وغير ذلك ، وقالوا في حنامها ، وهذا الحنام هو التقرير الذي نبناه الاندنيسيون ، وراحوا بنداورون فيما بينهم من اندونيسيين وغير ذلك يدافعون عن النغة العربية وبريدون رفيع عقيرتهم ضد من يريد أن ينزل بها الاذي والصرر ويغمط حفها ويستمر في أجحافها وفي من نها، وأنا ما سمعت عن هذا النفرير ولاسمعت عنه

سنسكريسي وغر ذلك ، وراحوا يدافعون وبسسسهدون بفقرات مما جاء في هذا الكربر حتى بعود اليونيسكو عن غيها و بقسح المكان للغة العربية مكابها التي تستحفه عن جدارة ، لا بمكن أن يحادل فيه أحد ومن حملة ما بشروه وما علموه علبه ، وما كان حديث الناس في بيونهم وفي المساجد وغير دلك هي تلك الفقرة التي تقول : عومت هذا كله بحرح بسيجة واضحة هي أن اللغة العربية تنحو الى الاختصار في بناء كلمانها والانحار في بناء حملها» وأدا كان الامر فان هذه الجملة المركزة التي اكسبنها اللغة العربية بكلمانها وجملها حتى أصبحت حزا من طبيعنها تؤدى بالضرورة الى اختصار الزمن الذي استغرق الاستعمال الشفهي لها حديثا أو خطابة أو ترجمة مثلما تؤدى الى اختصار الزمن الذي الله اختصار الحيز الذي بسنغرق الاستعمال الكتابي لها باليد أو بالآلة الكانبة أو المطبعة وغير ذلك وهلم جرا ،

وكذلك ركزوا وأنا سمعت بأنهم أثاروا هذه الفصية مع لجننهم الوطنية في البونيسكوا حتى ببعنوا بتعليمات لمن يمثل أندونيسيا في اليونيسكو ويدافع عن اللغة العربية وعن هذا التفرير وحتى يكفوا عن الغمز واللمز ، وافتعال الاسباب لابعاد اللغة العربية عنمكانها واستشهدوا بالحصوص بهذه الفقرة الاحيرة من ذلك النقرير .

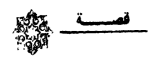
وأحرا ولعل بلك الدراسة الني جمعت بين البحد الاكادبمي والدراسة المفارنة والبطبيق العلمي بعدم الدليل الموضوعي على أن اللغة العرببة ذات كلمة موجرة البنبة وجملة مختصرة البركيب، وكبابة فصيرة الحروف وعلى أن لها من الخصائص والصيغ الاستقاقية وفي استخدام الضمائر وفي استعمال أساليب التعبير ما يفسح المجال للاختصار على نحو قد لا نستني لغيرها من اللغات، ولعلها أن لم نكن لعة أخبرال حقيقي فهي على الاقل لغة أبجاز فعلى وعلى أنها أن لم تفق غيرها من اللغات في الوفاء بالتعبير الموجز السريع قلا أقل من أن نسامنها ويقف معها على قدم المساوات وعلى أنها نبيجة لذلك كليه أصلح ما نكون لغة النرجمة بوجه عام والنرجمة الفورية بوجه خاص أملى المستوى الدولي والعالمي ، يسهد بذلك ويدل عليه خبيرة المؤتمرات الكئيرة التي عقدت في أفريقيا وآسيا واستخدمت فيها اللغة العربية لغة عمل فكانت لا نستغرق وقنا أطول من الوقت الذي

تستغرقه الترجمة الى اللغة الانجليزية أو اللغة الغرنسية ، فهذا كله طبيعي جدا بالنسبة الى لغة لا تزال الحياة تتناولها منذ مات السنين بالاستعمال للتعبير عن مطالبها العادية اليومية حديثا وحوارا وخطابا وعن أغراضها العلمية زراعة وتجارة وصناعة وسياسة، وحكما ، وحربا وسلاما وعن حاجاتها العلمية بحثا وعلما ونفلسفا وعن انشطتها الوجدانية دينا وتصوفا ، وهكذا ركزوا على هذه الكلمة التسى لفتت الانظار فعلا وكانت دليلا على حبهم وعلى تشبثهم وتمسكهم بلغة القرآن وباحياء سلطانها في العالم ، وهكذا نستطيع أن نرفع الصوت ونطالب عن ثقة واطمئنان عن ضرورة استعمال اللغة العربية لغة عمل لا في منظمة اليونيسكو وحدها بل في سائر المنظمات الدولية مؤكدين عن يقين وبرهان أنها من أصلح أن لم تكن أصلح اللغات لادا. هذه المهمة ، هذا ما ركز عليه والحمد لله ولحسن الحظ أن كانت هذه الوريقة معى استصحبتها لانه من الصعب على لان ذاكرتي بـــدات تخونني كثيرا . لان أذكد على مدى حب النفة العربية والدفاع عنها وأقول كيف هؤلاء الناس، لان لغتهم وهي لغة الجامعة ، ولغة الادارة ولغة العلم ، ولغة الجيش وغير ذلك فهي لغة أجنبية أو لغة دين عندما يريد الانسان أن يتعبد أو يعتقد بأن دعاءه يصل بطريقة أسلم أو أسرع الى الله سبحانه وتعالى ، عليه أن يدعو ويتكلم باللغة العربيـة لكن ايمانا منهم بأن أكثر من هذا فهي لغة حضارة ولغة ثقافة ، ولغة وجودها وظهورها ، واحتلالها المكان اللائق بها هو افصاح وتعبير عن مفهوم للوجود وعن معهوم للحياة والعلاقات البشربة والاجتماعية فقد أطلت عليكم كثيرا في الحديث وطبعا هذا الفضل في نشر اللغة العربية ، وفي جعلها محبوبة عند شعوب تربطنا وآياها وشائج العقيدة والثقافة والحضارة والتاريخ ، فهذه الامور كلها طبعا وهذه الاشياء التي نرى ثمارها وقد زرعها المصلحون من أجدادنا ومن سلفنا ، فبدأنا نحصد نحن ، وفي اعتقادي أن علينا وعلى قادتنا المصلحيس وعلمائنا العاملين الذين سيكون لهم اليد الطولي ولا شك في القيام بهذا العمل الشريف أن يزرعوا لمن يأتى بعدهم جزءا وفاقا .

وختاما اقول بایجاز آن شعوری والحالة مذه آن اعرب عن رجائی ولا شك رجاء الجميع والجزائريين آلا يكون اهتمامنا بالتعريف بالفكر الاسلامی فی هذا الظرف الحرج من تاريخ امتنا اقل من اهتمامنا

بالنظر الجدى في الوجه الآخر من هذه الحضارة والثقافة وهي اللغة العربية وما يكون نظرا. حائرا في متاهات المناظرات بل يكسون استفسارا تتبعه عزيمة تنبجس عنها اعمال من شانها استكمال انبعاث المجتمع الاسلامي الذي لا ينشده الشعر الجزائري وحده بل تنشده جميع المجتمعات الاسلامية التي يقدر أهلها بما لا يقل عن 600 مليون نسمة في العالم اقتناعا من هذه المجتمعات ، اقتناعا لا يرقى اليه الشك بأن قيام هذا المجتمع ولو على المدى البعيد ضرورة انسانية وحتمية تاريخية وخصوصا تلبية لنداء السواد الاعظم من البشرية في ساعة العسرة هذه وشكرا ، ،

والسلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركساتسه .



#### الكنسز ، الكنسز

معمسد نسیب نائست مسدیر المرکز الثقافی بالحرابر

کان علال رجلا ثریا یعب المال حبا سدندا و لقد طغی علبه هذا الحب وهممن علی قلبه وسیطر علی حیاته واستولی علی تفکیره وشعوره واحاسبسه وامتزج بدمانه ، حبی صار المال هدفه وامله المنشود فی هذا الوجود ، لا بفکر الا فی نکوین المروه و تکدیس الاوراق النقدیه عن طریق الربا والحرام ، و سنغل عرق العمال الکادحین و بسید بنیانه علی ضحایا البؤس زاخرمان ،



لهد كان علال مصرب الإمنال في البحل والنفير ، ونسار الله بالسان وغو لا سنمع الا لربين الدنبار ، ولا بنفاد الا للطمع شره لا نعرف الفناعة وله مفهى بشرف عليه عسو نفسته فاذا دخلية لاحظت نسبح العبكيون في كل رواناه والكراسي مرفعة بالمساميير و مروطة بالحيوط والاستلاك وغو فابع خلف الدرج نحسب وبعد في اصبابعه دور من حين لأحر ، وينفعل لايمة الاستباب ، ويستمع صياحة من الشيارع ، باره مع عمالة وباره مع الزيائن .

انه خشن الطبع غلبظ الجسم فاسى القلب شرسِ الاخلاق موسوس القلب آ الشكوك والظنون بسك في زوحته وفي أولاده لا بنق بأي انسان مهما كان ص واخلاصه ويعد في نظر علال لصا خائناً •

لىس لە صدىسى ولا قرىب ٠

ان زميله وفريسه ورفيقه مجمعون كلهم في شخص واحد في نظر علال عو الما نراه طول المهاد فانعا حول درج الدراهم لا بكاد نقارفه كانه مغروس على الكرسي مشدود الى ذلك الدرج الذي كان ملتهمه بنظرانه الجائعة ٠

أما عمال المعهى فلا بدفع لهم أحرهم الا بعد الالحاح والمعارك أحيانا , فالدارهم دخلت حزايمه فلا بعود برى النور ولا يحرج للحياة مرة أخرى فيحكم عليها بالسطول العمر ، ادا سياليه عن حاليه أحايك حالا في حزن وايكسيار .

أبا أشعى الناس فوق الارض وافقر العباد في هذا الوجود، وهو يشكو دائما الففر والعوز حنى لا يطمع فبه أحد •

غلبه الجشم واسمد به الطمع فلا بعرف الشميع ولا القناعة لا بملاً جوفه الا التر والحجيارة .

وكانت عصابة البشالين سرصد علال وسصب له الكمائن في كل مرة ٠

وكان رئيس هذه العصابه من أمهر السمالين في العاصمه وأخطرهم بحتال كـــ الحيل للاستبلاء على بروه علال ولكن علال بنفلت من قبضة البشمالين في كل مرة ويت من خطرهم ويخرج من الورطة ظافرا منتصرا وتفتيل العصابة ونخبب آمالها •

وتعجب النشالون من أمر هذا الرجل ، وعندما بنسوا من الوصول الى نروة علا قال رئبس العصابه لرفقائه ·

مستحبل أن نصل الى أهدافنا ونحصل على أدنى شيء من مال علال بهذه الطرية العقبمـــة ·

لقد فشلب حميع الحيل والمحاولات ، فلم بين لنا سوى تجربه واحده وصاح رفقاؤه حميعيا :

ما هي النجريسية ؟

وفال لهم . نفوا انبا لا تحصل على نروة علال الا عن طريق السنجر والشنعودة • فالوا كبف دلك ؟

قال لهم: بجب علما أن مدرب أساسع على المكلم باللهجه المغربية واسمعمال معض الرموز السحرية وبعرف أسماء العفافير والبحور ونرسيل اللحمه ويريدي الفشاشيب وبيزي بزي المعارية ونبظاهر بأبيا حثنا من فاس أو مراكش، يم يذهب إلى علال .

والفق النسالون على هذه الخطة ويدربوا على يتقيدعا ٠

وها عم النسالون في مفهى علال وعم في ري المغاربة بتحديون باللهجة المغربية ، وعم بسالون عن علال بم تقدموا الله وهو قابع خلف الدرج كعادية وسالة رئيس العصابة وقال له :

أب هو علال صاحب الكبر با مولاي ؟

وبار علال في وجهه وقال ليه

احسرح من هنا .

وأحانه النشال: تهدو، وتروده تلنمس منه العدر ٠

. عقوا با مولاى لا تغضب ولا بقلق أهدأ بقسك ولا برهق أعصابك بعن منعونون اللك من مدينة فاس .

كم تحملنا من أنعاب ومساق من أحلك با مولاى لتستخرج لك الكنز وتغنيك اذا أعناك الله با مولاى وتصنيح في أفرب وقت من الاثرياء الكيار فوق هذه الارض بعد ما كنت من أفقر الناس لن تعود بعد ذلك علال صاحب المفهى بل تصنيح علال صاحب الكنيز ساحب الذهب الوهاج والجواهر التمينة .

واندهش علال من هذا الحبر العجيب وقال له .

اقترب منى واحفض صوتك حتى لا بسمك أحد

وتقدم الله النشال وفال له:

ادن أنب علال ؟ وقال له :

ىعىسىم •

سكن في حي الانبار .

نعــــم ٠

سارغ الفسلان .

ىعــــــم ٠

رفسم كسسذا ٠٠٠

نعـــــم

فىلا كىسىذا ٠٠٠

ىعـــــــم

فيها جديفه و ٠٠٠

ىعىسىسىم •

من أخبرك بهذا ال سلمى ، والنسم اللشال النسامة النصر والفرح وأخرج الكتاب من المحفظة وقال له :

هذا با مولاي الذي أخبرني عنك ودلني على الكنز ٠

ثم خرج اليهم علال وصافحهم ورحب بهم ، فقادهم الى احدى زوايا المقهى وتداوروا هناك على المنضدة لمراصلوا حديهم في سر وكنمان حنى لا بسمع لهم أحد واحضر لهم ابريقا من الشاى ، واستأنفوا الحديث وكلما أفرغوا الكؤوس ملأها من جديد ،

وعلال بنابع حديث البسالين المشوق بعنابه واهتمام وكلما سمع كلمه الكنز سال اللعاب من فمه حتى صار عجبته مربه في أبديهم بصبعون بها ما بشاؤون .

يم فيع رئيس العصابة كنايا وقال لعلال .

لفد وجدنا اسمك في الناريخ مفرونا بهذا الكنز العظيم المملو، بالذهب الوهاج والجواهر النمينة لو علمت به مولاي ما لفساه من أحلك من بعب وعباء وما انفقياه من مال وما ضحيناه من وقيب وما قطعناه منين مسيباقات وما سهبرنا مين ليبال وما لفيناه من سيدائد وأهوال بحيا عنك في كل مكان .

وقلب علال نكاد نبضانه سبمع من تعبد من سده الفرح ، وتفتحت في قلبه شهبه المسال .

لم بعد بنحكم في نفسه وصار كل شيء فيه برقص وبتحرك لان الفرحة هزنه هوا ، حتى كاد كاس السباي بسقط من بده ، وقال له رئيس العصابة .

والآن يا مولاي يحب أن يبدأ العمل .

وفال له علال هما بنا الى المبزل ، وامنطوا سماره الاحرة ولاول مره بركب علان سماره الاحره وبدفع بمن الركوب , وعندما وصلوا الى المبزل بناولوا الغداء نسم اسمراحوا حتى جاء اللمل وحرحوا الى الحدامة ببحرون وبحرفون العقافير ، وهسم بتخاطبون بلغه عرببة لسبب عربية ، ولا عبرته ولا صميمه بل ليسبب لفة البشر ، واستمرت العملية حتى الصماح ، وتعدب لهم العقافير وقالوا لعلال :

ان الفضيه صعبة تتطلب العفاهير كنيرة لان الكنز اسبولى عليه رئيس العفاديب لا نزحزحه ولا ببعده عن الكنز الا بكبرة البخور واحراق العفاقير وهذا بنطلب مالا كسيرا ٠

وقال لهم علال : فالمال لا بمنعكم عن مواصلة العمل حدوا ما نساؤون ٠٠٠ المهم أن نحصل على الكنز مهما كانت النكاليف ·

وقالوا له نعم ما مولای ان الکنز کنزك و بحن می خدمنك لا نغادر هذا المكان الا اذا استخر حناه لسك .

ثم قدم لهم مثلغا كبيرا من المال لشراء العقافير ونزلوا إلى المدينة ، وفي المساء عادو الى دار علال لنواصلوا عمليتهم كالعاده .

وهكذا استعرفوا أستوعا الماملا في التعازيم والتحور وحرف العقافير وعلال في كل يوم بدفع لهم متلف صحما من المال لشراء العقافير ، وقد يسى تجاريه وأهمل مقهاه ولا يفكر الافي الكنز .

أما النشالون فعندما حصلوا على حر، كمر من نروه علال ، فالوا له .

الآن كدنا أن نصل إلى الكنز ولكن تنقصنا أا مولاي بعض العفاقير ، أَدَا حصلنا عليها المنهى المشكل ووصلنا إلى الكنز وطردنا العفرات عنه طردا بهائنا . -

وقال لهم علال ماذا بمنعكم من الحصول على العقافير .

فقالوا له مطلب مالا كبرا بقدر بالملابين لان هذه العقافيرعبر موجودة في الجزائر بل تحصرها من المعرب بعضها من مدينه فاس وأخرى من مدينه مكتاس .

وصياح عللل

المال موجود المهم أن تحدوا العقافير وتحصروها حالا ادا كان الكنز ذهبا وجواهبر لا حاجه لي تهذه الاوراق ·

وصاح النسالون حميعاً أفي دلك سك با مولاي ؟

وقبح علال حزابية وأعطى لهم ما طلبوه بم زودهم بزاد وودعهم على أمل اللقاء الفريب ·

وعادر النشالون دار علال بعد النها، المهمة وحصلوا على بروية التي فضى أبسام ، شماية في حمعها ويقى علال النظر عوديهم في شوق وقلق ، وهو بعد الساعسات والابسام .

مضى أسبوع على سهر المغاربة فلم بعودوا ولم نأت بناهم واخذ القلق بساور علال ولكنه لم بنأس وانسلحب الاسابيع ببلو بعصها بعصا وعلال لا يزداد الا فلفا وحيرة واضطهرابا ٠٠٠

وطال الانتظار .

وخرج الى المدينه وراح يجول في شوارعها وبدور في أحيائها بفحص الوجوه فحصا •

وبسنال عن الملفرية ، وكلما لمح رحلا لبس الفشاية أو مسترسل اللحية هرع البه يساله •

أنب (مروكى ؟)

من أبن فدمست ؟

من فاس ؟ من مكناس ؟

وهكذا حنى بنس من العبور عليهم ، وعاد الى منزله بعد أن فقد نروته وراح يحفر الارض باحنا عن الكنز المدفون في الحديقة وكلما اصتدم القاس بالحجاره القدت الناد ، وطارت الشرارات وقلب علال بخفي طمعا وفرحا ورمى القاس على الارض وأسرع يبحث البراب بكلنا بدية ظنا أنه وصل إلى الكيز وعنر على الجواهر .

وفضى أباما وأساسع وهو تحتر وتبحت وكلما سألته روجنه و

ما تصنع با علال ؛ أجانها .

الكنسة •

الكنز ، ولكن زوحنه لم نفهم منه سننا سنوى انه بخرب الحديفة ٠

فعلا لقد حربها وصارت كلها حمادق كأنها حمه المعركة ولبست حديقة المنسؤل عمل مستمر لا بسمة الحرولا بفقة الظلام بعمل والعرق بنصب من جبينة لا بشتكي جوعا ولا عطنما ولا عماء ، ولا تسمع من علال الا كلمة ( الكنز ) ( الكنز ) .

وهكذا حنى فقد عقله ودهب وعبه م حرج الى الشارع بجرى حلف السراب وبطارد الاشباح وهو نصيح :

( الكنيز الكنز ) •

|   | • |  |  |
|---|---|--|--|
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
| - |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |
|   |   |  |  |

السنة الثامنة ربيسع الثاني 1399 هـ مسارس 1979 م العساد 67

## فأخذاالعكد

- و أسلسوب جديسيد في الصراع الثقسافي ..
- تقییدات ابن میسی عن حصاری قسنطینة و
  - في ضرورة المعجم الفلسفي والاجتماعي
     باللفسة العربيسة .
    - خواطر حول موضوع أغريسة ،
    - الامامة والزعامة الدينيسة.
    - فلسطين ارض العروبة والاسسلام.

|  |   | • |
|--|---|---|
|  | • |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |
|  |   |   |



محلهٔ نحفیقات ایران شناسی ر انتشارات سیاد مطالعات ایران

گروه مشاوران

گیتی ادر پی، دانشگاه کالیفرسا ـ برکل پیتر جلکوسکی، دانشگاه نبویورك راحر سیوری، دانشگاه تورنتو ریجارد فرای، دانشگاه هاروارد-محمدحعفر مححوب سیدحسین نصر، دانشگاه حورج واشینگتن دبیران دورهٔ دوازدهم: شاهرج مسکوت، احمد کریمی حکّاک، علی بنوعریزی و جهانگیر آمورگار دبیر نقد و بررسی کتاب: احمد دریمی حکاک هدیر:

هرس حكمت

ساد مطالعات ایران که در سال ۱۳۶۰ (۱۹۸۱ م) بر طبق قوایس ایالت بیویورك تشکیل شده و به ثبت رسیده، مؤسسهای است عبرایتهاعی و عبرسیاسی برای پژ وهش دربارهٔ میراث فرهنگی و شبات بدن حلوههای حالی هر، ادب، تاریخ و تمدن ایران این سیاد مشمول قوانین «معافیت مالیاتی» ایالات متحدهٔ آمریکاست

#### مقالات معرف أراء نويسندگان آنهاست

مقل مطالب وابران بامه و با ذکر مأحد مجارست برای تجدید چاپ تیام یا بخشی از هریك از مقالات موافقت کشی مجله لازم است بامه ها به عبوان سردیم مجله به بشایی زیر فرستاده شود

> Editor, Iran Nameh 4343 Montgomery Ave., Suite 200 Bethesda, MD 20814, U.S. A

> > تلفی ۱۹۹۰–۱۵۷(۳۰۱)

بهای اشتراك در ایالات منحدهٔ امریكا، ما احتساب هریمهٔ پست در ایالات منحدهٔ امریكا، ما احتساب هریمهٔ پست سالامه (چهار شیاره) ۳۵ دلار، مرای دانشحویان ۲۰ دلار، مرای مؤسسات ۶۵دلار مرای سایر کشورها هریمهٔ پست مهشرح ریر افروده می شود ما پست عادی ۶/۸۰ دلار

با بست هوایی کابادا ۱۲ دلار، اروپا ۲۲ دلار، آسیا و آفریقا ۲۹/۵ دلار

### فهرست سال دوازدهم، شمارهٔ ۱، زمستان ۱۳۷۲ با همکاری احمد کریمی حکّاک

|         | _ |   |   |   | res. |
|---------|---|---|---|---|------|
| Apple . | 1 | * | • | , | F    |

|                            |                                                                                | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣                          | احمد کریمی حکاک                                                                | مقاله ها:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳۵                         | جروم کلینتون                                                                   | نقدادبی در ایران معاصر: فرضیه ها، فضاها، و فرآورده ها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۵۱                         | <b>بروم میلانی</b><br>فرزانه میلانی                                            | نگنه ای چند در بارهٔ وضع کنونی تاریخ ادبی در ایران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٨١                         | حامد شهیدیان                                                                   | ر سگار تا نگارنده، از مکتوب تا کاتب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 171                        |                                                                                | . و ازی های نگارش تاریخ زنان در ایران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 109                        | حورا یاوری                                                                     | قامل در نقد روانشناختی و رابطهٔ روانگاوی و ادبیات در ایران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                            | مایکل بیرد                                                                     | نقدهای دو زبانه: مسئلهٔ بازگردان واژگان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 189                        | آذر نفیسی                                                                      | واستان بی پایان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 149<br>190<br>199<br>199 ( | فتحعلی آخوند زاده<br>عبّاس اقبال آشتیانی<br>فاطمه سیّاح<br>عبدالحسین زرّین کوب | التقاد ادبی (۱۱۰۵ کی ۱۱۰۰ کی ۱۱۰ کی ۱۱۰۰ کی ۱۱۰ کی از ۱۱۰ کی ۱۱۰ کی از ۱۱ ک |
| 199                        | ••                                                                             | 🧚 نقد و بررسی کتاب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Y • Δ                      | حمید نفیسی                                                                     | اریخ نگاری ایستا<br>اریخ نگاری ایستا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                            | نیره توحیدی                                                                    | ِ پُهازنگری در قلمرو جنسیّت<br>. پهازنگری در                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 11%                        | احمد کریمی حکاک                                                                | ما و نظریه پردازان ادبی غرب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 179                        |                                                                                | بنیاد مطالعات ایران در سالی که گذشت<br>کتاب ها و نشریات رسیده<br>خلاصهٔ مقاله ها به زبان انگلیسی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                            |                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

اثری که باید در خانه هر ایرانی فرهنگ دوستی موجود باشد



## ENCYCLOPAEDIA IRANICA دانشنامه ایرانیکا

جلد ششم

Volume VI

دفاتر ۱، ۲، ۳ و ۶

Fascicle 1 (Coffee House -- Communism IV)
Fascicle 2 (Communism IV -- Contracts II)
Fascicle 3 (Contracts III -- Cotton II)
Fascicle 4 (Cotton II -- Čūb-Bāzī)

منتشر شد

Mazda Publishers

P. O. Box 2603 Costa Mesa, CA 92626 U. S.A. Tel: (714) 751-5252

## فهرست سال دوازدهم، شمارهٔ ۲، بهار ۱۳۷۳

|                     |                   | مقاله ها :                                            |
|---------------------|-------------------|-------------------------------------------------------|
| 7 44                | علی قیصری         | نقد ادب ایدئولوژیک                                    |
| 769                 | شاهرخ مسكوب       | میرزا حسین خان دیوانسالار و عشق <b>زیبا</b> ی شهرآشوب |
| 797                 | حورا یاوری        | دو متن، دو انسان، دو جهان                             |
| <b>714</b>          | خسرو جعفر زاده    | تجدد و تجددطلبی در موسیقی ایرانی                      |
|                     |                   | گذری و نظری                                           |
| ٣٤٣                 | داریوش شایکان     | مصاحبة رامین جهانبکلو با داریوش شایکان                |
|                     |                   | نقد و بررسی کتاب:                                     |
| 489                 | حبيب برجيان       | دانشنامهٔ ایران                                       |
| <b>TA1</b>          | يرواند آبراهاميان | نگاهی دیگر بر انقلاب ایران                            |
| 449                 | سعيد اميرارجمند   | ایدئولوژی و انقلاب اسلامی                             |
| 749                 | على كيافر         | فضا، زمان، مذهب                                       |
| ۴۰۳                 | کامبیز محمودی     | داستان غربت                                           |
| F•4                 |                   | نامه ها                                               |
| <b>F</b> \ <b>T</b> |                   | کتاب ها و نشریات رسیده                                |

ترجمه خلاصه مقاله ها به انگلیسی

اثری که باید در خانه هر ایرانی فرهنگ دوستی موجود باشد



# ENCYCLOPAEDIA IRANICA دانشنامه ایرانیکا

جلد هفتم

Volume VII

Fascicle 1: DARÁ(B)I- Dastūr al-Afāzel

منتشر شد

Mazda Publishers
P. O. Box 2603
Costa Mesa, CA 92626
U. S.A.
Tel: (714) 751-5252

#### فهرست

#### سال دوازدهم، شماره ۳، تابستان ۱۳۷۳ ما همكاري على بنوعزيزي

FIY

FYT

FTI

444

FYT

FY9

4.0

DYY

551

551

. 554

594

DYD

على بنوعزيزي

احسان يار شاطر

ریچارد ن. فرای

نادر نادرپور

ويليام هنوى

شاهرخ مسكوب

جليل دوستخواه

احمد اشرف

جراردو نولي

## يبشكفتار هويت ايراني هریّت ایرانی در دوران باستان ایرانیان یکه سواران دوگانگی هویت ایرانیان از سامانیان تا قاجاریه ملی گرائی، تمرکز و فرهنگ در غروب قاجاریه و طلوع پهلوی هريّت ايراني: وهم يا واقعيّت؟ بحران هویّت ملّی و قومی در ایران كزيده «ایده ایرانی»

مقاله ها:

|               | نقد و بررسی کتاب:                                   |
|---------------|-----------------------------------------------------|
| نسرين رحيميه  | <b>حاطره های پراکنده</b> (گلی ترقی)                 |
| مجيد تهرانيان | «تلویزیون و فرهنگ ایرانی در لوس آنجلس» (حمید نفیسی) |
| امین بنانی    | «حماسه و نافرمانی» (دیک دیویس)                      |

ترجمهٔ خلاصهٔ مقاله ها به انگلیسی

کتاب ها و نشریات رسیده

اثری که باید در خانه هر ایرانی فرهنگ دوستی موجود باشد



## ENCYCLOPAEDIA IRANICA دانشنامه ایرانیکا

جلد هفتم

#### Volume VII

Fascicle 1: DARA(B)I- Dastūr al-Afāzel

منتشر شد

Mazda Publishers P. O. Box 2603 Costa Mesa, CA 92626 U. S.A.

Tel: (714) 751-5252

### فهرست

## سال دوازدهم، شمارهٔ ۴، پاییز ۱۳۷۳ با همکاری علی بنوعزیزی

| ۵۸۳          | ila krit         | مقاله ها:                                        |
|--------------|------------------|--------------------------------------------------|
| 911          | محمد توكلی طرقی  | اریخ پردازی و ایران آرایی                        |
| 5 <b>F</b> 1 | موريل اتكين      | هریّت ملّی تاجیکان                               |
| £41          | نسرين رحيميه     | چگونه می توان بیرون از وطن ایرانی بود؟           |
| 773          | عزت اله نگهبان   | حفّاری های زاعه، هفت تپه، مارلیک                 |
| -            |                  | مباحثه (نقد ادبي):                               |
|              | محمد جعفر محجوب  | گفتار در بارهٔ بعضی مستفرنگان و فرنگان           |
| Y15          | احمد کریمی حکاک  | آموزگاران ما: آموخته ها و نیاموخته های ما        |
|              |                  |                                                  |
| ٧٣٥          | بهرام این فرهاد  | گزیده:                                           |
|              | אנים יאט פנייי   | «شارستان چمن»                                    |
|              |                  | نفد و بررسی کتاب:                                |
| 1461         |                  | «تحولات اجتماعی در افغانستان، ایران، و پاکستان»  |
| VFI          | سیّد ولی رضا نصو | (به ویرایش ع <b>لی بنوعزیزی ، مایرون وین</b> ر ) |
| VF1          | پرویز دوائی      | «سرگذشت سینمای ایران» (شاهرخ کلیتان)             |
| <b>75</b>    |                  | یاد رفتگان:                                      |
| Y            |                  | علی اکبر سعیدی سیرجانی                           |
| ٧٥۶          |                  | مهرداد بهار                                      |
| ۲۵۸          |                  | کتاب ها و نشریات رسیده                           |
|              |                  | ، فهرست سال دوازدهم                              |
|              |                  | ا<br>ترجمه خلاصه مقاله ها به انگلیسی             |

اثری که باید در خانه هر ایرانی فرهنگ دوستی موجود باشد



# ENCYCLOPAEDIA IRANICA دانشنامه ایرانیکا

جلد هفتم

Volume VII

Fascicle 1: DARA(B)I- Dastūr al-Afāzel

منتشر شد

Mazda Publishers
P. O. Box 2603
Costa Mesa, CA 92626
U. S.A.

Tel: (714) 751-5252



مجلة تحقيقات ايران شناسي

زمستان ۱۳۷۲ (۱۹۹۶)

سال دواردهم، شمارهٔ ۱

احمد كريمي حكّاك\*

### نقد ادبی در ایران معاصر: فرضیه ها، فضاها، و فرآورده ها

مطالب این شماره ایران فاهه به "نقد ادبی در ایران" اختصاص دارد، به موضوعی که از دیر باز فکر بسیاری از پژوهشگران زبان و ادبیّات فارسی و فرهنگ و تمدّن ایرانی را مهخود مشعول داشته است. دو پرسش ویژه ای که در کارگزینش مقاله ها و سرسی ها و گزیده های این شماره برخود گذاشته ام این است که اوّلاً وضع کنونی اسیشیدن دربارهٔ ادبیّات و سنجش آثار ادبی در ایران چگونه پدید آمده و درحال حاضر چگونه است، و دوّم این که راه اعتلا بخشیدن به کار نقد و نظر ادبی، به مثابه حبطه مشخص و مهتی از فقالیت فکری چیست. این دو پرسش را در سال ۱۹۹۰ به عنوان موصوعی برای مباحثه در میز گردی که در بارهٔ نقد ادبی، به کوشش بنیاد به عنوان موصوعی برای مباحثه در میز گردی که در بارهٔ نقد ادبی، به کوشش بنیاد مطالعات ایران، در کنفرانس سالانهٔ مجمع مطالعات خاورمیانهٔ آمریکا تشکیل شده بود پیشنهاد کردم استقبالی که از این بحث به عمل آمد موجب شد تا موضوع در اجلاس ۱۹۹۲ مجمع نیز پی گرفته شود. این شماره شامل گزینشی است از مقالات اجلاس ۱۹۹۲ مجمع نیز پی گرفته شود. این شماره شامل گزینشی است از مقالات ارانه شده در این دو میرگرد که با نوشته های دیگری ترکیب و تکمیل شده است.

<sup>\*</sup> دانشیار رمان و ادبیات فارسی و فرهنگ و تمدن ایران در دانشگاه واشنگتن، در شهر سیاتل.

طبیعی است مقوله ای مانند"نقد ادبی درایران" به مراتب وسیع تر از آن است که همهٔ گوشه های آن در یک شمارهٔ ایران نامه بگنجد. آنچه در این شماره می خوانید در واقع نمونه هائی است از تلاشی مستمر در راه باز اندیشی دراین مقوله، و شاید در برگیرنده نظریاتی مشخص درخصوص راه های تعالی این شاخه از فعالیت ادبی در آینده. هدف این مقالهٔ آغازین نیز آن است که عقاید و نظریاتی را که ار بی خواهد آمد بر بستری از سیر تاریخی اندیشهٔ انتقادی دربارهٔ ادبیّات و نقش اجتماعی آن در صدسالهٔ اخیر قرار دهد. امید این است که با این کار زمینهٔ لازم برای درک آراء و نظریات ارائه شده در این جا در متن تحوّلات اجتماعی، آموزشی و ادبی جامعهٔ ایران در عصر حاضر فراهم آید. در این مقاله ابتدا فرایند شکل گیری و رشد هسته های نخستین درک جدیدی از مفهوم ادبیّات و نقش و ارزش اجتماعی آثار ادبی را از نظر خواهیم گذراند. آن کاه بحثی دربارهٔ فضاهای اجتماعی عمدهٔ هر دوران ارائه خواهد گردید؛ فضاهایی که در آن ها فکر نقادی و ارزش گذاری بر ادبیّات پرورده شده است. در پایان نیز نمونه وار به وضع کنونی مقد ادبی و موانع موجود در راه اعتلای آن اشاره حواهد رفت، و مرتبهٔ مقالات مندرج در این شماره از این دیدگاه تعیین خواهد گردید. در سر تاسر مقاله نیز بر ضرورت اعتنای بیشتر به حیطه های خاصی از نقد ادبی اشاره خواهد شد، و پرسش هایی طرح خواهد گردید که پرداختن به آن ها شاید به اعتلای کار نقد یاری رساند. هدف از این همه آن است که باب جدیدی دربحث درموضوع "نقد ادبی در ایران" گشوده شود، تا شاید این رشته از معالیت فکری در ایران نیز رواج و روالی دیگر یابد، و بر گستردکی و ژرفای آن ، و در نهایت بر اهمیّت اجتماعی آن، افزوده کردد.

شاید بهتر باشد بررسی فرایند تفکّر جدید دربارهٔ ادبیّات در ایران را با ذکر نکته ای بدیهی آغاز کنیم، و آن این که آشنائی ایرانیان با اروپا در سرنوشت زبان و ادب فارسی نیز اثراتی داشت. از رواج تدریجی صنعت چاپ گرفته تا تاسیس دارالفنون، از ابتدای کار ترجمهٔ آثار اروپائی گرفته تا پیدایش و رشد گونه های نوظهوری از آثار ادبی، و از آغاز کار اندیشیدن به شیوهٔ ادارهٔ امور در جامعهٔ ایران گرفته تا شیوع شیوه های جدید تامّل در حرکت تاریخ و معنای آن برای معاصران، سیر تفکّر در ایران در مسیری افتاد که با روال سابق متفاوت بود. حرکت تفکّر در این مسیر جدید موجب جابجائی بسیاری از پدیدهها و بود. حرکت تفکّر در این مسیر جدید موجب جابجائی بسیاری از پدیدهها و ایدههای رایج و جاری در جامعهٔ ایران گردید. مفهوم ادبیّات و ارزش میراث ایدههای رایج و جاری در این حرکت جای دیگری را در ذهن ایرانیان اشغال

کرد. در گزیده هایی که در بخش پایانی این ویژه نامه آمده خواهید دید که کار ماز اندیشی در ادبیّات و میراث ادبی را عمدتا نه شاعران و ادیبان که مصلحان اجتماعی و سیاسی آغاز کردند، و اینان کسانی بودند که به ادبیات نیز همچون یدیده ای اجتماعی مینگریستند، و برای آن نقشی سازنده در سیر تحوّل جامعه قائل بودند. افرادی همچون فتحملی آخوند زاده، میرزا آقاخان کرمانی، ملكم خان، زين العابدين مراغه اى و عبدالرحيم طالبوف، آن گاه كه درسنت هزار سالهٔ شعر فارسی مینگریستند نگاهی جز آن داشتند که، مثلاً سعدی رانکار فردوسی، یا حافظ به سخن سعدی، یا صائب به شعر حافظ. اینان از شيوة سخن گفتن اروپائيان در بارة شعر اروپا آموخته بودند كه شعر مىتواند حامعه را اصلاح کند، یا دست کم حاوی نظر شاعر دربارهٔ جامعهٔ خویش باشد. و هم اینان، آنگاه که در شعر سروش یا قاآنی یا دیگر شاعران دوران خویش \_یا در بعصبی موارد وقتی درتمامی سنت شعب فارسی از آغاز تا آن روزـ مینگریستند آن را آئیمهٔ افکار و آمال خویش نمییافتند، و از همین رو دگرگون شدر آن را خواستار میشدند. آن گاه که آخوندزاده شعر سروش را بی معنا و بی لذّت میخواند، یا آقاخان کرمانی شعر فارسی را "علّت" اصلی رواج فساد در جامعة ايران از عصر سامانيان تا دوران خويش مىشمارد، يا ملكم خان از زبان "حوال هرره درای" خود در حکایت "سیّاحی می گوید" شاعری را با یاوه سرایی یکسان میشمارد و شاعران را از شمار کج بینان می خواند می توان نطفه بندی تحولی عمیق را در اندیشیدن ایرانیان به ادبیّات فارسی، بلکه آرزوی پدید آمدن ادبیّاتی دیگرگونه را در سخنان ایان جست. وجه مشترک درک جدید اینان از ادبیّات ساحت "اجتماعی-سیاسی" این پدیده است در گسترده ترین مفهوم آن.

این تحوّل در مفهوم ادبیّات، که ظهور آن را در سال های میان تأسیس دارالفنون (۱۸۹۸) و آغاز کار نخستین انجمن معارف (۱۸۹۸) می توان نشان داد، درتمام طول قرن بیستم دوام یافته است. از جعل های سازندهٔ محمدتقی رفعت با محمدتقی بهار درسال های ۱۹–۱۹۱۸ (که بخشی از آن را آذر میسی درمقالهٔ خود نقل میکند) تا ستیزهای نومیدانهٔ احمد کسروی با محمدعلی فروغی و دیگران در آخرین دههٔ حیات او، و از طرح پرسش سادهٔ راهنمای کتاب در خصوص فایده یا ضرر چاپ و نشر آثار صوفیانه تا منازعات کاه بسیار پیچیدهٔ سی سال اخیر بر سر حافظ، همه و همه بر بستر توافقی ضممی دربارهٔ ادبیّات انجام گرفته است که، گاه نفیا و گاه اثباتا، آثار ادبی را درای عواقبی اجتماعی می داند یا میخواهد. همین برداشت بر تفسیر و تعبیر دارای عواقبی اجتماعی می داند یا میخواهد.

امروزیان از مشغلههای فکری پیشینیان نیز تعمیم یافته و تصوری را از ادب کهن فارسی پدید آورده است که بر اساس آن شاعران گذشته به دلیل ماهیت و نوع مناسبات اجتماعی که از شعر آنان مستفاد می شود مورد ارزیابی قرار می گیرند. در چشم بسیاری از شاعران و ادیبان امروزی حافظ شاعر آزاده ای است، چرا که امیر مبارزالدین را "معتسب" می خواند، و رسیدن "دوره شاه شجاع" را خوش می دارد. هفتاد و آندی سال پیش، یعنی درسال ۱۹۱۸ نیز، محقدتقی بهار عنوان "انتقاد و سیاست" را برای قصیده معروف مسعود سعد سلمان، با مطلع هیچکس راغم ولایت نیست می کار اسلام را رعایت نیست»، برگزید و جملات زیر می در زیر عنوانی که خود برای آن قصیده ساخته بود نگاشت:

مسمود سعد سلمان دربارهٔ خرابی و وضع حکومت غزیویین، با آن همه استبداد و فرعونیت سلاطین و صدور، قصیدهای ساحته و صدر اعظم وقت را طرف حمله قرار میدهد. و می توان گفت این اولین قصیده ای است که در ادبیات ایران راجع به خرابی و فساد مملکت با ربان صریح و ساده با شحاعت ادبی گفته شده است و همین قبیل قصاید که وطن پرستی و بیداری معر او را ثابت می بماید باعث دستگیری و حبس طولانی وی گردید

در این گونه فرافکنی های عام است که می توان بیاز به باز آفرینی توازی های تاریخی را میان قاصی عمیدحسن، "صدر اعظم" غزنویان در دوران مسعود سعد با وثوق الدوله، و میان مسعود سعد و محقدتقی بهار پیگرفت، و بر "شجاعت ادبی" و "وطن پرستی و بیدارمغزی" هر دو آفرین گفت. از فراسوی چنین خواست های انسانی، اتا، می توان به شکلهای مشخص آرزوی دیرپای امروزیان برای سحن گفتن و ایجاد پیوند با گذشتگان نیز در جامعهٔ ایران در سراسر قرن بیستم دست یافت. همین موضوع یکی از نقاط اتّکای جروم کلینتون است در مقاله ای که در بارهٔ «تاریخ ادبیّات در ایران» نوشته است. او در این مقاله به حوبی نشان می دهد که مقال ناسیونالیزم به چه صورتی نگرش استاد ذبیح الله صفا را به سیر تکوین ادبیّات "در ایران" شکل داده، و اثری را پدید آورده که، در عین حال که بسیاری از پرسش های مشروع ما را دربارهٔ سنّت ادبی زبان در عین حال که بسیاری از پرسش های مشروع ما را دربارهٔ سنّت ادبی زبان فارسی بی جواب میگذارد، مصرانه می خواهد ما را به ایمان آوردن به "عظمت" این "ادبیات"، و به تعلّق آن به "ما" (یعنی ایرانیان امروز) وادارد، و عرق ملی ما این "ادبیات"، و به تعلّق آن به "ما" (یعنی ایرانیان امروز) وادارد، و عرق ملی ما را برای حراست از آن میراث گرانبها به حرکت آورد.

و امّا درهمان دوران نطفه بندی تجدد، یعنی در نیمهٔ دوّم قرن نوزدهم، دو

نقد ادبی

پدیدهٔ دیگر نیز درجامعهٔ ایران ظهور کرد که هریک به نوبهٔ خود اشر تعیین کننده ای بر شیوهٔ اندیشیدن ایرانیان به ادبیّات و نیز بر معیارهای سنجش آثار ادبی گذاشت. این دو پدیده عبارتند از تبدیل زبان به شاخصی از هویّت ملّی و استقرار و استمرار ترجمه (به ویژه ترجمهٔ ادبی) به عنوان راهی برای ایجاد تحول در ادبیات ایران. این دوپدیده، که در تمام طول قرن بیستم با هم ارتباطی تنگاتنگ داشته و بریکدیگر اثر متقابل گذاشته اند، در مجاورت با پدیده های بسیار دیگری نیز اندیشهٔ نقادی را در ایران شکل داده و هدایت کردهاند، و این همه در فضاها و با وسایلی صورت گرفته است که در این جا مختصرا به شرح آن ها خواهیم پرداخت.

در دهه هایی که از پی تأسیس دارالفنون در ایران آمد مقام زبان فارسی نیز از وسیلهٔ ثبت وقایع و عقاید و بیان افکار و عواطف درمیان مردمی که از دهلی تا استانبول و از سمرقند تا بغداد را سرزمین بومی خویش میشمردند به درآمد و به والاترین نشانهٔ هویت "ایرانی" (درمفهوم کشور امروزی ایران) بدل گردید، و درهمین راستا هم تحول یافت. ایرانیان، آنگاه که در زبان فارسی نیز مى مكريستىد، تحوّلات تاريخى آن را به دلخواه خويش نمى يافتند. درنظر ايشان شاهنامه دارای زبانی فاخر و درعین حال ساده مینمود، حال آن که زبان زمان خودشان را آمیخته با واژگان عربی (یعنی غیرخودی) و به این دلیل آلوده می دیدسد. بدین سان، سرچشمهٔ روایت سیر نزولی زبان فارسی به روایت انعطاط در ادبیات فارسی می آمیخت، و حکایتی ناخوش فرجام میساخت، که دخالت در آن را هر ایرانی میهن دوستی غایت وظیفهٔ اجتماعی خود میشمرد. حسن تقی راده درسال های ۱۹۱۶ تا ۱۹۲۲ نوشته هایی را در کاوه نشر داد که گرچه عبوان های متماوت داشتند، اتا موضوع اصلی آن ها حول تبدیل "زبان فارسى فصيح" به "فارسى عهد بارلماني" يا "فارسى خان والده"، يعنى زباني بارسا و بازیبا و ناگویا دور میزد. کمتر از دو دههٔ بعد، با تأسیس فرهنگستان، بازگرداندن زیبائی و رسائی و کویائی مفروض زبان فارسی، از یک سو، و تجهیز آن به زبانی بسنده برای جهان امروز ازسوی دیگر، به صورت وظیفهای فرهنگی بر دوش ارکان دولت نهاده شد. از آن زمان تا به امروز تیمار خواری و چاره اندیشی برای زبان فارسی به مشغلهٔ همیشگی اندیشمندان و به ویژه ادیبان ایرانی بدل شده است. درهمین راستاست که درکار عملی نقد ادبی بسیار دیده میشود که اثر مورد نقد نه از دیدگاه کارکردهای درونی آن بلکه با عنایت به مهارت آفریسندهٔ آن در کاربرد زبان نوشتاری فارسی مورد ارزیابی قرارمیگیرد.

پدیدهٔ دوم، یعنی نهضت ترجمه به فارسی (عمدتاً از زبان های ارویائی) که درنیمهٔ دوم قرن نوزدهم در ایران آغاز شد، در خلال صدو چهل سال گذشته به حضور همزمان بخش بزرگی از میراث مکتوب سه هزار سال تفکّر فلسفی، علمی، اخلاقی، سیاسی، اجتماعی، تاریخی و ادبی اروپا و آمریکا در زبان فارسی انجامیده است. این جریان فزاینده در موج های پی در پی خود نظام اندیشیدن ایرانیان را در باره ادبیّات چنان زیر تأثیر خود گرفته که به جرئت می توان آن را با فرایند نحول درجوامع فارسی زبان در سده های نخستین راهیابی اسلام به آن جوامع قابل مقایسه شمرد. مهم ترین پیامد ترجمهٔ ادبی را باید در دگرگونی گونه های ادسی دوران کلاسیک جست وجو کرد. پیدایش تدریجی سفرنامه ها و خاطرات، داستان کوتاه و رمان، و نیز ظهور شعر نو در گسترده ترین مفهوم آن را میتوان، مستقیم یا عیر مستقیم، به تأثیر ترجعهٔ ادبی ربط داد. امّا برای یافتن نحستین فضاهای موحود برای عرضهٔ ترحمه های ادبی باید به سراغ قدیمی ترین مشریّات ادبی ایران رفت. البتّه نمومهای پراکنده ای از ترجمهٔ آثار ادبی را میتوان در روزنامه ها و نشریات سیاسی یا خبری صدر مشروطه یافت. اما درسال ۱۹۱۰ و در صمحات مجلّهٔ بهار است که نخستین جوانههای ارتباط میان ترجمهٔ ادبی و ادبیّات فارسی به چشم میخورد، و این پدیده بی تردید مربوط به علاقه و حرفهٔ اصلی مدیر و مؤسس آن مجلّه، یوسف اعتصام الملک است. او حود مترحم پُرکار و زبردستی بود، و ترحمه های شایان توجّهی از خود به یادگار گذاشت. کار ترحمهٔ ادبی از زبان های اروپایی بعدها کمابیش در کلیهٔ نشریّات ادبی ایران ادامه یافت. در دههٔ دوّم قرن بیستم مجلّهٔ دانشکده کار ترجمهٔ ادبی را پیش برد، و ترجمهٔ آثاری از بودلر، گوته، لامارتین، شیللر، لافونتن، دانته، روسو، و دیگران را نشر داد. ده دوازده سالی پس از دانشکده مجلّه شرق به مديريت سعيد نفيسي ترجمه هاى مسعود فرزاد، عبدالحسين ميكده، بزرگ علوی، محمدعلی گلشائیان، دکتر کاویانی، و نصراله فلسفی و دیگران را از برحى آثار رابرت براونينگ، رابرت بوكانان، ادگار آلن پو، شيللر، لاروشفوكو، اسکار وایلد و گوته نشر داد. درفاصلهٔ تابستان ۱۳۲۰ تا زمستان ۱۳۲۴ نیز مجلَّهٔ روزگار نو، که مه همّت گروهی از ادیبان ایرانی و مشرق شناسان انکلیسی در لندن منتشر می شد، بخش بزرگی از کار خود را به ترجمهٔ آثار ادبی انگلیسیان احتصاص داد در صفحات همین مجله بود که ترجمه های نامداری از قبیل "يوزخدا" اثر فرانسيس تاميسون، و قطعهٔ "بودن يا نبودن" از هاملت شكسپير زیر عنوان "مردن یا زیستن" به قلم مجتبی مینوی و منظومه " دریانورد فرتوت"

نقد ادبی

ائر ساموئل تیلرکلریج به قلم مسعود فرزاد برای بار نخست نشر یافت. در همین مجله بود، نیز، که سروده های برخی از شاعران معاصر ایران \_بهار، ایرج، شهریار، و دیگران\_ توستط آربری و سایر ایرانشناسان انگلیسی به آن زبان ترجمه شد، و محتدمعین و مهدی بیانی و دیگران طی نوشته هایی نظر خود را در بارهٔ کتاب های انگلیسی که باید به زبان فارسی ترجمه شوند بیان داشتند. اتا این مشریّه نیز درسال پنجم تعطیل شد، و از آن پس به مدتی قریب به سیسال کلیهٔ مجلات ادبی ایران کم و بیش حاشیه نشینان میدانی گشتند که در میانهٔ آن مجلهٔ سخن جلوه گری می کرد. غرض از این همه آن است که تاریخچهٔ ترجمهٔ ادبی در نشریّات ادبی ایران نیز باید، مانند تاریخ خود این نشریّات، از رمینههای تحقیق نشدهٔ سیر ادبیّات در ایران قرن بیستم محسوب می گردد.

ار سوی دیگر، امّا، ترجمهٔ ادبی هم ار آغاز نه تنها شوق و ذوق که مقاومت میز آفرید. بسیاری از ادیبان سنّت گرا، که در هم ریختن رده بندی های مالوف و دیرپای ادب فارسی را خوش نمی داشتند، به درستی ترجمهٔ ادبی را یکی از علل پیدایش موعی از موشتار میشمردند که در نظام سنتی ادب فارسی نه نامی داشت و به جایی. هرگاه سفرنامه ها و زندگینامه ها و خاطرات سیاسی جدید را می شد به شکلی تداوم سنّت سفرنامه نگاری و تذکره نویسی دانست، برای "قطعات ادبی" و "مقالات ادبی" و" اقتراح ادبی" نمی شد پیشینه ای فرض کرد. ازسوی دیگر، کار ترجمه به تصرفاتی در بافت زبان فارسی منجر شد و دغدغه دیگری با ابعادی که از موضوع سخن ما در این مقاله خارج است. به دغدغهٔ رمان افزوده گردید. از همان آغاز توجه به نویسندگان اروپائی و آثار آنان آن هم در زمامی که ایرایان در کار بازیابی و بازسازی ستّت ادب کلاسیک فارسی و ثبت آن به نام خود بودند مقاومتی غریزی وخود جوش را در ادیبان محافظه کار پدید آورد مقاومتی که شاعران و نویسندگان و مترجمان نوگرا را به موضع تدافعی انداخت. ، مجلّه دانشکده، در شمارهٔ دوم خود در پاسخ به انتقادات ادیبان عصر بوشت: «ما بزرگان خودمان را می شناسیم، بگذار بزرگان سایرین را هم مشناسیم. همان طور که اروپاییان بزرگان ما را شناخته اند.» و دو سال بعد يوسف اعتصام الملک در توجيه توجه بيشتر خود، در دوره جديد مجلة بهار، به آثار اروپاتیان استدلال مشابهی را پیش کشید:

درصورتی که آثار شعرا و نویسندگان بررگ ما به السنهٔ خارجه نقل شده، کتابخانهٔ معرفت دنیا را به پیرایهٔ وجود خویش آراسته اند، آیا مناسب نیست ما نیز تاحدی شعرا و نویسندگان

غرب را بشناسیم؟ اگر آسیائی ار طرز نگارش اروپائی آگاه شود، و در ادبیات ملل تتبعی کند به جای سود زیان می سرد؟ . . شما که عاشق بیقرار تجدد هستید و از کلاسیک و رمانتیک و سایر چیزها مداکره می نمایید، از نفایس ادبیات غرب برای شرق چه ارمفان آورده اید؟ از خزاین درایت و داش آن سامان کدام تحمهٔ ادبی را به معرض استفادهٔ مشتاقان گذاشته اید؟ ۱۰

از این گونه واکنش ها پیداست که فضای ترجمهٔ ادبی از آغاز با دو دلی هایی همراه بوده که ریشه در هراس ایرانیان از کم کردن هویت ادبی خویش و غرقه شدن در ستی دارد که دیگر "خودی" اش نمی توان خواند. نگرانی از این که رخنهٔ عناصر و عوامل "بیگانه" بافت منسجم ادب کلاسیک فارسی را از هم بگسلد و نظام نیانی آن را، همان گونه که رویدادهای سیاسی و اجتماعی بافت جامعة سنتي را كسسته است. دستخوش تحوّل كند نكراني مشروعي بود. اين نگرانی و دلهره امروز نیز نه به صورت بحثی در سود یا زیان ترجمه بلکه به صورت استدلال هایی علیه "تقلیدهای بی رویه" و "بلع بدون هضم" آثار غربی سر برسی کند. تداوم این دغدغه ها را در انتقادهایی نیز میتوان دید که هم اکنون در نشریّات ادبی ایران از آثاری میشود که در آنها جای پای گرایشهایی همچون «"جریان سبّال ذهن" یا "واقعگرایی جادوئی" به چشم میخورد. در دوران هفتادساله ای که از گفت و شنود میان بهار و اعتصام الملک از یک سو و ادیبان معاصر ایشان از سوی دیگر گذشته، مرزهای "خودی" و "غیر" البتّه تغییر کرده است. امّا تخالف میان آن چه بومی یا خودی است با آنچه بیگانه یا خارجی است همچنان معتبر مانده، و هنوز بومی بودن، یعنی" ایرانی" بودن اثری امتیاز محسوب می شود بی آنکه واقعیّت تغییر پذیری مداوم مرزهای میان بومی و بیگانه، به صورت فرایندی همواره جاری و ناگزیر در تاریخ، پذیرفته شده باشد.

درهرحال، برخورد میان درک اجتماعی از مفهوم ادبیّات و پدیده هایی همچون ادبیّات به مثابهٔ والاترین تجلّیگاه زبان (زبانی که شاخص هویّت ملی است)، و حضور مستمر احساسی از ادبیّات "دیگری" که می تواند رابطهٔ ما را با ادبیّات خودمان تعیین کند، به تنش هایی انجامیده که موتور حرکت اندیشیدن به نقد ادبی در ایران قرن بیستم بوده، و بر کار سنجش آثار اثر گذاشته است. در این دوران، هرنسل از ایرانیان میدان ها و محیط های ویژهٔ خود را برای این کار پدید آورده، و نتیجهٔ افکار خود را درعرصه های معینی عرضه کرده است. به دیگر سحن، شیوه های گردش افکار و آثار ادبی درجامعه نیز همواره در تحوّل بوده است. در جوامع سنتی، و از جمله درجوامع فارسی زبان قدیم، تولید و

عرضهٔ آثار ادبی به فضاهای مشخصی از قبیل دربارها و دیوان ها، خانقاه ها و خرابات خانهها، و مجالس مشاعره و محافل ادبى وابسته بود. بقاى آثار نيز نیازمند توجّهی بود که از راه سیردن متن به حافظه، یا کتابت مکرّر آن، یا ذکر آن ها در تذکره ها و شرح و تفسیر آن ها در کتابهای دیگر میسر میشد. و نهایت آن که گردش نوشتار در جامعه و حفظ آن در تاریخ در تیول مراکز قدرت سیاسی و مذهبی بود. هدف از نسخه برداری و نشر آثار نیز تنها حفظ بهترین آثار پیشینیان نبود، بلکه حفظ و اشاعهٔ آثاری بود که ارزش های نهفته درآن اعم از مذهبی، اخلاقی، حکمی یا ادبی معرف ارزش های مورد نظر کاتبان و نسخه برداران بوده باشد، یا دست کم آشکارا با افکار و آمال آنان مغایر ننماید. اگر جز این بود، ای بسا یا تنها نامی از اثر باقی میماند یا بکلی از صعنهٔ خاطر آدمیان، و نهایتا از صفحهٔ روزگار محو میشد. روشی را که حامد شهیدیان در مقالهٔ خود در بارهٔ نگارش تاریخ زنان در دوران حاضر به صورتی سامامند و مستدل باز می ماید می توان در تمامی دوران ها رایج دانست، و به نمامی گروه هایی که از مسند قدرت برکنارند تعمیم داد. با ظهور صنعت چاپ و نظام حدید معارف و شیوههای تازهٔ تعاطی اجتماعی، البتّه، این ساختار نیز درهم ریخت و فضاهای جدیدی برای نشر افکار ادبی پدید آمد. پژوهش در این فضاها و سیر تکوین آن ها در قرن بیستم، درعین حال که برای شناخت ماهیت الديشيد دربارة ادبيّات امرى است حياتي، البته از عهدة مقاله اى مختصر خارج است آنچه در اینجا به آن اشاره خواهد رفت خطوطی کلّی است از چند فضای مهم و مرتبط اجتماعی که در سیر اندیشیدن به ادبیّات و ارزشگذاری بر آثار نقش مهمتی برعهده داشته اند. برای سهولت بحث، این فضاها را به ترتیب ورود به صحنهٔ ادبی ایران به چهار گروه تقسیم میکنیم که عبارتند از انجمن های ادبی، نشریّات ادبی، کلاس های تدریس و تعلیم ادبی، و نوشتار ادبی. پیداست که این تقسیم بندی تنها برای تسهیل کار بررسی تاریخی انجام می گیرد. و جدا کردن این گونه حوزه های فعالیت که عمیقا به یکدیگر وابسته الد درعمل کاری است ناممکن و عبث.

از یکی دو انجمن قدیمی مانند انجمن مشتاق و انجمن خاقان که بگذریم، انجمز های ادبی را می توان از مظاهر زندگی شهری در ایران قرن بیستم دانست. پیدایش این انجمنها در سال های پس از انقلاب مشروطه فضاهای جدبدی را پدید آورد که در آن مسائل مربوط به ادبیّات به طور کلی و راه ها و روش های در به ویژه برای نخستین بار در محک آزمایش و مطمح نظرگروهی

# مشاكـــل البعـث العلـمي في الجـزائــر

د. يحيى بوعزيز جامعة وهران



يواجه البحث العلمي في الجزائر عراقيل ، وصعوبات الخثيرة ، ومتنوعة ، تعود كلها الى طبيعة المعركة التحقوضها بلادنا ، والتي جعلت الاولوية فيها للميادين الاقتصادية ، الفلاحية ، والصناعية ، ولثقافة الحسرف في حين ترك أمر البحث العلمي ، في اوسع معانيه ، للجهد الشخصي ، وللارادات الخاصة بصفة عامة ، وهو أمر طبيعي في كل بلد نامي حديث العهد في التصرف في مصيره ، ما لم يتجاوز الحدود المعقولة ، والاسيصبح في طرا ، وأمرا غير طبيعي ،

والجزائر التى عانت أكثر من غيرها ، مسخا استعماريا لا نظير له ، شمل كس جوانب الحياة الحضارية ، والتاريخية ، وأورثها تخلفا وتقهقرا كبيرين ، وجعل الهوة سحيقة بينها وبين ركب التقدم الحضاري • هذه الجزائر ، مطلوب منها أن تجعل البحث العلمي في مقدمة اهتماماتها ، ولكن المشاكل الصعبة والعويصة التي ورثتها من حرب التحرير ، ومخلفات العهد الاستعماري الثقيلة ، حالت ، على ما يظهر ، دون خلك لعدة سنوات • وفي الاعوام الاخبرة من عقد السبعينات ، أدركت قيادة البلاد أهمبة أ

البحث العلمي واخذت تعمل على تنظيمه ، وتدعيمه بقواعد واسس جديدة ، سوف لا تظهر نتائجها الا بعد مرور عدة سنوات · ولعل اهم هذه الاسس والقواعد : انشاء المركز الوطني للدراسات التاريخية ، والبحث عن الوثائق الجزائرية واستعادتها داخل البلد وخارجه ، والعمل على تنظيمها وفهرستها حتى يسهل على الباحثين الجزائريين القيام بالبحث والتحقيق فيها لتصحيح الاخطاء ، واكمال النقص ، وابراز الامجساد الوطنية والحضارية على مر التاريخ ·

ولكي تكون الصورة واضحة ، عن مصاعب البحث العلمي في بلادنا ، نستعرض أنيما يلي بعض النماذج التي عشناها نحن ، ويعيشها الكثير من زملائنا الباحثين الجزائريين ، مع التأكيد على أن هذه الصعوبات مرحلية فرضتها المرحلة الانتقالية التي تعيشها بلادنا بصفة عامة ·

#### مشكلية المشرف:

ان العثور على مشرف للبحث العلمي في جامعاتنا الجزائرية من المشاكل العويصة والمعقدة ، نظرا لقلة الاطارات بصفة عامة ، خاصة الكفاة ، والمؤهلة للاشراف • وعدم وجود سياسة منظمة مدروسة لتوفير متل هذه الاطارات الضرورية لتكوين اطارات جزائرية صميمة • وحتى بعض الاطارات التي وفرت يلاحظ عليها قلة الكفاءة مسن جهة ، وعدم الاستقرار من جهة أخرى بحيث تنقطع فجاة عن البلد وتترك الباحثين في منتصف الطريق أو في بدايتها • وبذلك تضيع الجهود وتكل الهمم ، وكسل ذلك على حساب تطور البلاد وتنميتها ، فكم من باحث لم يجد مشرفا اصلا ، وكم من باحسث توقف عن البحث نتيجة غياب المشرف ، وانقطاعه عن البلد بصفة نهائية ، والنماذج في هذا الميدان كثيرة •

ان الجامعات الجزائرية من واجبها عندما تفتح اي فرع للدراسة ان توفر لسه الاطارات اللازمة ، وتحرص على خلق اطارات جزائرية بسرعة لتحل محل تلك الاطارات اللازمة ، والا تكون متناقضة مع نفسها ومع الواقع · وكل التبريرات التي تقدم اليوم الاجنبية ، والا تكون متناقضة الباحثون الجزائريون فيما يخص مشكلة المشرفين ·

وقد تأخرت أنا شخصيا عن التسجيل في جامعة الجزائر حتى عام 1969 بسبب عدم وجود مشرف وكان المشرف الذي اخترته ، ولم يكن أحد غيره آنذاك ، وهو زميلي الدراسة بتونس والقاهرة ، الدكتور أبو القاسم سعد الله الذي رحب بي ، وشجعني

على اقتحام ميدان البحث العلمى ، والجامعة الجزائرية ، لانه يعرف نشاطى السابق في حقل الصحافة والدراسة ·

ولم اتعرض لصعوبات كثيرة معه في البداية ، فقد اقترح علي تقديم مجموعة من المواضيع ، ليرجح هو احداها ، وتم الاتفاق على موضوع : ثورة المقراني والحداد عام 1871 ، بعد أن قدمت اليه مخططا مؤقتا عنه ، ومجموعة من المصادر الاولية التي بحثت فيه ، وفي ربيع عام 1970 ، اجتزت امتحان الانتقال من السنة الاولى الى السنة الثانية ، حيث تفرغت بعد ذلك للبحث ، وجمع المعلومات ، داخل إلجزائر وخارجها ، وحصلت على عدد مسن الوثائق ذات اهمية في مختلف دور المحفوظات الجزائرية ، والفرنسية ، والتونسية ، والتونسية ،

وعندما شرعت في التحرير بدأت الصعوبات تظهر بيني وبين السيد المشرف • وكان التحرير الاول صدمة له ولى معا • فهو لم يكن يتوقع منى مثل ذلك الاسلوب ، وأنا لم أكن أتوقع منه مثل ذلك التشدد في أمور كنت أرى أنها شكلية وهامشية •

ان الدكتور سعد الله يحاسب على الفواصل ، والضمائر ، وتركيب الجمل ، وتكرار الافكار ، ومدلول الالفاظ ، والضمائر العائدة ، واسلوب التهميش ، ونهو الهوامش ، والتقديم ، والتأخير للكلمات والجمل ، ومها الى ذلك • وقد شعرت في البداية بمضايقات كثيرة ، ولم استطع أن أتحمل أسلوب ملاحظاته هذه ، وصارحته في احدى المرات كتابة بأن يقبل النصوص كما هي ، أو يرفضها ، ويخطر أدارة الجامعة بتخليه عن الاشراف ، غير أنه كان على غاية من التعقل ، والرزانة • فقهرا حسابا لمظروفي النفسية ، ولجهودي المتواصلة معه ، حتى شعرت فيما بعد بالحرج ، بسن ووخز الضمير ، خاصة وأنه كان يستضيفني في منه في منه ويكرمني ، ويبقى معس الساعات الطوال ، في البحث ، والمراجعة ، والتحقيق ، والتعديل ، والتوضيح •

لقد حررت الاطروحة وقرأها ، أكثر عن ثلاث مرات ، وأصر على ألا يقدم للجامعة عملا لا يرضى به أبدا ، وأنصفته فيما بعد عندما اكتشفت أنى أجهل أساليب البحث العلمي الحقيقية ، رغم تدربى على الكتابة ، والعمل الصحفى ، وتأليفي لاكثر من كتاب قبل ذلك ، لان الكتابة الصحافية ، والإنشائية شيء ، والبحث العلمي في حقائق التاريخ فيل ذلك ، لان الكتابة الصحافية ، والإنشائية شيء ، والبحث العلمي في حقائق التاريخ شيء أخر ، وهذا أسجل امتناني للدكتور سعد الله الذي أخذ بيدى ، وأرشدني المهاليب ، وطرق البحث العلمي الحديثة على حقيقتها ،

وقد تعددت رحلاتي ، وسفراتي اليه من وهران الى العاصمة ، للجلوس والنقاش ، هـ منزله ، عسول التحرير ، والحقائق التاريخية ، والمصادر ، والتهميش ، احيانا في منزله ، واحيانا في مكتبة الجامعة نفسها ،

وفى التحرير الثالث حسم الموضوع ، حيث جلسنا معا عدة ساعات ، فى قاعة عمل الاساتذة بمكتبة الجامعة ، واستعرضنا الاطروحة من اولها الى آخرها ، وقارناها بالمتحرير الذى قبله للتأكد من العمل بالملاحظات السابقة ، وتم تعديل بعض العناوين ، وانتهت الجلسة باخذ الاذن بالطبع · فتنفست الصعداء لاول مرة وشعرت بنوع مسن الخفة لثقل الحمل ، وبالاطمئنان · ولابد فى الاخير من التسجيل بان معظم الصعوبات التى واجهتني ، تعود الى بعد المسافة بينى وبينه ، ولولا ذلك لقلت المشاكل والصعوبات ولاختصر الزمن كثيرا ، الذى قضيته فى اعداد هذه الدراسة · وهذا ما يحتم فتسع الدراسات فى كل الجامعات الجزائرية حتى لا يتعب الباحثون مثلى ·

#### روتين اعادة التسجيل:

والى جانب مشاكل المشرف ، هناك مشكل اعادة التسجيل كل سنة ، وفي مواعيد محددة لا يسجوز تجاوزها · وقد كلفني هذا الروتين الاداري التسردد شخصيا على العاصمة طوال مدة اعداد الدراسة ، وكثيرا ما كان ذلك على حساب مهنتي التربوية ، ومما زاد في تعقيد التسجيل كونه لا يتم في مكان واحد ، وزمان واحد ، وانما يتطلب احضار موافقة المشرف كي سنة كتابة ، وعقد الازدياد ، والصور الشمسية · ثم بعد كل هذا يسلم الباحث وصلا ليذهب به الى الخزينة العامة لدفع الرسوم المطلوبة ، والعودة بعد ذلك الى ادارة التسجيل لتسلم شهادة التسجيل · وهذه العملية نادرا ما تتم في يوم واحد لان الاشخاص المشرفين على التسجيل قد يحضرون الميمكاتبهم ، وقسد فيبون ، وأيام التسجيل محدودة ، وفي الصباح فقط · والضحية دائما هم الباحثون · فيبون ، وأيام التسجيل محدودة ، وفي الصباح فقط · والضحية دائما هم الباحثون · فيبون اعادة التسجيل منهك ، ومقلق ، ومضيعة للوقت ، وبيروقراطية زائدة ومعقوتة أماذا لا يكتفي بتقارير المشرفين الدورية عن طلبتهم ؟ ولماذا على الاقل لا تبسط وسائل المناهي بنقال الاوراق المطلوبة ، ويتم في مكان واحد ، ووقت واحد ، تخفيف لاعباء

ان مسيرة التنمية التى تخوضها بالدنا تتطلب التقليل من مثل هذه الاجراءات الزائدة التى تدخل في اطار البيروقراطية وامراضها ، والوقت ثمين جدا ، ويجب ان نقدر قيمته ، ونحسن استغلاله ٠

#### منية البحث عن الوثائق:

وهناك أيضا مشكلة البحث عن الوثائق فيما يخص بعض البحوث والدراسات ، كالتاريخ مثلل ، فالذى يبحث فى تاريخ الجزائر الحديث والمعاصر ، لا يستطيع أن يتحصل فى عين المكان على الوثائق المطلوبة ، لان الاستعمار الفرنسي أخذ كل شيء بعد رحيله ، ونقله الى ما وراء البحر ، الى دور المحفوظات الغرنسية وتسرب البعض منها الى بعض البلدان الشقيقة المجاورة ، والصديقة ، كالمغرب الاقصى ، وتلونس ، وتركيا ، ومصر وبلدان جنوب أوروبا الغربية .

وكل باحث في هذه الفترة من تاريخ الجرائر ، لا يستطيع أن يأتى بجديد ما لمم يقم بزيارة هذه البلدان ، أو بعضها ، للبحث في دور محفوظاتها ، ومكاتبها العمامة والمخاصة والمخاصة والزيارة تتطلب رخصة وامكانيات مادية لا تتوفر لكل الباحثين ، والاجهزة التي تشرف على البحث العلمي في الجزائر لا تقدم المساعدة المطلوبة للباحثين ، واذا قدمت فانها تقدم للبعض فقط ، وفي حدود غير كافية ، وبمقاييس هي محل نظر ، وبحاجة الى اعمادة النظر فيها .

فلقد قمت أنا شخصيا بخمس رحلات إلى الخارج: اربعة إلى فرنسا ، وخامسة الى تونس ، كلفتني خمسة وعشرين الف دينار ، وصرفت في جولاتي داخل الوطن لنفس المغرض أكثر من خمسة الاف دينار ، يضاف اليها تكاليف الطباعة ، والسحب ، وتصوير الوثائق ، وصنع الرسوم والاشكال ، والصور ، وشراء ورق الحرير ، وورق السحب ، فالطبع بمبلغ خمسة دنانير للورقة ، والسحب دينار للورقة ، وثمن الورق الحريري وينار ان للورقة الواحدة ، وتصوير الوثائق دينار ونصف للورقة ، وورق السحب خمسة عشر دينارا لعلبة ذات خمسمائة ورقة ، ومبلغ صنع الرسوم والاشكال والخرائط الضرورية زاد على الفي دينار بسعر المعرفة والاخوة ، وتسفير النسخ عشرون دينارا فلنسخة الواحدة ، ويعلم الله فقط ، وأنا كباحث ، مدى المشاكل والاتعاب المادية التي عانيتها في سبيل اعداد مثل هذه الدراسة التي بلغت تكلفة الورقة الواحدة منها مائة عانيتها في سبيل اعداد مثل هذه الدراسة التي بلغت تكلفة الورقة الواحدة منها مائة منهار ، وعدد صفحاتها حوالي اربعمائة صفحة ، وقد اعتبرت نفسي نمونجا لكسر "

الباحثين أو جلهم ، وذكرت مثل هذه التفاصيل ليعرف القراء الكرام بأن البحث العلمى في أي ميدان ليس سهلا ، وأن ما نقدمه لهم من دراسات وانتاج فكري ، يكلفنا ثمنا باهضا جدا ، وليس هذا منا ، وانما للعبرة والتأمل ·

#### مشاكل مناقشة الاطروحة:

ان أية جامعة ، عندما تأذن لاحد بحق الاشراف على البحوث العلمية ، تكون قد وصعت فيه الثقة ، واعترفت بكفاءته العلمية استنادا الى مؤهلاته العلمية • وهدو عندما يشرف على عمل ما ، ويتابعه الى نهايته وبأذن بتقديمه الى المناقشة يكون قد تأكد من جديته ، وأهمية مستواه ، شكلا ومحتوى • وتبقى بعد ذلك قضية تقديمه الى المناقشة ، صورة شكلية من أجل منح صاحبه التقدير الذي بستحقه على عمله •

ولكن الوضع في جامعاتنا الجرائرية ، شيء آخر ، فنقاش الاطروحات تتحكم فيه الاهواء ، والاشخاص ، ولربما المجموعات · فهناك بوع العلاقة بين المشرف والمجاهز الاداري ، وطبيعة الموضوع نفسه ، وكون الباحث معربا ، أو حفرنسا ، ونوع الشخص أو الجهاز المشرف على البحست العلمي ، ونوع الاشخاص الذين اختيروا لقراءة الاطروحة ، وابداء رأيهم فيها ، ومشاركتهم في النقاش ، وكونهم داخل البلد ، أو خارجه ، كل هذه الاشياء لها دخل في موضوع النقاش .

فلقد قدمت الاطروحة الى ادارة الكليسة بجامعة الحرائر في منتصف شهر نوفمبر 1975 وبقيت انتظر عاما كاملا تقريبا حتى اواخر شهر اكتوبر 1976 وقد بذل كسل من السيد المشرف والاخ الفاضل الدكتور عبد القادر زبادية رئيس قسم التاريخ ، جهودا يشكر ان عليها من أجل التعجيل بالنقاش ، ومع ذلك امد الاجل قرابة عسام كامل ، وكانت فترة الانتظار مقلقة حقا ، ومثيرة للاعصاب ، خاصة عندما تأجل الموعد الاول للنقاش في شهر جوان 1976 بسبب تفضين المشرف للمشاركة في رحلة الى المشرق العربي لغرض خاص بالجامعة ، واسجل هنا أنه رغم انتطاري عاما كاملا ، فقد كنت محظوظا بالنسبة للبعض الذين انتظروا أكثر من عام .

#### أزمسة الدكتور التميمي:

وعندما حضر موعد المناقشة مساء الاثنين ١٥ اكتوبر 1986 بالطابق الرابع من مبنى كليسة الآداب ، كانت اللجنة تتالف من السادة : الدكتور عبد القادر زبادية رئيسا ، والدكتور أبو القاسم سعد الله مشرفا ومقررا ، والدكتور برو السورى ، والدكتور عبد

الجليل التميمي التونسى ، عضوين · وعلمت من السيد المشرف بأن أكثر الاعضاء الذين سيناقشوننى ، هو التميمي باعتباره شبه متخصص فى الموضوع والفترة ، وعندما جاء دوره ، وكان ما قبل الاخير ، حاول أن يستأسد ، ولكن فى غير ميادين الاسود ، فناقش واطال النقاش ، وشعرت خسلال ذلك برغبته فى الاحراج ، ولكنى مسكت اعصابي ، والتزمت الهدوء خاصة وان السيد المشرف أوصاني بذلك ، ثم ان الموقف يتطلب الهدوء وبسرودة السدم ·

ويمكن حصر ملاحظاته في الامور التالية

**اولا:** طـول التمهيد ·

ثانيا: عدم كتابة الاسماء الاجنبية بالحروف اللاتينية في النص ·

ثالثا: وجود اخطاء في الفهارس، وبعض التهميشات.

رابعا: ايراد مصادر في البيبليوغرافية لم تستغل في الدراسة ·

**خامسا: عدم استغلال الوثائق الاجنبية** ·

وقد حاولت فى جلسة النقاش أن أجيب ، ولكن الظرف والزمن ، لم يسمحا لسى بالتوسع ، وأود هنا أن أوضح الامور على حقيقتها انصافا للواقع من جهة ، ولكسي تكون درسا لغيرى من الباحثين ، وتجربة لهم ·

فالتمهيد كان طويلا بعض الشيء ، ولاحظ على المشرف ذلك خلال الاعداد والتحرير فاختصرت منه ما امكن ، والذي بقي كان صروريا كمدخل للدراسة ، على الاقل في نظري أنا ، وشرحت ذلك للمشرف فقبل ، واقتنع .

وعدم كتابة الاسماء الاجنبية بالحروف اللاتينية في النص ، يرجع الى صعوبة الضرب على الآلة الكاتبة • وكانت مكتوبة بحروفها اللاتينية في التحريرين الاول والثاني ثم الغيت • ومع ذلك توجد كلها في الهوامش بحروفها اللاتينية ضمن المصادر • وقد اشار على المشرف أن أنبه على ذلك في المقدمة فنسيت •

والاخطاء التي اشار اليها في الهوامش ، والفهارس ، محدودة ، وترجع الى السهو وليس الى الجهل بقواعد البحث العلمي •

واثبات بعض المصادر في البيبليوغرافية مع عدم استعلالها في البحث ، يعود الى اني اطلعت عليها كلها ، ولمها صلة بالموضوع ، وعددها لا يزيد على تسعة وعشرين في اطلعت عليها كلها ، ولمع ذلك فاني اعترف بأنه نبهني الى اسلوب غاب مصدرا من ضمن حوالي مائتين ، ومع ذلك فاني اعترف بأنه نبهني الى اسلوب غاب

عن ذهني ، أشكره عليه وهو اثباتها في ورقة مستقلة بدلا من اقحامها في البيبليوغرافية العيامية ·

تبقى بعد ذلك قضية عدم استغلال الوثائق الاجنبية ، كما ادعى وزعم • ولابد هنا من ان اقف عندها قليسلا ، لقد تعرفت على الدكتور التميمي بواسطة السيد المشرف الدكتور سعد الله ، وقرات له بعض كتبه التى كتبها بنفسه أو ترجمها لغيره عن المغرب العربي ، والتقيت به صدفة فى أرشيف فانسان بباريس خلال ترددي الى هناك للبحث والتنقيب عسن الوثائق • وعندما زرت تونس أواخر عام 1974 للبحث فى موضوع الاطروحة ، أخذت اليه رسالة من السيد المشرف ، فسهل علي العمل ، مشكورا ، فى ارشيف الحكومة التونسية بالوزارة الاولى • واخذت بعد ذلك التقى به فى ملتقيات التعرف على الفكر الاسلامي ببلادنا ، ولاحظت عليه أنا وغيرى أنه مريض بالحديث عن الوثائق ، وتعدادها . وتراكمها بالملايين (كذا) فى دور المحفوظات الاجنبية ، ففى كل ملتقى يشير الى ذلك أو يثيره ، وبتاوه ، ويتحسر على الباحثين العرب والمسلمين الذين ملتقى يشير الى ذلك أو يثيره ، وبتاوه ، ويتحسر على الباحثين العرب والمسلمين الذين عندرونها ، فى زعمه ، ويهتمون بها ونسي أو تناسى أنهم اختلسوها اختلاسا مسن يقدرونها ، فى زعمه ، ويهتمون بها ونسي أو تناسى أنهم اختلسوها اختلاسا مسن وبعلها ، والذى يبذل جهده لانقاذها ، وبعهها .

وقد أثار بالحاحة هذا عددا من الباحثين الاشقاء الذين تصدوا للرد عليه ، ومنهم الدكتور احسان عباس الفلسطيني ، في ملتقى عنابة عام 1976 ·

وفي موضوع دراستي واطروحتى ، آخذ علي عدم استغلال الوثائق الاجنبية التي قال انها تعد بالملايين ، وعندما شعر بالحرج من شدة المبالغة تراجع بابتسامة وقال انها تعد بالآلاف ، وفي نفس الوقت اعترف بان الفصل الذي وضعته في آخر الاطروحة الدراسة هذه الوثائق ، وتعدادها ، وذكر مصادرها ، واماكنها ، هو في حد ذاته كشفا علميا هاما وقيما ،

وفى ردي عليه آنذاك قلت لمه باني حاولت اكتشاف الوثيقة العربية واستغلالها كغيرها ، لان هذه الثورة تدرس اليوم من وجهة النظر الوطنية ، ولابد للوثيقة الوطنية ، أن تستغل ويثبت رايها فيها ، ولكن هذا لا يعني اننى لملم استغل الوثيقة الاجنبية ، والدايل انى اطلعت عليها كلها تقريبا ، ووضعت عنها دراسة خاصة ، وفهرسا ، ضمن المصادر والوثائق اعترف التميمي نفسه باهميتها ، واستغل الكثير منها في الاطروحة أشير اليها في النص والهوامش ، ولست ادري كيف غاب ذلك عنه ،

وقلت له كذلك بان هذه الوثائق الاجنبية مكدسة في عشرات من الصنادق باعداد كبيرة تعد بالاطنان (وقد اثرت ضحك أعضاء اللجنة وجمهور الحاضرين عندما ذكرت بانها مكدسة بالاطنان) ودراستها كلها بفوق جهدى وطاقتى أنا وحدى ، ويتطلب جيلا من الباحثين والدارسين ، وفترة من الزمن طويلة ، ويكفيني أنا في هذه الدراسة أنسني حاولت كشف أماكنها ، ووضع فهرس وبيبليوغرافية لمعظمها .

وأضيف هنا بأن الوثائق الاجنبية التى يشير اليها التميمي ، استغلت لمدة قسرن كامل من الزمن ، من طرف الدارسين لهذه الثورة في غياب الوثيقة العربية ، ودورى انا ابراز هذه الوثيقة العربية ، واستغلالها للوصول الى حقيقة الاحداث والمشاكل من وجهة النظر الوطنية كذلك ، هل في هذا ضير ا

### حكاية القارد دى سو:

على ان الدكتور التميمي ، لدافع لا اعرفه حتى الآن ، حاول أن يحرجنى ، وأراد أن يثبت عدم معرفتى للغة الاجنبية ، عندما حاول أن يختبرني بتوجيه بعض الاسئلة فى ذلك ، فتحول من مناقش لعمل جامعي ، الى معلم اللغة الفرنسية ، والتركية · فسالنى عن معنى . le garde des Sceaux الذي ترجمته بحافظ الاختام ، ويعنى طبعسا وزير العدل ، أو وزير الشريعة كما كان يعبر عنه الجزائريون خلال عهد ثورة 1871 ، وهو اللقب الذي كان يحمله أدولف كريميو اليهودي في حكومة تور الفرنسية عام 1870 ، وكان التميمي يعتقد أننى لا أعرف ذلك ، وسألنى كذلك عن معنى كلمة (الباشاغا) التي هي لقب تركي حافظ الفرنسيون على استعماله في عهدهم · وهنا بدأت أفقد بعض الشيء هدوئي ، فرددت عليه بلهجة مشوبة بنوع من العضب ، وتفطن لذلك ، ودعاني الى الترام الهدوء ·

وبودى هنا أن أوضح أنى لم أدرس قط فى مدرسة فرنسية ، ولم أتعلم أية لغهة المنبية خلال مراحل دراستى الابتدائية والثانوية · وفى المرحلة الجامعية درست بعض مبادىء اللغات : الفرنسية ، والانجليزية ، واللاتينية · وعلى هذا فأنا معسرب الله فى المائة ·

ولكني عندما اقتحمت ميدان البحث العلمي في التاريخ الحديث والمعاصر ، الزمني الفسي اللغة المغرضية ، واعتكفت على الغربية المعاسس القدرة على الغربية .

والكتابة ، والاستفادة من كل نص أو وثيقة فرنسية ، وما زلت حتى اليوم أقرآ ولل بسه هذه اللغة ، وبحوثى العلمية ، واطروحتى الجامعية خير دليل على ذلك .

وحتى لو كنت لا أعرف أطلاقا اللغة الاجنبية ، فانى لن أصاب بحمرة الخدين من الخجل كما يحصل للبعض ، ولست أنا الأول أو الأخير ، من الباحثين الذين لا يعرفون اللغة الاجنبية ، ومع ذلك قاموا ببحوث قيمة ، وجادة ، ومعتبرة •

بعد هذا الاستطراد الذي كان ضروريا ، اعود الى موضوع المناقشة ، حيث ان اللجنة انسحبت في نهايتها من القاعة للمداولة ، وطان أمد غيابها كثيرا حتى ان الكثيرين ممن حضروا المناقشة انسحبوا بعد أن تأخر الوقت كثيرا ، والسبب في هذا الغيساب الطويل هو اختلاف اعضائها على الدرجة ، وكانت النتيجة في الاخيرة منح درجة حيدا للاطروحة بالاغلبية ، وهي أعلى درجة تمنح لشهادة دكتوراه للطور الثالث · وكان الشاذ عن الاغلبية هو التميمي · ولم استعرب ، ولم أتأثر ، ولكنى لم أكن أتوقع من التميمي مثل ذلك الموقف طبعا ·

وكان السيد المشرف يرغب في أن يصحبني معه الى منزله لتناول طعام العشاء مع أعضاء اللجنة الذين عزمهم ، ولكن رغبته في عدم احراجهم فيما إذا أرادوا احياء النقاش من جديد ، جعله يودعني على أمل اللقاء في اليوم الموالي ، حيث ابلغني انسه عاني كثيرا من أجل الحصول على درجة جيدا جدا ، دون أن يذكر لي من المعارض ، فشكرته ، وقدرت موقفه وموقف الدكتور زبادية ، والدكتور بسرو .

#### حكاية الرسالة الغربية:

وكان من المفروض أن تنتهى الامور عند هذا الحد ، لو كان التميمى منطقيا مسع فسه ، وفي مستوى رجال البحث العلمي ، ولكنه واصل سعيه للاحراج ، فقام بخطوة خرى كشفت عن مرض في نفسه ، ودلت على أنه ليس أهلا للمهمة التي شرفته بهسا جامعة الجزائر ، فأشاع لسدى بعض أصدقانه بأن الاطروحة ضعيفة وهزيلة ، ولا مستحق التقدير الذي أعطى لها ، ولولا حسن اللياقة لذكرنا اسماء بعض من ذكسر سمة خلك ،

وعندما عاد المي تونس قام بخطوة ثالثة اكثر غرابة ، فكتب رسالة الى مسؤول في العلمي بكلية الآداب في جامعة الجزائر ، اخبره فيها انه غير راض عن الدرجة

التى منحت للاطروحة ، وأنه أمضى على المحضر بتأثير من باقى أعضاء اللجنة خاصة السيد المشرف ، وأكد أنها لا تستحق أكثر من (قريب من المستحسن) .

اننى اسال الدكتور التميمى عن الدوافع التى حملته على هذا الموقف ، خاصة وأن اعضاء اللجنة اقترحوا عليه أن يسجل اعتراضه فى المحضر ، ويوقع عليه • وكان بامكانه أن يرفض أصلا المشاركة فى المناقشة ، ويقدم تعليلا لذلك بواسطة تقرير مكتوب ويترك الامر للجهات المسؤولة أن تتصرف ، وهو أمر معمول به فى كل جامعات الدنيا •

ان الحكم الفصل بيننا هم القراء عندما تصل الاطروحة الى أيديهم ليقولوا فيها م كلمتهم ورايهم وانا متاكد من انهم كلهم ، سيكونون مع أعضا واللجنة الشرفاء ، بأنها تستحق تقدير « جيد جدا » ، وأكثر من جيد جدا •

وبعد كل هذا ، فليس هناك أي شيء بينى وبين التميمى ، عندما ذكرته ، وكان لابد من ذكره ، لاؤكد له باننى أنا ، وكل الزملاء الباحثين هنا بالجزائر ، دخلنا الى ميدان البحث العلمى من أوسع أبوابه ، ولا نخشى أن نعلن النقائص التى توجد فينا أن كانت هناك نقائص ، ولدينا القدرة والشجاعة على فعل ذلك ، ما دام الكمال لله وحده فقط ·

### مشكلة البحث في الوثائق المعاصرة:

ان الدراسات التاريخية الحديثة والمعاصرة ، تعتبر الوثيقة اساسا ، لكل عمل ، او بحث • وبما ان الاحداث المعاصرة تتصل بمشاكل قائمة ، وباشخاص أحياء ، بانفسهم أو باتباعهم ، ومدارسهم ، فقد جرت العادة على أن يحتفظ بوثائق هذا العهد ربع قرن على الاقل حتى يتقادم الزمن ، وهناك من اقترح نصف قرن ، حتى لا تبرز المساسيات مع نشر هذه الوثائق • وهذه العادة تصلح في بعض الاحداث ، ولا تصلح في أخرى • أما الاحداث التي مر عليها قرن فأكثر ، فنشر وثائقها أمسر هام لخدمة التاريخ الوطني والعالمي • ومرور مثل هذا الزمن يسمح للباحثين بالعمل بحسرية ، ويجنبهم من الوقوع في مزالق ، ومتاهات ، ويبعد عنهم الحساسيات ، والمشاكل •

وفى تاريخ بلادنا المعاصر ، احداث مسسر عليها قرن وزيادة ، ومع ذلك يبدو أن الحساسيات ما تزال قائمة حولها ، خاصة ما يتصل بزعماء المقاومة المسلحة فى القرن الماضى ، وعلى راسهم الامير عبد القادر ، والحاج احمد باي ، والمقراني ، والحداد ، وأولاد سيدي الشيخ ، وغيرهم •

ويبدو أن الدراسات الوثائقية التى نشرتها عن الامير عبد القادر قد أسىء فهمها لدى البعض ، ولابد من أزالة اللبس ودفع الغموض · فالامير عبد القادر رائد لكفاح الجزائر المسلح ، ورمر لمقاومتها الوطنية · وهو أب الجميع ، وفي جيوب الجميع · فالذي يحاول أن ينال منه كمن يحاول أن يهدم جبلا باظافره · وفي نفس الوقت هو عي غنى عن دفاع أي أحد بتاريخه الوطني ، وكفاحه البطولي ·

وما كتبته من دراسات عنه ، هو ابراز لبعض مواقف معينة له ، حاولت جهدي ار اجد مبررا لمها ، وذلك في اطار البحث العلمي في احداث التاريخ ، واي ضير في ذلك !

\* هل الامير عبد القادر معصوم عن الخطأ ؟ أقول لا ! والف كلا ؟ وهل ابراز مثل هذه المواقف ينال من سمعة الامير ومكانته ؟ أقول لا لا ! والف مليون كلا !

ان أي زعيم ، أو مفكر ، مهما كانت مكانته ، هو غير منزه عن الخطأ • فالتاريخ فيه الحلو ، وفيه المر • وليس شرطا ، بل وغير ممكن ، أن تكون كل مواقف الامير عبد القادر صوابا ، وكذلك غيره من الزعماء والابطال •

وأول باكورة تأليف لى هو كتاب عن الامير عبد القادر بعنوان : بطل الكفاح الامير عبد القادر الجزائرى ، وذلك عام 1957 · وخلال بحوثى المختلفة في المواضيع المتصلة بثورة المقراني والحداد عام 1871 ، عثرت على عدد من الوثائق للامير عبد القسادر في فيرد ، تعتبر جسزءا مسن كفاحه ، ونشاطه السياسي ، ونشرتها في عدة دراسات وثائقيسة منها :

- مواقف بايات تونس من ثورة الامير عبد القادر
  - الامير عبد القادر والبحر الافريقى ·
- دور معيى بن الامير عبد القادر في تسورة 1871 وموقف ابيسه والسلطات التونسية منه
  - موقف الامير عبد القادر والدولة العثمانية من الثوار المقرانيين عام 1871 ·
    - دور الامير عبد القادر وخلفائه في تدعيم الجبهة الشرقية القسنطينية ٠

وقد تضمن مقال: البحر الافريقي ابراز عدم تفطن الأمير لما كان يهدف اليه فرنسيون من استغلال نفوذه لصالح مشاريعهم الاستعمارية · وذلك عن طريق تكليعه وجيه نداء الى سكان منطقة الجريد ، وواد سوف ، ليقبلوا مشروع البحث وما نجر عنه من غمر اراضيهم وقراهم بالمياه ·

وتضمن موصوع دور محيى الدين في ثورة 1871 ، ابراز معارضة ابنى الامير عبد القادر ك ، وذلك من خلال نشر رسائله التي نسبها الفرنسيون اليه ، ونشرتها المبشر في القرن الماضي ، وقد حاولت شخصيا أن أدافع على الامير واحد له مبررا مثلل . ضغط العرنسيين عليه ، الى جانب عاطفة الابوة ، والخوف من النهاية المحزنة لابنله التي سبق أن أنتهى هو اليها .

وهذه الاحداث التاريخية لا تنسال من مركز الامير ، وسمعته ، ومكانته الوطنية والقومية ، ولا تضعه في قفص الاتهام • فرصيده الوطني والتاريخي أضخم ، وأقوى ، وأصلب من أن ينال منه شيء ، وعملنا يدخل في أطار البحث العلمي التاريخي المحض والنزيه ، وفي الخط العام الذي حددته قيادة البلاد لاعادة صياغة تاريخنا الوطني العام .

# فى ضرورة المعجـــم الفلســـفى والاجتمـاعى باللغــة العربيـة (1)

المرحوم د. عثمان المسين
 عضو مجمع اللغة العربية بالقاهرة
 واستاذ فلسفة بجامعة القاهرة

لكل علم، ولكل فن، لسانه ومصطلحاته، وللمتخصصين وحدهم قدرة على فهم تخصصهم واستعمالها في بحوثهم وكلامهم • يستطيع الرياضيون مثلا أن يتحدثوا فيما بينهم عن « منحنى الداله » وعن « الاحداثيين » ، أو عن العدد «المنطوق» والعدد «الاصم» أو عن «سيوماتيك» الهندسات و «سيوماتيك» الاعداد الخ ، دون أن يكون كلامهم مفهوما ممن ليس له دراية بالعلوم الرياضية • ويستطيع الاطباء أن يتحدثوا فيما بينهم عن مرض معين، دون أن يفهم عنهم المرضى شيئا • • •



لكن أحدا لا يستطيع أن يستغنى عن فهم اللغة الخاصة التي يستعملها الفلاسفة : للسائل الفلسفية ـ بطبيعتها ـ عامة وهذه العمومية من شانها أن تمنع أي كائسن مفكر من الوقوف منها موقف اللامبالاة ويستحيل على الانسان المفكر أن يتكلم في الادب أو في الغن أو في العلم دون أن يلتقي بعلم النفس أو علم المنطق ، ويستحيل عليه أن يشتغل بالسياسة دون أن يخوض ـ عن قصد أو غير قصد ـ في مناقشات علم الاخلاق

ت) كان المرحوم د٠ عثمان امين ارسل الينا هذه الدراسة القيمة قبل وفاته بشهور ،
 عينا خر نشرها حتى الآن بسبب الاعداد الخاصة التي اصدرناها .

وعلم الاجتماع · ويستحين عليه عموما أن يسرى الفكر في أي خطوة مسن خطوات الحياة ، دون أن يضع مشكلة من مشكلات الحق والخير والجمال · أن الفلسفة ركيزة كل ثقافة حية عميقة باقية · وإذا كان أرسطو قد قال قديما : أن الفلسفة «علم كلي» · لانها تبحث في «الوجود المطلق» ، فأنا نستطيع اليوم أن نقول دون أسراف ، أنها « العلم الانساني على الاصالة » لانها تشتغل بدراسة المسائل العامة التي تشغل بال الانسانية المفكرة ، والتي لا يفلت أحد من أهل الوعي من ضرورة الادلاء فيها برأي ، أو ضرورة اتخاذ « موقف » كما يقول الوجوديون المعاصرون ·

ونحن اينمسا ولينا وجوهنا في مجتمعنا الحساضر وجدنا انفسنا امام المسائل الفلسفية وجها لوجه ، والتقينا معها باللغة الخاصة التي لم يكن للفلاسفة بد من ال يبتدعوها لاستعمالها فيما يقولون وفيما يكتبون · ومرة اخرى نقول ان الادباء والفنانيل والعلماء والسياسيين ورجال الاعمال ـ جميعهم يتفلسفون على طريقتهم ربما دون ان يشعروا ، واحيانا على الرغم منهم ، وكل انسان محتاج الى ان يفهم لغة الفلسفة ، لكي يقرأ ما بين السطور في جريدته اليومية ·

ولقد كان للصفوة من النظار الاقدمين ، المعنيين بنمو الثقافة في كنف الاسسلام فضل لا ينكر في تطويع اللفسة العربية للتعبير عن حاجات العصر وشحد الاذهان المفتحة للوفاء بمطالب الفكر ، وكانت ثمرة جهودهم الدائبة في هذا المجال السراء للفة والفكر معا ، اذ كانت عنايتهم بالالفاظ عناية بالمعاني ايضا ، وفي الوقت عينه ، فلا ريب انهم حين زودوا لغة الضاد بذخيرة من المصطلحات الدالة في مختلف ضروب المعرفة ، بين عربية ومعربة واعجمية ، قد زودوا الفكر العربي بمفاهيم جديدة ، ونقلوه من مرحلة الدلالة الواحدة بالمترادفات العديدة الى مرحلة الرؤية الواضحة للفروق الدقيقة بين المعاني المتداولة أو المالوفة ، ولذلك صح للعلامة ابن جني ان يقول في الردك على من ادعى على العرب عنايتهم بالالفاظ واغفالهم امر المعاني : « فاذا رأيت العرب عنايتهم بالالفاظ واغفالهم امر المعاني : « فاذا رأيت العرب فلا ترين ان العناية اذ ذاك انما هي بالالفاظ ، بل هي عندنا خدمة منهم للمعاني وتنويه فلا ترين ان العناية اذ ذاك انما هي بالالفاظ ، بل هي عندنا خدمة منهم للمعاني وتنويه وتشريف ، •

واذا كانت هذه نظرة علماء العربية الى العلاقة الوثيقة بين اللغة والفكر ، فلا عجب ان نراهـم يعكفون على فنمون المعارف في عصرهم يرتبونها ويصنفونها ويضعون المعارف في المعارف المعا

المعاجم الجامعة لمصطلحاتها الشارحة لمفرداتها ، واستطاعوا بذلك ان يسؤدوا ، في اخلاص وأمانة ، خدمة مذكورة مشكورة للمتأدبين والدارسين من أبناء هذه الامسة الناهضة ، أذ جعلوهم يشعرون عن طريق اللغة المقدودة على قد الفكر بسيطرة الانسان على الطبيعة أو بسيادة ( الذات ) على ( الموضوعات ) كما يقول المثاليون المحدثون ·

ولكن حين طوى الفكر جناحيه ، وفترت نوازع البحصة والتنقيب باغتراب روح السيادة والاستقلال ، تخلف أبنصاء العربية عن اللحاق بركب الحضارة الانسانية ، فتخلفت اللغة عن مسايرة الفكسر في تصعيده وتحليقه فمنذ « احصاء العلوم ، للفارابي ، « والرسائل » لاخوان الصفا ، و « رسالة الحدود » لابن سينا ، و « مفاتيح العلوم » للخوارزمي ، و « ارشاد القاصد » للاحفاني ، و « التعريفات » للجرجاني ، و « كثباف اصطلاحات الفنون » للتهانوي ، انصرف أغلب علمائنا عن التاليف في العلوم العقلية . واهملوا التصنيف في المعاجم العلمية · واقتصر المحدثون منهم على النقل عن اللغات الاروبية ، دون ان ينتبهوا الى الافادة من التراث العربي القديم ·

ولكن نود ان نسج تنويهنا بالجهود القيمة التي بذلها مجمع اللغة العربية في العشرين سنة الاخيرة ، لوضع المعجم الفلسفي الذي ظهرت منه الى الآن ست كراسات ، وتحتوي على المصطلحات الفلسفية باللعتين الفرنسية والانجليزية ، مصع مرادفاتها العربية ، وتعريفاتها الموجزة (1) ، ونود ان ننوه أيضا بمجموعة «مصطلحات الفلسفة» اصدرتها لمجنة الفلسفة للمجلس الاعلى لرعاية الفنون والاداب سنة 1961 · وكتاب «المعجم الفلسفى، ليوسف كرم ومراد وهبه ، (1960) (2) وهي كلها مساركات عربية نافعة لتحديد اصول الفكر المعاصر وبيان ركائره الفلسفية ·

<sup>(</sup>I) ويوالي المجمع اصداره ابتداء من سنة 1962 ·

 <sup>2)</sup> ينبعى أن نضيف السى أن صديقنا الاستاذ الدكتور عبد العرير الحبابي اصدر
 معجما فلسفيا باسم المعيز الاصالة •

## دروس يمليها عثمان أميين

- جاه العلم والفلسفة فوق كل جماه
- جمال الحقيقة وجلالها فوق كل جمال وجلال

---- د٠ ابراهيم مدكور رئيس مجمع اللغة العربية بالقاهرة ورئيس اتحاد المجامع العربية

كم املى عثمان امين في حياته علينا وعليكم دروسا واعية ، روى فيها ما روى ، وامعن ما امعن ، روى بعقله ، وامعن بقلبه • فجلا امورا غامضة ، وحل مشاكل معددة ، وكشف عن حقائق ثابتة ، وادلى باراء صائبة • وفي وسعه اليوم ان يلقى علينا دروسا اخرى كلها عظة وعبرة ، وتوجيه وحكمة • وما اجدرنا ان نصفى اليها ونعيها ، وان نفيد منها ونعمل بها • وانا على يقين من

انكم كنتم تستطيبون دائما حديثه وتعجبون ببحثه • وما دمنا هنا في قاعة الدرس ، فانه يروق لي ان اعرض عليكم نماذج من هذه الدروس ، وهي كلها مستمدة من حياة عثمان امين ومسلكه وشخصه •

ت) القيت بكلية الآداب - جامعة القاهرة - مساء الاثنين 4 ديسمبر 1978 •
 وقد أرسلها الينا الاستاذ مدكور ، ضمن وقائع الجاسة العلنية التي اقامها مجمع اللغة العربية بالقاهرة لتأبين الفقيد عثمان أمين ، للنشر في الأصالة •

واولها حبه لعمله ، وتفرغه له . واقباله عليه ، حب عميق اكيد ، ينبعث من القلب ، ويقوم على الايمان واليقين • حب للقراءة والاطلاع ، للافادة والاستفادة ، وما كان اسعده يوم أن يقف على بحث ممتع أو كتاب قيم ، أو يوم أن يخرج مؤلفا يفيد منه الباحثون والدارسون ، وأني لاعلم أن أحب الاوقات اليه هي تلك التي كان يقضيها في مكتبته بين كتبه ومراجعه ، قارمًا أو كاتبا باحثًا أو مؤلفا ، ولا أشك في أن هذه المكتبة قد خففت عنه كثيرا من هموم الدنبا والامها · وكلكم يعرف حبه لتلاميذه وطلاب درسه ، فكان يأنس لهم كل الانس ، ويطيب لسه أن يحاورهم ويناقشهم ، ويحسرص على أن يوجههم ويرشدهم ، ويباهي بنبوغهم وتفوقهم ، ويسعد بأن ينزلوا منه منزلة الزملاء والاصدقاء ، فكان المربى الحق والمعلم الرائد ،

وشأن المحب أن يشقى من أجل ما يحسب ، وأن يعاني ما يعاني ، وأن يبذل في سبيله ما يستطيع من وقت وجهد ، وينفق ما يملك من صحة وعافية · وقد شقى عثمان أمين فعلا في عمله ومنحه الكثير · فقد بصره أو كاد ، وأصبيب في سنواته الاخسيرة بعلة كانت دون نزاع ولبدة جهوده الطائلة المستمرة ، ومعاناته القاسية · وكم كنت أود أن أزوره مترددا في مرضه ، وأن أقضى بعض الوقت الى جانبه ، ولكني كنت أحداث النفاقا عليه · وكم عز عليه أنه لا يستطيع متابعة درسه وبحثه ، والاتصال بتلاميذه وأبنائه حتى أخر لحظة من حياته ·

احب عثمار امين الدرس والبحث ، فوقف نفسه عليهما ، وتفرغ لهما ، وصرفاه عن زخرف الدسيا ومهاهجها ، فلم يطلب مالا ، وكان في وسعه أن يفعل وأن يحصل منه على ما يريد · دعته الى الدرس والمحاضرة جامعات شتى عربية وغير عربية ، ولسم يستجب الالقليل منها ، ولم يخرج من رحلاته بشيء يذكر · ولعن أقسى هذه الرحلات سفره السنوي الى لقاء الجزائر ، تلبية لرغبة تلميذ عزيز عليه ، ومسا كان أشبهه في هذه السفرات بالمتطوعين والمجاهدين في سبيل الله · واذكر أني كلفت مرة أن أرجوه في أن يقضى عاما دراسيا في باكستان ، وما كان يرفض لي طلبا ، فلبي وقضى عامه في مدود الكفاف ، ونحن نعلم ظروف باكستان الاقتصادية والمالية · ولم يتردد عثمان أمين في المعاونة والمساعدة ، وفي أن يؤدي ضريبة العلم والمعرفة عسن طيب خاطر · أمين في المعاونة والمساعدة ، وفي أن يؤدي ضريبة العلم والمعرفة عسن طيب خاطر · وأغلب الظن أنه رفض العروض المغرية التي كانت توجه اليه مؤثرا البقاء قريبا مسن مكتبة ، لكي يستطيع متابعة الدرس والبحث ، وما أغناها من مكتبة متحصصة ، وأنا على يقين من أنه سعيد الآن في قبره كل السعادة ، لان هذه المكتبة أهدبت الى جامعته ،

وستبقى موردا عذبا للدارسين والباحثين · ولا أشك في أن كليته تقدر هذا الاهداء الكريم ، وتسجله بما يستحق من تكريم ورعاية ·

ولم يسبع عثمان المبين الى جاه ، وكانت أبوابه مفتحة أمامه ، ومن بين تلاميذه واصدقائه القادة والرؤساء · ولكنه كان يتحرر من ذوى النفوذ والسلطان ، فلا يقترب منهم ولا يسعى اليهم · وكانت كلمة الحق عنده فوق كل كلمة ، ولابد له أن ينطق بها ، رضي الناس أو غضبوا ·

وقديما قيل . « ان قول الحق لم يدع لى صديقا » ومهما يكن من أهر فان فقيدنا كان يؤمن فيما يبدو بان جاه العلم والعلسفة فوق كل جاه ، وان أمن بهذا فليكون .

#### 사 사 사

والدرس الذي نخرح به من كل هذا هو أن عثمان أمين يدعو شباب اليوم دعوة مخلصة الى أن يحبوا عملهم في صدق وأن يلتزموا به في أمانة ، وأن يقبلوا عليه اقبالا تاما ، والدهر يجد ولا محل لان نهزل وفي حبهم ما يذلل الصعاب ، ويشق الطريق ، ويقود الى النجاح واياهم أن يكون هدفهم مجرد أداء الواجب ، أو سلد الخانة كما يقال ، أو دفع المسؤولية انهم أن أحبوا عملهم سعدوا به ، وجنوا ثماره على خير وجله .

#### 农农农

لقد تسلع عثمان أمين لعمله باسلحة شتى ، أخصها صبر وجلد ، وقد رزقه الله صبرا يغبط عليه ، وجلدا مكنه من تحمل كثير من المصاعب · نفسه طويل ، ومثابرته لا تنقطع ، ومتابعته دائمة لم يتعجل نشرا ، ولم يبتغ قط اعلانا ولا دعاية · وقد أوليع بالتجويد الى أقصى درجة : تجويد فى خطه ، تجويد فى أسلوبه ، تجويد فى درسب وبحثه ، تجويد فى مظر مؤلفاته وكتبه ، واستحق عن جدارة لقب الفيلسوف الفنان · كان يحب الجمال فى كل شيء ، وجمال الحقيقة وجلالها عنده فوق كل جمال وجلال · وكثيرا ما دفعه التجويد الى اعادة النظر فيما كتب والف وقل أن يعيد طبع كتاب من وكثيد ، دون تنقيح وتمحيض · يبدأ البحث فى شبابه ، ويتابعه فى عمق وتحقيق سنين طوالا ، ولا يكاد يخرجه للناس الا فى كهولته ، وأن بدأه كهلا روى فيه زمنا ، وربما لا ينشره الا فى شيخوخته · وأنا أعلم أن بين مخطوطاته معجما فلسفيا يرجع الى ربع

رن أو يزيد وفي مخلفاته مذكرات ودراسات أر جو أن تخرج إلى النور ولن أقيف لآن عند انتاجه القيم الغزير ولا عند آرائه وفلسفته وقد عرضت لشيء من ذلك في صدير و الكتاب التذكاري و لبلوغه سن السبعين الذي قدم للمطبعة مع الاسف منيذ يام فقط وكان ينبغي أن يظهر منذ زمن لكي تقدم التحية في حينها لمن هو جدير بها وكانما شاء القدر أن يكون هذا الكتاب تذكارا لرحيله عنا وكم يذكرني صنيع عثمان مين في تأليفه وانتاجه بما جرى عليه نفر من شيوخ المستشرقين الالمان في أخريات لقرن الماضي وأوائل هذا القرن و فقد كانوا يقفون عند الموضوع الواحد عدة سنين واذكر من بينهم اللغوي الكبير فيشر الذي قضى نحو نصف قسرن في اعداد معجم اريخي للغة العربية والمناه العربية والهند عدة سنين المني للغة العربية والمناه العربية والمناه العربية والمناه المناه المناه العربية والمناه المناه العربية والمناه المناه ال

ولسوء الحظ جاءت الحرب العالمية الثانية ، فاعترضت جهوده ، وعاجلته المنية ، حرمنا من ثمار هذا النفس الطويل •

\* \* \*

وهنا ايضا يوجه عثمان امين دعوة أخرى الى أبنائه وتلاميذه بالتاني والتجويد ، أن لا يؤدي الى كسل أو تباطؤ ، وتجوبد يكشف عن هممهم ومواهبهم ، ويضعهم في حصاف شباب العالم المتقدم • حقا أنا نعيش في عصر السرعة ، ولكننا نعيش أيضا في عصر الاجادة والاتقان وسرعة بلا تجويد جهد ضائع ، وعمل لا قيمة له •

\* \* \*

تسلح عثمان أمين لعمله بسلاح آخر له وزنه وقيمته ، ألا وهو زاده اللغوي الوافر لثمين · فقد تعلم العربية في صباه ، واستمر يجودها طوال حياته · عنى بالوضوح بالسهولة ، والاناقة والدقة ، وعرف كيف يقدم فلسفته في ثوب قشيب جذاب · وكان بؤمن بأن العربية قادرة على أداء شتى المعاني واعقد النظريات ، ومن بين ما كتسب ما يسمو الى مستوى الادب الرفيع · واستطاع في مرحلة التعليم العسام أن يدرس يضما اللغة الانجليزية ، وتابع قراءاته فيها اثناء تعليمه الجامعي حتى تمكمن منها · يضما اللغة الأداب تحرص قديما على أن يدرس طلاب الفلسفة لغة حية ، ففتح أمامه باب اللغة الفرنسية على مصراعيه ، وأولع بها ، واستمع فيها الى دروس ومحاضرات من أساتنته الفرنسيين شيوخ الفلاسفة المعاصرين ، أمثال بريبه ولالند · وكان لبعثته من أساتنته الفرنسيين شيوخ الفلاسفة المعاصرين ، أمثال بريبه ولالند · وكان لبعثته

الطويلة بباريس ما مكنه من أن يجود لغته الفرنسية تجويدا تاما ، فأحاط بتاريخها ، ووقف على كتابها وادبائها القدامي والمعاصرين ، ودرس أدبها عامة درسا مستفيضا ، وكتب بها والف وكان لكلية الأداب تقليد آخر يخيل إلى أنه أندثر تماما ، وهو توجيه نظر طلاب الفلسفة نحو اللغات الاروبية القديمة • فكان للاتينية درس منتظم طلوال أعوام الدراسة ، واحتفظ لليونانية بمكان في دراسات الامتياز • وقد نمي عثمان أمين زاده من هاتين اللغتين نموا واضحا أثناء مقامه في فرنسا ، وكثيرا ما استمع مجلس مجمع اللفة العربية في انصات اللي تحليلاته ومقارناته الدقيقة للاصلول اللاتينية واليونانية لبعض المصطلحات العلمية • وهذا الزاد هو أنجع وسيلة لبحث علملي أو فلسفي دقيق مكتمل ، وهكذا كانت بحوث عثمان أملين ، في تأليف أو ترجمة أو تحقيق ويكفي أن نشير من بينها إلى مثل واحد ، هو : « كتاب الفلسفة الرواقية ، ، وفيه خير شاهد على ذلك •

\* \* \*

ومن هذا نستلهم درسا ثالثا نقف عنده ، وان لم يكن الدرس الاخير من دروس عثمان امين ، فقد كان يرى ان المثقف الحق لابد له ان يتمكن من لغته القومية تمكنا تاما ، وان يتذوقها تذوقا صحيحا ، وان يعبر بها تعبيرا سليما · ويرى ايضا انه لا يقبل بحال من جامعي طالبا كان او استاذا ، ان يقف عند لغته الوطنية وان جودها · بسل لابد له من لغة اجنبية على الاقل يجودها تجويدا يمكنه من القراءة والكتابة والتعبير السليم · وبذا يستطيع الاتصال بالفكر الانساني فياخذ عنه في صدق ويعطيه في وضوح وجلاء ، والعلم لا وطن له ·

\* \* \*

لقد أعطى عثمان أمين فى حياته عطاء سخيا ، وها هو ذا يعطي اليوم بعد موته بنفس الروح السخية الكريمة · فقد كان ولا يزال قدوة مثلى ، ورائدا حقا ، ومعلما صادقا ، ومسربيا أمينا ·

تغمده الله برحمته وجزاه جزاء وفاقا على ما قدم لوطنه وأمته · والسيلام عليكم ورحمة الليه ·

## خواطسر حسول موضوع الحريسة (١)

اعد هذا البحث عبد الكريم المراق متفقد الفلسفة ـ تونس

قسد يبسدو ان الحديث في هسذا الموضوع هو من السهولة بمكان خاصة وان كلمة الحرية قسد اصبحت متداولة عند جميع الناس حتى انه لا يكساد يخلو مجلس او مؤسسة صغر شانها او عظم من الحديث عن الحرية غير ان شيوع استعمال هذه الكلمة كان عاملا مساعدا جسدا عسل ان تتعسدد حولها المفاهيم تبعسا لاستعمالات النساس ، والاوضاع الثقافية ، والاجتماعية التى تتعسدد من

خلالها رؤية هذا الموضوع · ولذلك فأن السؤال الذي يطرح نفسه هو الى اي مدى يتلاقى الناس حول مفهوم موحد لكلمة الحرية ؟

فنحن اذا ما نظرنا مثلا في تركيب مؤسسة العائلة ودرسنا نوع العلاقات السائدة بين العناصر التي تساهم في هذا التركيب من علاقات بين الابوين وعلاقات بين الابناء ثم العلاقات بين الآباء من جهة والابناء من جهة اخرى ، ان التعرف على الطريقة التي

<sup>(1)</sup> بحث القي في الملتقى الثاني للامام المازري بالمنستير بالجمهورية التونسية -

تبني بواسطتها هذه المعلقات يقودنا حتما الى الحديث عن نوع التربية السائدة داخم هذه المؤسسة . هل ان اسلوب الكبت والقهر هو السائد أم إن طريقة الاهمال والحري الكاملة هي المعمول بها أم أن الابوين يوفران الجو السليم الذي يضمن المناخ المسلائ لتنشئة الاطفال تنشئة حرة مع اشعارهم بقيم المجتمع التي هم مدعوون للتقيد بها حتى ينشأوا نشاة اجتماعية سليمة ؟

ومن هنا يتبين كيف ان موضوع الحرية يلعب دورا اساسيا في ميدان حيدوي هو ميدان التربية وما قيل في هذا الموضوع عن العلاقات داخل الاسرة يصحح اريقال عن المدرسة هذه المؤسسة التي كانت على موعد مع قضية الحرية في التربية منذ نشاتها وقد ذهب المعنيون بشؤول التربية في هذه القضية مذاهب شتى بين مؤيد ومعارض أو من هم من اصحاب الحلول الوسطى، ولا اعتقد أن الحوار سينتهي يوما الى حل بات في هذه القضية و

وشبيه بهذا ، بل وعلى نطاق اكثر اتساعا وأكثر حيوية الحديث بمختلف الوسائل من مقرؤة ومسموعة ومرئية حول ما يعرف بالحرية المدنية التي لا معنى لوجودها الا في اطار الحياة الاجتماعية ) علما بأن هذا النوع من الحريات تقيده شروط خارجة عر نطاق الغرد وتحدده القوانين والانظمة الموضوعة للمصلحة العامة ، أي اننا لا يمكر أن نتصور حرية مدنية مطلقة الا أذا سلمنا مثلا مع أبن الطفيل بأن بطل قصته حسي ابن يقظان كان بالفعل يعيش لوحده في جزيرته النائية .

ان هذه الحرية المدنية هى اذن وفى الاصل حق طبيعى يتمتع به الانسسان داخل المجتمع فى اطار القوائين وهذا مثل: حرية القول وحرية العمل وحرية الاجتماع وحرية التملك، وحرية البيع والشراء، وحرية التعلم، واختيار الزوجة، ونوع المهنة وكذلك حق التنازل عن الملك بالمعاوضة أو بالهبة أو بالوصية •

ثم وبجانب هذا الطابع الاجتماعى المدنى للحرية نجد أن لها مظهرا سياسيا يتمشل في المطالبة بضمان حق الاشتراك في الاعمال العامة مثل الحق الانتخابي وحق مراقب اعمال السلطة المدنية وهذا هو ما يعرف بالحرية السياسية التي لا تتحقق الا في ظلا النظام الديمقراطي الذي يمارس فيه جميع الافراد حقوقهم في وضع القوانين والسهر على تطبيقها إما بصورة مباشرة أو غير مباشرة ومعلوم أن هذا المعنى لا يتحقق في ظلا النظم الاستبدادية التي تحرم افرادها هذا الحسق مع العلم بانه من طبيعة النظام ا

لله الله المالية المحتوبا بالظلم ، كما أن زوال الحرية السياسية يصحبه زوال الخرية المحنية .

أوادة الانسان عن المعدوط والمؤثرات الادبية سواء كانت حارجية مثل تأثير العادات والآراء والاوهام وعيرها من الميول الاجتماعية الاحرى التي تقيد الشعصية الفردية ، والآراء والاوهام وعيرها من الميول الاجتماعية الاحرى التي تقيد الشعصية الفردية ، أم كانت ذاتية في الفرد نفسه مثل تأثير الاهواء والغرائز والعادات الفردية اذلك أن هذه المواعث من شأنها أن تؤثر في شعصية الفرد وتمنعه من الاتجاه نحو الغايات السامية ، فأصة وأن الحرية الاخلاقية تقتضي أن يكون الفعل صادرا عن تفكير وتأمل وعسلم وهذا يحرر شخصية الفرد من سيطرة الاهواء والحاجات الطبيعية و وبذلك يسمسو وهذا يحرير نفسه من الجهل ويترقى الى درجة الكمال ، وهذا هو ما يعرف بحرية الكمال التي يقيدها العقل ومبدأ الخير وان هذا الصنف من الحرية هو مثل أعسلي يتطلع اليه الحكيسم باستمرار ويؤكد وليستز وهذا المعني في قوله وكلما كان سلوكنا المتر مطابقة لاحكام العقل كانت حريتنا أوسع وكلما كان خضوعنا لاهوائنا أقسوى التن عبوديتنا أعظم و و

ومن المؤيدات الدالة على حرية الارادة ان قراراتها واحكامها تأتي بعد تفكيس 
هتردد وبذلك يكون الفعل الصادر عن الارادة مستقلا عن الشرائط الخارجية وكذلسك 
هن النواعث الداخلية من تصورات وعواطف أى ان فكرة الحرية تعتمل إمكان وقوع 
الفعل أو عدم وقوعه على السواء • وفي حالة تساوى الاسباب المتعارضة تكسون 
الفعل أو عدم وقوعه على السواء • وفي حالة تساوى الاسباب المتعارضة تكون حرية 
اللامالاة • فهذه الحرية هي القدرة على أخد القرارات رغم عدم وجود المرجع وهي غير 
إلامالاة • نهذه الحرية هي القدرة على فعل الشيء أو عدم فعله •

وقد شغلت هذه القضية العقل الانساني منذ اقدم العصور وحتى اليوم • منذ ذلك أن «ارستيبوس» القوريبائي نظر الى الحرية الانسانية في اطار ما يمارسه مسن أات مادية حسية آنية فكان شعاره « ولك اللحظة التي انت فيها فاغتنمها قبسل أن أوت » في حين أن أبقور قد فضل لذة أدوم وأبقى هي اللذة العقلية في ظل التحسرر نالحاوف حتى نعسم بالسعادة • فالالهة لا يمنون بالمالم ، والعالم مادة وحركسة أن غير ، ومن هنا فلا معنى للقدر • ويتبين من هذا أن مذهب ابقور مادي هسسرف

وذلك انطلاقا من فلسفته الطبيعية التي اعتمد فيها فلسفة ديموقريطس في الجوهر الفرد، وبني عليها أراءه في الاحلاق والسياسة والاجتماع ·

وفي مقابل هذا الاتجاه الذي ينفي القول بوجود القدر نجد نزعة معاكسة كان قد مثلها زينون الرواقي • فبالرغم عن ان الرواقيين ماديون على مذهب هرقليطس الطبيعي . أي انهم يتفقون في هذه النقطة مع الابيقوريين فانهم يخالفونهم في تصور المادة ذلك ان الرواقيين لا يعتقدون في الجوهر الفرد أي في الجزء الذي لا يتجزء من المادة بل يرور بأن المادة متجزئة بالفعل الي غير نهاية وأن النار هي التي تمسك اجزاء الجسم الواحد وتجعله واحداءكما انها هي التي تربط اجزاء العالم وتجعل منه كلا متماسكا • ورأيهم في النار هو رأي « هرقليطس » من انها شيء حي فيه قانون أو قدر أو عقل تعمل بموجبه وأن العالم جسم حي نفسه النار العاقلة • ثم انهم أصحاب نزعة حلولية أي لا يفصلون موجود واحدا يتطور من النار الصرفة الي مظاهر الكون المختلفة ، ثم تخلص النار موجود أو احدا يتطور من النار الصرفة الي مظاهر الكون المختلفة ، ثم تخلص النار وهكذا الي ما لا نهاية • وإذا كان في الطبيعة قانون وعقل وكان الانسان جزءا مسن الطبيعة . فوظيفته أن يحيا وفقا لنطبيعة ولنعقل والا كان متمردا على القانون الكي مقوهما نفسه مستقلا عن سائر الوجود وهو جزء منه مرتبط به كل الارتباط •

هذا ويتعرف الانسان على قانون سيرته بالرجوع الى ميوله الاساسية ، وقسد وضعت الطبيعة فيه هذه الميول لتدله على ماذا تريد منه ·

ويعتبر حب البقاء الميل الاولي الذي يهديه الى التعييز بين ما يوافقه ويحفظ كيانه وما يضاده ويعمل على افنائه •

واذا كانت الطبيعة في الجماد والنبات تتجه الى غايتها عفوا دون تصور ولا شعور واذا كانت في الحيوان تتجه الى غايتها بالغريزة دون تصور أو شعور فانها في الانسان تتخذ طريق العقل الذي هو اكمل الطرق لتحقيق اسمي الغيات ، والانسان مدعو لان يستكشف في نفسه العقل الطبيعي وان يترجم عنه بأفعاله . أي أن يحيي وفق الطبيعة والعقل ، كما أن الحكيم هو الذي يصبح الحكمة والخير في مطابقة ارادته للارادة الكلية • ذلك ان الارادة الصاغة هي شيء مطلق كالارادة الكلية، والانسان الكامل هو الذي يعدم ان كل شيء في الطبيعة انما يقصع بالعقل الكلي أو بالارادة الإلاهية أي

بالقدر؟ بحيث يعتبر ميوله بمثابة الوظائف لتحقيق هذه الارادة الكلية ويقبل ما اراده القسيدر ·

فاذا ابتلي الانسان بمرض او اصابته مصيبة آثر ذلك لعلمه انه مقدر عليه فيتوفر له الخير الحقيقي في كل حال · اللهم الا اذا نزلت به فوادح لا تطاق فله حينئذ ان ينتعر ليتخلص من حياة لم يعد فيها شيء مطابق للطبيعة ، وفيما عدا هذه الشدائد فانه يصعد للدهر ، لا يخاف ولا يرجو ولا ياسف ولا يندم بل يرتفع بنفسه فهوق كل شيء ويحتفظ بحريته وينعم بغضيلته ·

اما الانسان الشرير أو الضال فهو الذي غابت عنه فكرة الطبيعة الكلية فاتضد نفسه مركزا للوجود وانحرفت ميوله عن استقامتها الاولى فعارض الخير الكلي باشباح من الخيرات الجزئية أو المنافع وحصر سعادته فيها فتعرض لشتى الهموم والآلام لان أفعاله مناقضة للحكمة كل المناقضة وكلها عصيان للطبيعة وللعقل ·

ان نفس هذا المعنى يكاد ان يكون قد ظهر من جديد على يد خصوم المعتزلة مسن اتباع « جهم ابن صفوان » مع الفارق الجوهري في المنطلق ذلك انه في حين ان منطلق الرواقيين هو المادة نجد ان منطلق الجبرية هو الله بما له من قدرة مطلقة وارادة مطلقة واساملة • فقد ذهبوا التي القول بان الانسان مجبور ، وليست له ارادة حرة ولا قسدرة خاصة به على خلق افعاله ، انه كالريشة في مهب الرياح او كالنشبة تتقاذفها الامواج وانما يخلق الله الاعمال على يديه ، وتنسب الافعال الى الانسان مجازا ، كان ينسال : خسرب فلان وكتب واساء وهذا مثل قولك : اثمرت الشجرة وتحرك الحجر ، وطلعت الشمس ، وامطر السحاب • ومن أدلتهم · ان الانسان ان كان موجدا لافعاله وخالقا لها وجب ان تكون هناك افعال لا تجرى على مشيئة الله واختبارد ، ويكون هناك خالق غير الله وكذلك استدلوا بآيات من القرآن قدعم موقفهم مثل قوله تعالى : « الله خالق كل شي، » • « والله خلقكم وما تعملون » •

وفي مقابل هذا الاتجاه الجبري نجد النزعة العقلية الاعتزالية المتحررة التي أقامت مذهبها على القول بأن ارادة الانسان حرة وأن له قدرة خاصة به يخلق بها أفعاله ، ذلك لان أفعال العباد مخلوقة لهم ، ومن عملهم هم ولبست من عمل الله ، وباختيارهم المحض، ففي مقدورهم أن يفعلوها وأن يتركوها من غير دخل لارادة ألله وقدرته ، أن الحركة الارادية مرادة للانسان مقدورة له بخلاف الحركة الاضطرارية فلا دخل له فيها .

ثم انه لو لم يكن الانسان خالقا لأفعاله لأ بطل التكليف، اذ لو لم يكن قادرا على ان يفعل والا يفعل ما صبح عقلا ان يقال له افعل ولا تفعل ولما كان هناك محل للمسدح والذم والثواب والعقاب بل ما كان لنبوة النبيء واصلاح المصلح فائدة وفوق هذا فقد استدلوا بكثير من الآيات القرآنية لتأييد موقفهم من هذه القضية من ذلك مثلا قوله تعالى وان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم ومن حججهم أيضا انه: ان كان الله خلق أعمال الناس فهو اذن لا يرضى عما يفعل وينضب مما خلق ودبر و

وامام هذين الاتجاهين المتعارضين حاول ابو الحسن الاشعري المعثور على حسل وسط فاخترع ما اسماه « الكسب » واساسه أن الله تعالى أجرى العادة بخلق الفعل عند قدرة العبد وارادته فهذا الافتراض هو الكسب وهسو في المقيقة جبرية مقنعة لان القدرة الحادثة لا تؤثر في المقيقة جبرية مقنعة لان القدرة الحادثة لا تؤثر في المقدور .

وكذلك حاول ابن رشد أن يتقدم بحل جديد له طرافته الخاصة فقال : « يظهر أن الله تبارك وتعالى قد خلق لنا قوة نقدر بها أن نكتسب أشياء هي أضداد ، لكن لما كان الاكتساب لتلك الاشياء ليس يتم لنا ألا بمواتاة الاسباب التي سخرها الله لنا من خارج وزوال العوائق عنها كانت الافعال المنسوبة الينا تتم بالامرين جميعا ، ثم يضيف أبن رشد بعد أن يؤكد أن هذه الاسباب التي سخرها من خارج ليست هي متممة للافعال التي نروم فعلها أو عائقة عنها فقعل ، بل هي السبب في أن نريد أحد المتقابلين • يضيف قائلا « فأن الارادة أنما هي شوق يحدث لنا عن تخيل ما أو تصديق لشيء • وهذا التصديق ليس هو لاختيارنا ، بل هو شيء يعرض لنا عن الامور التي من خارج • مثال نلك أذا ورد علينا أمر مشتهي من خارج استهيناه بالضرورة من غير اختيار، وكذلك أذا طرا علينا أمر مهروب عنصه من خارج كرهناه باضطرار فهربنا منه وأذا كان هكذا فارادينا محفوظة بالامور التي من خارج ومربوطة بها » •

ثم ان ما نقوم به من أعمال هو نتيجة أمرين : « أسباب خارجية وأرادة ذاتية ، ولما كانت مذه الأسباب ، لمارجية تجرى على نظام محدود وترتيب منضود لا تختل أبددا . وكانت أرادتنا الداخلية معلولة بهذه الأسباب كانت أرادتنا كذلك جارية على نظام معدود ، والنظام المعدود الذى في الأسباب الخارجية والداخلية هو القضاء والقدر الذى كتبه الله على عباده وهو اللوح المحفوظ « بحيث أذا نحن نظرنا إلى الأسباب الخارجية وحدها قلنا أن الانسان مجبور وأذا نظرنا إلى الارادة وحددها قلنا : أن الانسان مختار وبهذا يمكن الجمع بين الآيات التي يدل ظاهرها على التعارض : « وبهذا

تنحل جميع الشكوك التى قيلت فى ذلك أعني الحجج المتعارضة العقلية ، اعني ان كون الاشياء الموجودة عن ارادتنا يتم وجودها بالامرين جميعا أعني بارادتنا وبالاسباب التي من خارج • فاذا نسبت الافعال الى واحد من هذين على الاطلاق لمقت الشكوك المتقدمة » (1) •

وهكذا نرى كيف أن أبن رشد مال ألى تقديم حل هو أقرب ألى التسليم بالضرورة الفلسفية و هنا نصل إلى طرح المشكل بهذه الصيغة : هل يمكن القول بعد هذا بأن للانسان حسرية مطلقة ؟

ان هذا التساؤل يبقى غير ذي موضوع بعد أن تبين الى أي مدى يكون الانسان معرضا لعوامل وأساب تعمل على الحد من هذه الحرية . الامر الذى يؤكد نستها في مقابل حرية مطلقة تنقى حاصة بالمطلق وحده أى بالاله · وفي هذا المعنى يقول «لنيتز» أن الله وحده كامل الحرية ، أما النفوس المخلوقة فلا حرية لها الا من حيث هي قادرة على القخلص من الاهواء ·

اعتقد انسه يجب النظسر في موضوع الحرية من ناحيتين : الناحية النفسانية الشعورية والناحية الكونية الكونية الله أن هذا الموضوع قد بحث من حيث هو ظاهرة مسن ظواهر الشعور كما بحث باعتباره يمثل حادثة تتنافى مع التقيد الطبيعى ·

لقد أكد المديد من الدارسين على أن الشعور الفردى شاهد على وجود الحرية ، ذلك اننا نشعر خلال الفعل الارادى بأننا أحرار ، حتى قال ، همرى برقسون ، بأن الحرية هى احدى ظواهر الشعور ، كما قال « بوسويه » « كل منا يصغي لعنوت قلبه ويستشير نفسه يشعر بأنه حر الارادة بقدر ما يشعر بأنه مدرك وعاقل » بحيث كل انسان في مقدوره أن يدرك هذه الدرجة من الشعور اذا كان عاقلا مدركا ·

ثم ان الحرية في نظر « ديكارت » يدركها الانسان ادراكا حدسيا دور ما حاجة الى برهان عقلى ، ذلك ان الانسان يشعر بها في داحله حتى انه من رأي «بوسويه» . ان الانسان السليم العقل لا يحتاج الى البرهان على حريته لأنه يشعر بها في داحله قبل الفعل واثناءه وبعسده -

<sup>(1)</sup> الكشف مناهج الادلة ـ ابن رشد •

فنحن نشعر بالحرية قبل الفعل لما لنا من حرية النظر بالاسباب واخضاع نزعتنا ليـزان العقــل ·

كما نشعر بالحرية اثناء الفعل لان العقل يدرك حركة الفعل من داخل فيطلع على عفوية الارادة في تصور الغاية ويدرك أن الحرية في المذاكرة وأخذ القرارات ، بحيث نشعر بان التامل يوجه الانتباه الى الاسباب المعقولة ويجمعها حول الغاية المقصودة من غير أن يكون مقيدا كل التقيد بالعوامل القوية ، ثم اننا أثناء أخذ القرارات نشعر بأننا أحرار في أتباع الاسباب أو الامتناع عنها ، أي أنه يمكن القول بأن الانسان يشعب بأنه قادر على الفعل بقدر ما يشعر بأنه عاقل حيث يشعر في الحالة الثانية أنه مفكر .

ثم اننا نشعر بالحرية بعد الفعل ، عن طريق الشعور بالمسؤولية الناشئة عن الفعل فلولا اننا احرار لما شعرنا بالمسؤولية ولا بارتياح الضمير او تبكيته بعد الاحسان او الاساءة • فنحن نشعر بالحرية لاننا نعلم ان مباشرة الفعل او اتمامه أو الانصراف عنه كل ذلك متعلق بنا كما أن الندم عن افعالنا السيئة هو ندم على سوء الاختيار وهو حالة شعورية ولا ريبان الفعل الحر بهذا المعنى مشابه للكشف العلمي أو الاختراع الفني ، فما الكشوف العلمية والاختراعات الفنية الا ظاهرة من ظواهر الفاعلية النفسية الحسرة حتى أن الفيلسوف الالماني و كانط ، جعل من الحرية اساسا للحياة الاخلاقية فقسال : والواجب يتضمن الاستطاعة والحرية ليسست امسرا تجريبيا بل هو موضوعة من موضوعات المقل العلمي ولا وجود لها في عالم الحسوادث لان هسذا العالم لا يدل على تقيد الحركات الطبيعية فعسب بل يدل أيضا على تنيد الحركات الارادية أما الشيء بذاته فيشتمل على الحسرية كما يشتمل على الاختيار فالحرية خارجة عن العسالم المحسوس غير مقيدة بالزمان والمكان ومن هنا فهي شرط للواجب والمسؤولية معا » المحسوس غير مقيدة بالزمان والمكان ومن هنا فهي شرط للواجب والمسؤولية معا » نلك أن معاقبة المخدة على الهضم .

ان هذا الموقف الكلطي يؤكسد بوضوح على القول بأن الحرية قيمة تستمد وجودها من عالم خارج عن اطار مقولتي الزمان والمكان أي هي قيمة مطلقة وعامة ولكن مساهو موقف الفلسفة الوجودية من هذا ؟ أن الحرية ليست موضوعا خارجا عن الانسان ولكنها معاناة يميشها صاحبها أثناء العمل ومن خلال هذا يثبت وجود الانسان وتتقرر شخصيته وذلك أن الحرية في نظر الوجودي ليست موضوعا محددا يمكن أثباته بالبرهان انطقي كما هو الشأن بالنسبة للنظريات الرياضية لان الانسان ما هو الا مجموعة مسن

إعمال حرة ومتجددة باستمرار . ذلك الله ماهيته هي الحرية نفسها . فالحرية عند الانسان هي حرية فردية كما أن ماهيته هي الحرية نفسها حتى أنه كان شعاره ٠ و أنا حر فأنا اذن موجود » وانطلاقا من أن الانسان هو وحده من دول سائر الموجودات يقوم بأفماله عن وعي وتلقائية فهو الكائن الوحيد الذي يتصف بالحرية دون بقية الموجودات التسي تخضع في تكوينها للقوانين الطبيعية ٠

ثم ان الوجود سابق عن الماهية ولذا فان الانسان يصنع ماهيته الخاصة به عن طريق وعيه واختياراته الحرة وبذلك يحقق النموذج الذى يراه ملائما لشخصيته ومن هنا كانت الحرية ظاهرة شخصية وهي وحدها المعبرة عن وجود الانسان، هذا الانسان الذى رمي به فى هذا العالم دون ارادة منه وحكم عليه بأن يكون حرا وأن يتحمل نتائج اختياراته .

كانت هذه نظرة سريعة حول موضوع الحرية باعتبارها حالة شعورية ثم شعورية واعية الله منع التعبير كما هو رأى الوجوديين ولكن ادا كال الشعور دليلا على الحرية فان هدا ينبغى أن لا ينسيبا بأل العلم يقوم على التقيد الطبيعي ، دلك أن الانسال نفسه ظاهرة طبيعية وهو يخضع في الكثير من انماط سلوكه الى طبيعة تركيبه البيولوجي بعبث يمكن القول بأن الشعور بالحرية لا يعدو كونه وهما ينشأ عن حهلنا للمعرورة واليس الحالم والمستهوى والسكران يتوهمون انهم يعارسون أفعالهم بعرية وشعرت بدورانها وهي بحهل كانب الابره المغنطة أو المروحة أو دوامه الماء واعنة وشعرت بدورانها وهي بحهل سببه اليست تتوهم أنها تدور من تلقاء نفسها حرة مغتارة و

ومن هنا هل يمكن القاكيد بان الحرية بمعناها المطلق غير ممكنة الوجود بالنسبة للانسان ؟ و في حالة التسليم بهذه الحقيقة على أساس أن الحرية كصورة مجردة هي حرية كاذبة وصورة وهمية من صور الحرية « هيقل » وفي هـــذه الحالة اذن يمكــن القول مع هيقل بأن الحرية هي وعي للضرورة ؟ان هذا الوعي للضرورة يتمثل في معرفة القرانين التي تقف حائلا دون تحقيق الحرية سواء اكانت هذه القرانين ذات طابــع اقتصادي أو اجتماعي أو طبيعي أو نفسي أو بيولوجي .

ومن هنا يكون الهدف من عملية التحرر ليس في ازالة هذه القوانين والتخلص منها أي ليس في تغيير الطبيعة ولكن في استغلال هذه المعرفة بمهارة في سبيل تحقيق أعداف الانسان وبهذا تكون المرية الانسانية أمرا نسبيا ناميا ومتطورا، وهذا هو ما عرف بعملية التحرر الذي تجسمه محاولات الانسان في أن يسلام بين متطلبات الضوابط

الاجتماعية ومتطلبات توق الانسان نعو ارضاء ميله لان يعيش حسرا • وبهذا تكون الحرية سعيا متواصلا نحو ايجاد ظرف افضل من العيش وفي شتى مجالات الحياة •

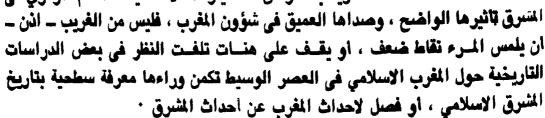
ومن هنا تكون الحرية وعيا بالوجود وممارسة شاملة في اطار لا نتجاوز فيه حدود الآخرين · ومما يؤكد هذا ان الانسانية على احتلاف أجيالها وفي شتى بقاع الدنيا كانت وما تزال تصارع من أجل فك القيود ورفع الضيم وفي هذا ارضاء لنزعة طبيعية في الانسان تدفع به الى التحرر ·

غير أن هذه النزعة قد يعتريها شيء من الفتور فتضمر وتختفي نتيجة لتواصل عملية القمع والكبت لمدة طويلة الامر الذي يؤدي الى أن يعتاد الناس العبودية وأراز رق فيحبوا الاغلال التي تقيدهم وبهذا تعوض ظاهرة العبودية كشيء مكتسب ظاهرة التحرر كاستعداد طبيعي ومن أجل هذا فأن الحذر الدائم واليقضة المستمرة هما أمر لازم في سبيل الحفاظ على الحرية وحمايتها .

# سياسسة الخلافة الاموية تجساه المفسرب ولا سيمسا في الميسدان المسالي

ان الجوانب التي تهمنا في هذه الدراسة هي مسا يتصل منها بالسياسة الاقتصادية والجبائية ، ولكن السياسة التي اتبعتها الخلافة الاموية في المغرب في هذا الميدان تعكس سياسة مالية عامة للخلافة ، ومن هنا فانه لا يمكن فهم هذه السياسة الا في نطاق رؤية كلية شاملة لقضايا المجتمع العربي الاسلامي خلال العصر الاموي ،

ان لتاريخ المفرب الاسلامي ميزاته الخاصة \_ دون ريب \_ ولكن للاختيارات الاساسية للحكم المركزي في



ونسلاحظ بسادىء ذي بسدء:

أولاً - أن المصادر التي تروي لنا أخبار الحكم الاموي لبلاد المغرب تعد متأخرة عن زمن الاحداث حيث أن أقدم نص بلغنا قد ألف بعد مرور ما يربو عن قرن من سقوط

الخلافة الاموية ، ونعني هنا « فتوح مصر واخبارها » لابن عبد الحكم ( 182 - 257 - 257 = 9 - 798 م) (1) ، وهو امر يضع امام الدارس بعض الصعوبات ، ولكن هدده المصادر المتأخرة نسبيا تعد اساسية ، لانها تنقل عن مصادر لم تصل الينا  $\cdot$ 

ثانيا – ان معلوماتنا عن تأثير ذلك التحول الجذري الذي عرفته الحياة الاقتصادية والاجتماعية في المجتمع الاسلامي ، وقد بدأت تبرز معالمه منذ عهد الخليفة الثالث عثمان بن عفان (2) ، وتبلورت مع اتساع نطاق الفتوحات الاسلامية ، وتحول العالم الاسلامي الى مركز رئيسي للدورة التجارية العالمية ، وأدى ذلك الى ازدهار فئسات اجتماعية ، ولا سيما فئتي أصحاب الملكيات العقارية الضخمة والتجار ، في الحياة الاقتصادية والاجتماعية للمجتمع المغربي في العصر الاموي قليلة جدا ، ومن المعروف أن بروز حركات المعارضة السياسية – الدينية مرتبطة وثيق الارتباط بذلك التصول ، فمن القضايا المتصلة بالتحول المذكور نوع التغيير الذي تم في ميدان الملكية العقارية في العصر الاموي وتنظيم شؤون الخراج ، وأساليب جمع أنواع الجباية ، ولكس ألل المحل المدي وتنظيم شؤون الخراج ، وأساليب جمع أنواع الجباية ، ولكس الاخبار حول هذه المسائل نادرة جدا · قد يتساءل المرء هنا قائلا : الا يمكن قياس وضع الملكية العقارية في المعهد الاموي بوضعية أراضي السواد في العسراق ، وأراضي بسلاد الشمام ؟

قد يقبل المرء ذلك بالنسبة للاراضي التي كانت بيد طبقة النبلاء البيزنطيين ، ولا سيما في افريقية ، ولكننا نعتقد ان الوضع يختلف في المغربين : الاوسط والاقصى ، وهي المنطقة التي عرفت بكثافتها السكانية ، وبسيطرة القبائل الكبرى عليها ، وعرفت ايضا باهمية الملكية المشاعية فيها .

ثالثا ــ أن النصوص ذات المحتوى الاقتصادي التي تشـــير الى الغنائم ، والى الهدايا التي كان يرسل بها ولاة المغرب الى دمشق نادرة ، أما مبالغ الجباية من خراج وجزية وصدقات ، ومدى انتظام ارسالها الى بيت المال في عاصمة الخلافة فاننا لا نعرف عنها شيئا ، أو نكاد .

ان جمع الاموال وارسالها لم يتم بصفة منتظمة ، فمن المعروف أن أحداث المغرب لم تنته بانتهاء ولاية موسى بن نصير ( 86 - 96 ه ) ، وفتح الاندلس ، بل اشتد امره الشر بداية انتفاضات الخوارج سنة 122 ه ، وسنرى أن ذلك لم يحدث صدفة ، بل جاء تعبيرا عن معارضة لسياسة معينة سلكها ولاة بني أمية في المغرب ، ولا سيما في ميدار السياسة المجبائية ،

تعتمد السياسة المالية للدولة الاموية على تنظيم سياسي عسكري ، واداري دعامته سلطة الولاة في أجزاء الخلافة ، وهي سلطة تستند الى قوة عسكرية تتالف نواتها .. في اكثر الاحايين .. من جند الشام ، ولا سيما في هترة الاضطرابات ، ولما تتأزم الاوضاع ، وتصبح مهددة لسلطة بني أمية فانهم يجندون من عشيرتهم ، ثم من سائر العرب ، وقد حدث ذلك بالخصوص في المغرب أيام حركات الخوارج ، فلما قدم كلثوم بن عياض القشيري سنة 123 ه لملاقاة جيش خالد بن حميد الزناتي على ضفاف وادي سبوكان يقود جيشا يتألف من ثلاثين الفا « قال ابن القطان : فيهم عشرة الاف من صلب بنسي أمية ، وعشرون الفا من سائر العرب » (3) ، وتعتمد في نفس الوقت على الصراع القبلي ، ولا سيما الصراع بين اليمانية والمضرية ، وقد اشتهر الامويون بانكاء ناره ، واستغلاله لفائدة حكمهم .

كان الولاة يتمتعون بنفوذ كبير في ولاياتهم ، فهم المسؤولون عن الشؤون السياسية والعسكرية والادارية والمالية ويعينون بدورهم قادة للجيش وعمالا ينوبون عنهم في مناطق تابعة لولايتهم (4) ، وقد يعين الخليفة عاملا على الخراج يرجع بالنظر اليه مباشرة ، ولم يقع الفصل في المغرب بين والي الحرب ، أو الصلاة ووالي الخراج ، كما مصر (5) .

ويبلسغ نفوذهم في بعض الحالات شانا يتجاوز فيه الامر السلطة المطلقة لخدمة النظام الاموي فيصل الى كسب عدد كبير من الانصار والموالي ، وجمع شروة خدخمة تثير حنق الخلفاء انفسهم ، وتبعث في نفوسهم الغيرة ، ويمكن هنا أن نذكر مشالين ، مثال خالد بن عبد الله القسري عامل العراق (105 - 120 ه) ، ومثال موسى بن نصير عامل الغرب والاندلس ، فقد جمع الاول ثروة خدخمة ، ولا سيما من دخل الاراضي الزراعية الشاسعة التي أصبح يملكها بالعراق ، وأطلق يد عماله في المناطق التي ترجع الاسراق . فقد اضطر الخلبفة أن بكتب اليه قائلا : « لا تبيعن من الغلات شيئا حتى تباع فلات أمير المؤمنين ، (7) ، ولما ختن طارق ابن أبي زياد خليفة خالد بن عبد الله القسري فللكوفة ولده أهدى اليه « الف وصيف ووصيفة سوى الاموال والثياب ، (8) .

أما نفوذ موسى بن نصير ايام ولايته للمغرب والاندلس فقد تجاوز جمع شروة إلى من الغنائم لم يدخل المشرق قبلها اعظم وانفس ، وقد تسببت هذه الثروة بعد

نكبته في تتبع اسرته وانصاره بالمغرب، وتغريمهم مبالع طائلة (9) الى بعث قسوة سياسية في بلاد المغرب تعتمد على آلاف من الموالي والخدام، ولمعل هذا الحزب السياسي من الموالي والانصار الذي ركز اسسه في بلاد المغرب هو الذي السار خوف الخليفة المجديد في دمشق، وغضبه، وأدى في النهاية الى نكبته، ومطاردة اسرته وانصاره ببلاد المغرب والاندلس، يخبرنا ابن عذاري عن اهمية هذه القوة قائلا: (ثم ان يزيد ابن المهلب سهر ليلة مع الامير موسى)، فقال له: «يا أبا عبد الرحمن، في كسم كنت تعتد أنت وأهل بيتك من الموالي والخدام ؟ اتكونون في ألف ؟ » فقال: « نعم والف الف الى منقطع النفس! » قان: « فلم القيت بنفسك الى التهلكة ؟ أفلا أقمت في قرار عنك، ولكني وموضع سلطانك ؟ » فقال: « والله الو أردت ذلك لما نالوا من أطرافي شيئا! ، ولكني اثرت الله عز وجل ورسوله ولم أر الخروج عن الطاعة » (10) .

ان الامثلة كثيرة حول النفوذ الكبير الذي كان يتمتع به الولاة الامويون في مناطقهم، وقد كانت ولاية بلاد المغرب من الولايات الحساسة نظرا للصعوبات الكبرى التي واجهت الفتح الاسلامي للمغرب، ولما اتسم به من هياكل اجتماعية، ومعطيات ديمغرافية خاصة، دعامتها الاولى العصبية القبلية، وما يتصل بها من ميزات معينة، فقد عين الامويون خلال فترة الفتح ( 27 هـ 60 هـ) لادارة شؤون المغرب قادة مشهورين في تاريخ الدولة الاسلامية مثل عقبة بن نافع، وحسان بن النعمان الغساني، وموسى ابن نصير، ثم تعاقب الولاة الامويون على القيروان، فبلغ عددهم تسعة في الحقبة المتدة من 96 هـ الى استقلال عبد الرحمن بن حبيب الفهري عن مركز الضلافة سنة 127 هـ (11).

ونلمس في تتبعنا لتراجم هؤلاء الولاة أنهم مشهورون بولائهم للامويين ، وقد تولى الكثير منهم مناصب عليا قبل تسميتهم في المغرب (II) ، فقد كان يزيد بن أبي مسلم أحد تلامذة الحجاج ، فعمل لديه كاتبا ، ثم سماه صاحب شرطة ، وشغل بشر بن صفوان منصب والي مصر قبل تعيينه واليا على بلاد المغرب ، أما عبيدة بن عبد الرحمن السلمي فهو « ابن أخي أبي الاعور السلمي صاحب خيل معاوية بصفين » (I2) ، وكان عبيد ألله بن الحبحاب أبن الحارث ، قيسيا بالولاء ، اذ كان مولى لبني سلول ، بارعا في الفصاحة والخطابة ، حافظا لايسام العرب واشعارها ووقائعها » (I3) ، وتقلب في وظائف ادارية مختلفة الى أن سمي عاملا على خراج مصر سنة 100 ه (I4) ، وكان كلثوم بن عياض القشيري شيخا من أعيان القيسية الخلص ، وتولى منصب صاحب

الشرطة بعاصمة الخلافة الاموية دمشق ، ثم عين هشام بن عبد الملك بعده على بلاد المغرب حنظلة بن صفوان الكلبي والي مصر ·

ان اختيار ولاة المغرب من بين مشاهير القادة والموظفين يقيم الدليل على ما لمحنا اليه من اهمية هذه الولاية في سياسة مسركز الخلافة ، وهي الاهمية التي نلمسها في تسمية أمراء الجيوش في مرحلة الفتح ·

ويتساءل المرء هنا عن السياسة التي اتبعها هؤلاء الولاة في المغرب ؟

ان ادارتهم لمشؤون المغرب لا تختلف عن الاساليب التي استعملها ولاة بني أمية هي بقية اجزاء العالم الاسلامي ، فقد ارتكبوا أخطاء فادحة كانت لها نتائج خطيرة في حياة المغرب . وقد كان رد الفعل في المغرب تجاه هذه الاخطاء سريعا وعنيفا ، ولا سيما في المناطق الريفية لما تمتاز به من هياكل قبلية ، شانها في ذلك شان منطقة شمرقي الجزيرة العربية (15) .

وبلغ تعسف الادارة الاموية لمشؤون بلاد المغرب درجة قصوى أيام ولاية تلمينة الحجاج يزيد بن أبي مسلم الذي حاول تطبيق السياسة التي اتبعها معلمه في العراق ، يتحدث الطبري عن سبب قتله فيقون ، وكان سبب ذلك أنه كان \_ فيما ذكر \_ عزم أن يسير بهم بسيرة الحجاج ابن يوسف في أهن الاسلام الذين سكنوا الامصار ، ممن كان أصله من السواد من أهل الذمة ، فأسلم بالعراق ممن ردهم الى قراهم ورساتيقهم ووضع الجزية على رقابهم على نحو ما كانت تؤخذ منهم وهم على كفرهم ، فلما عزم على ذلك تآمروا في أمره ، فأجمع رايهم \_ فيما ذكر \_ على قتله فقتلوه » (16) ، ويورد أبن عذاري رواية أخرى في سبب قتله (17) ، ولكن الروايتين تشيران الى أن السكان الاصليين هم الذين ثاروا ضد سياسته التعسفية ، ودبروا خطة التخلص منه ، وحرصوا الاصليين هم الذين ثاروا ضد سياسته التعسفية ، ودبروا خطة التخلص منه ، وحرصوا الايدي من الطاعة ، وانما هو رد عمل ضد سلوك معين يتنافي مع أبسط مبادىء الاسلام والابدي من الطاعة ، واعدنا عاملك » (18) . أما الفترة الثانية التي اشتد فيها تعسف والمسلمين ، فقتلناه ، واعدنا عاملك » (18) . أما الفترة الثانية التي اشتد فيها تعسف السياسة الاموية فهي أيام ولاية عبيد الله بن الحبحاب ، وسنرى مدى الظلم والارهاق الذي بلغته السياسة الجبائية بصفة خاصة .

وقد اشتهرت فترة قصيرة في تساريخ ولاة بني اميسة بالمغرب بحسن السياسة ، أوتطبيق مبادىء الاسلام ، وهي فترة خلافة عمر بن عبد العزيز فقد قام بعزل محمد بن

يزيد القرشي ، وسمى مكانه اسماعيل بن عبيد الله ابن ابى المهاجر سنة 100 ه على حربها ، وخراجها ، وصدقاتها ، « وكان حسن السيسرة ، فأسلم البربر في أيامسه جميعهم » (19) ، ونلاحظ من جديد أن صدى سياسة الولاة يبرز في صفوف البسربر بصفة خاصة ، ولكننا نجد أكثر من اشارة الى ردود فعن صادرة عن السكان العسرب تجاه سلوك معين يبدو في تصرف الولاة الجدد ، ويمس هذا السلوك قادة مشهورين بين الاسر العربية التي استقرت بالمغرب (20) .

ولمنحاول الآن التعرف الى مميزات السياسة المالية للادارة الاموية في المغسرب رايطين اياها بذلك التحول الجذري الذي بدأت تبرز معالمه في المجتمع العربي الاسلامي منذ نهاية خلافة عثمان ، وهو تحول جاء نتيجة حتمية لظروف موضوعية ، وخضع لدينامية جديدة هي دينامية العالم الاسلامي الجديد الذي بدأ يحل عمرانيا واقتصاديا محل قوتين اقتصاديتين من قوى العالم القديم: القوة البيزنطية ، والقوة الساسانية ، لخص المعارضون للسياسة العثمانية يومئذ مظاهر التحول الاقتصادي والاجتماعي في جملة ردوا بها عليه في محاولته تبرير موقفه ، وهو محاصر في داره من طرف الشوار « لانك غيرت وبدلت » ، ولكن ماذا غير الخليفة التالث ؟ يخبرنا ابن قتيبة قائسلا : « وذكروا انه اجتمع ناس من اصحاب النبي عليه الصلاة والسلام ، فكتبوا كتابا ذكروا فيه ما خالف فيه عثمان من سنة رسول الله ، وسنة صاحبيه ، وما كان من هبته خمس الهريقية لمروان ، وفيه حق الله ورسوله ، ومنهم ذوو القربي واليتامي والمساكين ، وما كان من تطاوله في البنيان حتى عدوا سبع دور بناها بالمدينة : دارا لنائلة ودارا لمعائشة وغيرهما من أهله وبناته ، وبنيان مروان القصور بذي خشب ، وعمارة الأموال بها من الخمس الواجب لله ولمرسوله ، وما كان من انشائه العمل والولايات في أهله ، وبني عمه من بني امية احداث وغلمة لا صحبة لهم من الرسول ، ولا تجربة لهم بالامور ، وما كان من الوليد بن عقبة بالكوفة اذ صلى بهم الصبح ، وهو أمير عليها ، سكران اربع ركعات ، ثم قال لهم : أن شئته ارياكم صلاة زدتكم ، وتعطيله أقامة الحسيد عليه ، وتأخيره دلك عنه ، وتركه المهاجرين والانصار لا يستعملهم على شيء ولا يستشيرهم ، واستغنى برايه عن رايهم ، وما كان من الحمى الذي حمى حول المدينة ، وما كان من ادارة القطائع والارزاق والاعطيات على أفوام بالمدينة ليست لهم صحبة من النبي عليه الصلاة والسلام ، ثم لا يغزون ولا يذبون ، وما كان من مجاوزته الخيزران الى السوط ، وانه أول من ضرب بالسياط ظهور الناس ، وانما كان ضرب الخليفتين قبله بالمدرة والخيرزان » (21) •

نلاحظ من خلال نص ابن قتيبة أن أهم مظاهر التحول الجديد الذي انكره الناس على عثمان ما يتصل منه بالملكية ، ومظاهر الثراء لدى فئة اجتماعية جديدة سماها طه حسين «طبقة الارستقراطية العليا ذات المولد والثراء الضخم والسلطان الواسم» (22).

قد كان لهذا التحول الاقتصادي والاجتماعي الذي تبلور مع مرور الزمن تأثيره في المجتمع المغربي، فمن المعروف في ميدال الملكية العفارية أن الامويين كانوا يهبون أراضي الصوافي (القطائع) (23)، واسندت في المسرق أراضي الموات الى افسراد الاسرة الحاكمة، والى انصارها، والى رجال الخلافة بعنوان " القطائع "، واقسام المالكون الجدد في الامصال، وتسركوا الفلاحين القدامي يخدمون الارض، وكانوا يتعهدون مقابل هذا الاسناد باحيائها، وجمع الضرائب، وتسليمها للجباة، ثم أصبحت مع مرور الزمن ملكا يتصرفون فيه بالبيع والشراء، وبرزت فئة جديدة من كبار الملاكين الزراغيين، وقد اشترى العرب المسلمون كثيرا من أراضي الخراج التي كان يملكها غير المسلمين، وأصبحت تؤدي العشر ففط، ومن المعروف أن تطور الملكية الزراعية واتساعها لمفائدة فئة جديدة أدى الى تضاؤل دخل الدولة الاموية من الجباية عسلى الارض، وهو مورد اساسي مع الجزية، وهذا التطور هو الذي يكمن وراء التفكير في توظيف صرائب جديدة \_ بعد انتهاء غنائم الفتوحات \_ غير شرعية، وما أل اليه الامر من ردود فعل السكان، ومناصرة حركات المعارضة (24)

ان معلوماتنا عن نظام القطائع تتعلق بالمشرق ، ولا سيما باراضي العراق ، وبلاد المشام ، ولكن لا شك أن هذا النظام قد عرفته افريقية من بلاد المغرب في العصر الاموي فقد وزعت أراضي النبلاء البيزنطيين على العشائر والاسر العربية تشجيعا لمها على الاستقرار (25) ، ولكنه يبدو أن قضية التحون في نظام الملكية العقارية في المغرب لسم تكن لمها أهمية تذكر في العصر الاموي •

أما القضايا التي تشير اليها النصوص حول السياسة الاقتصادية والمالية للادارة الاموية في المغرب فهي :

أولا - أهمية الغنائم والهدايا التي يرسن بها الولاة الى المشرق بعد انتهاء مرحلة الفتح ، ورجوع موسى بن نصير من الاندلس والمفرب بثروات ضخمة (26) ، وكان الخلفاء بالمشرق يستحبون طرائف المغرب ، ويبعثون فيها الى عامل افريقية ، فيبعثون

لهم البربريات السنيات ، (27) ، وأصبح الولاة يتسابقون في كسب ود حكام دمشيق بارسيال الهدايا والطرائف ، واستعملوا شيئة الاساليب لجمعها مين السكان وحدثنا ابن عبد الحكم عن هدايا عبيدة بن عبد الرحمن القيسي الى هشام بن عبد الملك قائلا : « وكان فيما خرج به من العبيد والاماء ومن الجواري المتخيرة سبع مائة جارية وغير ذلك من الخصيان والخيل والدواب والذهب والفضة والآنية ، (28) .

ثانيا ــ السبي ، فلما انتهت مرحلة الفتح ، وارسان آلاف السبايا من المغرب الى مركز الخلافة (29) ، واعتنق البربر الاسلام التجأ الولاة الى طـــرق تعسفية لضمان السبي ، وارساله الى المشرق ، اننا نمين الى الاعتقاد بأن عبيد الله بن الحبحاب قــد جهز حملات عسكرية الى مناطق نائية من بـــلاد المغرب لجلب السبي ، وارساله الى دمشق ، فقد بعث قائده العسكري حبيب بن أبي عبدة غازيا الى السوس الاقصى ليعود بسبي كبير (30) ، لان المصادر تشير الى أن ابن الحبحاب منى خلفاء المشرق بالكثير لما افضى الامر اليه ، « وتكلف لهم أو كلفوه أكثر مما كان ، فاضطر الى التعسف ، وسوء السيرة ، فحينئذ عــدت البرابر على عاملهم ، فقتلوه ، وثاروا بأجمعهم على ابن الحبحاب » (31) .

ان الحقيقة التي راسل بها عبد الرحمن بن حبيب الفهري الخليفة العباسي أبا جعفر المنصور قائلا: « ان افريقية اليوم اسلامية كلها ، وقد انقطع السبي منها » (32) حقيقة قديمة تعبر عن وضع يعود الى نهاية القرن الاول الهجري ، وقد تجاهل الولاة الامويون هذه الحقيقة طيلة ربع قرن ، واتبعوا شتى الاساليب لمواصلة مد المشرق بهدايا المغرب ، وسبيه •

ثالثا ـ وبلغت هذه السياسة التعسفية للادارة الاموية ذروتها القصوى بســـن سياسة تخميس البربر لضمان مورد قار وشري لبضاعة ثمينة من بضائع العصر الرقيق ، وقد اصبحت الحاجة اليه ملحة نتيجة النطور الاقتصادي والاجتماعي الذي اشرنا اليه ، يقول ابن عذاري : «ثم ان عمر بن عبد الله المرادي عامل طنجة وما والاها أساء السيرة ، وتعدى الصدقات والعشر ، وأراد تخميس البربر ، وزعــم أنهم في المسلمين ، وذلك ما لم يرتكبه عامل قبله ، وانما كان الولاة يخمسون من لم يجب للاسلام ، فكان فعله الذميم هذا سببا لنقض البلاد ، ووقوع الفتن العظيمة المؤدية السي كثير القتل في العباد نعوذ بالله من الظلم الذي هو وبال على أهله » (33) ، ان هذه السياسة تدل على مدى النفوذ الذي كان يتمتع به الولاة في مناطقهم ، وقد كان واسعا

فى الميدان المالي ، فكاموا يستعملون اموال بيت المال لكسب الانصار (34) ، كما كانوا يتذرعون بمقاومة المعارضين السياسيين لاتباع طريقة التغريم ، واستئصال الاموال ، وهو \_ فى نظرنا \_ مظهر من مظاهر السياسة المالية فى حياة الخلافة الاموية فى المشرق والمغرب (35) .

ان تصرف العمال في أموال المسلمين يعكس نظرة بني أموية الى الشؤون المالية ، وقد بدأت تبرز هذه النظرة الجديدة منذ نهاية خلافة عثمان ، فنجد عبيدة بن هـــلال الخارجي يخطب سنة 64 ه محللا نقاط الضعف ، وسوء التصرف أيام عثمان ، فيقول : ، ثم أخذ فيء الله الذي أفاءه عليهم فقسمه بين فساق قريش ، ومجان العرب ، (36) .

اننا نستطيع أن نؤكد في هذا السياق أن نفوذ ولاة المغرب في الميدان المالي كان كبيرا فتجاوز جمع الهدايا ، واستنباط أساليب ضمان السبي ، ليبلغ الميدان الجبائي بسن ضريبة متنافية مسع المبادىء الاسلامية مثل ضريبة التخميس ، وميدان ضسرب العملسة (37) .

اما في ميدان السياسة الجبائية فمن المعروف ان هذه القضية اصبحت تمثل سمة بارزة في سياسة الخلافة الاموية بصفة عامة ، فبعد ان توقف تدفق الغنائم على مركز الخلافة بتوقف الفتوحات ، وذلك في نفس الفترة التي ازدادت فيها تكاليف بناء جهاز الدولة الجديدة ، ولا سيما تكاليف الجند ، بدأ البحث عن موارد مالية جديدة بسسن نظام جبائي مرهق يعتمد اساسا على الخراج والجزية ، وقد حاول الخليفة عمر بن عبد العزيز ان يدخل اصلاحا جذريا على النظام المالي للدولمة الاموية (38) ، ولكن هذا الاصلاح لم يؤت اكله ، فقد كانت خلافته قصيرة ، ثم سرعان ما تراجع الخلفاء بعدده عن النظام المالي الجديد الذي حاول وضع اسسه ، فقد أخذ يزيد بن عبد الملك و أهمل عن النظام المالي الجديد الذي حاول وضع أسسه ، فقد أخذ يزيد بن عبد الملك و أهمل عن النظام المالي الجديد الذي حاول وضع أسمه ، فقد أخذ يزيد بن عبد العزيز قد وعدهم بأن يسقطها عنهم ، وفعل مثل ذلك مع البربر يزيد بن أبي مسلم عامله على افريقية ، (39) •

فهل يمكن ـ بعد التعرف الى ملامع هذه السياسة المالية ـ تفسير حركات المعارضة والانتفاضات المسلحة ضد الخلافة الاموية بدون بحث الاسباب الاقتصادية ، وهي أسباب قد دعمت المعارضة الدينية والاجتماعية كما لمحنا الى ذلك اكثر من مرة (40) .

قد يلاحظ المسرء قائلا: ان بعض النصوص تشسير الى محاولة الخلفاء الامويين التحري في قبول اموال الجباية القادمة من المغرب، ولكن هذه النصوص نفسها تكثيف

عن عدم احترام الاصول الشرعية في جمع اموال الجباية ، وينقل لنا مؤلف « اخبار مجموعة » نصا ثمينا في هذا الميدان حيث يقول : « وذلك ان الخلفاء كانوا اذا جاءتهم جبايات الامصار والآفاق ياتيهم مع كل جباية عشرة رجال من وجوه الناس ، واجنادها فلا يدخل ببيت المال من الجباية دينار ولا درهم حتى يحلف الوقد بالله الذي لا اله الاهو ما فيها دينار ولا درهم الا اخذ بحقه ، وانه فضس اعطيات اهسل البلد من المقاتلة والذرية بعد ان اخذ كل ذي حق حقه فاتى وقد افريقية بخراجها ، وذلك انها لسم تكن يومئذ ثغرا ، فكان ما فضل بعد اعطيات الاجناد وفرائض الناس ينقن الى الخليفة فلما وقدوا بخراج افريقية في زمان سليمان امروا بان يحلفوا فحلف الثمانية ، ونكل اسماعيل ابن عبيد الله مولى بني مخزوم ، ونكل بنكوله السمح بن ملك الخولاني فاعجب ذلك عمر بن عبد العزيز من فعلهما ، ثم ضمهما الى نفسه فاختبر منهما صلاحا وفضلا ، فلما ولي عمر ولى اسماعيل افريقية ، وولي السمح بن ملك الاندلس وامره ان يخمس ارضها ، ويخرج منها ما كان عنوة خمسا لله من ارضها وعقارها ، ويقر القرى في يدي غنامها بعد ان باخذ الخمس » (41) .

ان رفض رجلين من أعضاء الوفد عرفا بأمانتهما اداء اليمين يثبت أن أموال الجباية المنقولة قد استعملت في جمعها أساليب غير شرعية ·

اما تعيين الرحلين على ولايتي المغرب والاندلس فيما بعد فهو يندرج ضمن خطبة الاصلاح المالي الذي حاول عمر بن عبد العزيز ادخاله على الهياكل الاقتصادية للخلافة الاموية ، ولكننا نعرف أن هذه المحاولة لم تنجح ، واشتد عبء النظام الجبائي الاموي على المسلمين في المشرق والمغرب ، ولا سيما أيام خلافة هشام بن عبد الملك (١٤١) ويتساءل الرء في هذا السياق عن نتائج هذه السياسة الجبائية والمالية بصفة عامة .

ان هذه النتائج معروفة نسبيا ، فقد كانت من العوامل الحاسمة في اندلاع حركات المعارضة هنا وهناك ضد السياسة الاموية ، وفي سقوط الغلافة في خاتمة المطاف ، ولكننا نريد أن نؤكد من جديد أن انتفاضات الحوارج في بلاد المغرب تعبر عن معارضة ضد سياسة اقتصادية واجتماعية معينة ، فقد اكتسبت خطورة كبرى ضمن حركات المعارضة الاخرى حيث التحمت الدعوة الدينية ، شعار المعارضة السياسية والاجتماعية بالمحسبية القبلية ، ولكنها لا تختلف كثيرا عن انتفاضات اخرى اندلعت ضد اخطاء السياسة الاموية ، فقد تزعم المختار بن أبي عبيد حركة معارضة في الكوفة سنة 66 هـ

اعتمدت اساسا على مناصرة الموالي ، وقد التفوا حولها أملا في المخلص من جسور الادارة الاموية ، وقد عبر اشراف الكوفة عن سبب مناهضتهم لحركة المختار قائلين : « ·· ولقد ادني موالينا ، فحملهم على الدواب ، وأعطاهم ، وأطعمهم فيئنا ، ولقد عصتنا · عبيدنا » (42) ، وقالوا لمه : « عمدت الى موالينا ، وهم فيء أفاءه الله علينا ، وهذه البلاد جميعا فاعتقنا رقابهم ، نامل الاجر في ذلك والثواب والشكر ، فلم ترض لهم بذلك حتى جملتهم شركاءنا في فيئنا » (43) ، وكانوا يشكون من وثاوب عبيدهم ومواليهم عليهم (44) ، وقبل سنة من انتفاضة الخوارج بمنطقة طنجة بزعامة ميسرة السقاء اندلعت في الكوفة سنة 121 ه حركة معارضة مسلحة بقيادة زيد بن على ، وكانت بيعته التي يبايع عليها الناس: « أنا ندعوكم الى كتاب الله وسنة نبيه صلى الله عليه وسلم ، وجهاد الظالمين ، والدفع عن المستضعفين ، واعطاء المحرومين ، وقسم هذا الفيء بين أهله بالسواء ، ورد الظالمين ، واقفال المجمر ، ونصرنا أهل البيت على من نصب لنا وجهل حقنا » (45) ، وفي نفس المدة ثار أهل السغد ضد جور السياسة الاموية ، وكلما قمع جند الشام انتفاضة حاول الولاة الانتقام من السكان فاشتد حنق الناس ، خطب يوسف بن عمر بعد هزيمة زيد بن على سنة 122 ه في الكوفة قائلا : « · ابشروا يا أهل و الكوفة بالصغار والهوان ، لاعطاء لكم عندنا ولا رزق ، ولقد هممت أن اخرب بلادكم ودوركم ، واحرمكم أموالكم ، أما والله ما علوت منبرى الا اسمعتكم ما تكرهون عليه ، فانكم أهل بغي وخلاف ، ما منكم الا من حارب الله ورسوله ، الا حكيم بن شريك المحاربي ، ولقد سالت أمير المؤمنين أن ياذن لى فيكم ، ولو أذن لقتلت مقاتلتكم وسبيت نراريكم » (46) ، فاذا كان هذا الكسلام يوجه الى سكان مدينة اسلامية مثل الكوفة ، فيمكن أن نقصور معاملة الامويين للمعارضين لسياستهم في مناطق نائية مثل بسلاد المغسيري •

ولم تمض سوى بضع سنوات على حركات الخوارج في المغرب ، وثورة أهل السغد وانتفاضة سكان الكوفة بزعامة زيد بن علي حتى اندلعت حركة أخرى في المدينة نفسها سنة 130 ه بقيادة أبي حمزة الخارجي (47) •

فلا يمكن \_ اذن \_ فهم حركات الخوارج في المغرب ضد اخطاء الادارة الاموية ، ولا سيما في الميدان الجبائي اذا عزلت عن حركات المعارضة الاخرى في بقية مناطق العالم الاسلامي عصرئذ ، ومنها الجزيرة العربية نفسها .

ان هذه الرؤية الشعولية هي التي تدهض ذلك الاتجاه الذي يذهب اصحابه السي التركير على مقاومة بربرية للحكسم العسربي في تفسيرهم لانتفاضات الخسوارج في المسرب (48) •

تنظر دائرة المعارف الاسلامية . 2 ، ج 3 ، ص 696 ،

R Brunschvig, Ibn Abdalhakam et la conquête de l'Afrique du Nord par les Arabes, Annales de l'Institut d'Etudes Orientales, t VI, 1942-7, pp. 110-55.

- 2) راجع دراستنا عن حركات الخوارج في المغرب وفي منطقة الخليج خلال العصر الاسلامي الاول ، ابحاث المؤتمر العالمي لتاريخ شرقي الجزيرة ، الدوحة ، مارس 1977 تحت الطبيع .
  - 3) ابن عذاري ، البيان المغرب ، ليدن ، 1948 ، ج 1 ، ص 55 .
- 4) راجع عن التنظيم الاداري ، وعن المؤسسات في المغرب في عصر الولاة : Hicham Djait, Le Wilaya d'Ifriqiya au II'-VIII' sièck Etude institutionnelle, Studia Islamica XXVII, 1967, pp. 77-121, t XXVIII, pp. 79-107
  - 5) ن،م، ج 27 ، ص 98
- 6) انظر الطبري ، تاريخ الرسل والملوك ، القاهرة ، 1966 ، ج 7 ، ص 26 وما بعدها ،
   من 142 وما بعدها .
  - 7) ن،م، ج 7، مص 154
  - 8) ابن الأثير ، الكامل في التاريخ ، بيروت ، 1965 ، ج 5 ، ص 221 ·
    - 9) انظر . البيان المغرب ، سبق ذكره ، ج 1 ، ص 47 \*
      - 10) ن ، م ، ج ۱ ، ص 46 .
- (11) هؤلاء الولاة هم: محمد بن يزيد القرشي (96 100 ه) ، اسماعيل بن عبيد الله بن أبي المهاجر (100 102 ه) ، يزيد بن أبي مسلم (102 102 ه) ، محمد بن أوس الانصاري (102 102 ه) ، بشر بن صفوان الكلبي (103 109) ، عبيدة بن عبد الاحمن السلمي (110 114 ه) ، عبيد الله بن الحبحاب (116 123 ه) ، كلثوم بسر عياض القشيري (123 124 ه) ، حنظلة بن صفوان (124 127) .
- الما وكان بعض الخلفاء الأمويين يعطون أهمية لتسمية ولأة من أصل قرشي ، فلما ثار سكان القيروان على يزبد بن أبي مسلم وقتلوه سماو مكانه محمد بن أوس الانصاري ، وأرسلوا خالد بن أبى عمران لاعلام الخليفة « قال خالد

ودعاني يزيد خاليا فقال أي رجل محمد بن أوس فقلت رجل من أهـل الدين والفضل معروف بالفقه قال فما كان بها قرشي قلت بلى المغيرة بن أبي بردة قال قد عرفته فماله لم يقم قلت أبي ذلك واحب العزلة فسكت »، أبن عبد الحكم ، فتوح مصر واخبارها ليدن ، 1920 ، ص 215 ،

ころととの経行をいけているといる様といいことの情報をははない

- 12) البيان المغرب ، سبق ذكره ، ج I ، ص 50 .
  - I3) ن، م، ج I، ص I3.
- ُ 14) انظر : سعد زغلول عبد الحميد ، تاريخ المغـــرب العربي ، القاهرة ، 1965 ، بس 248 ، تعليق رقم 4 .
  - (15) راجع دراستنا عن حركات الخوارج ، سبق ذكرها .
- 16) الطبري ، سبق ذكره ، ج 6 ، ص 617 ، ابن الاثير ، سبق ذكره ، ج 5 ، ص 101 .
  - 17) البیان ، سبق ذکرہ ، ج ۱ ، ص 48 .
    - 18) الطبري ، ج 6 ، ص 617 .
  - ابن الاثير ، سبق ذكره ، ج 5 ، ص 23 .
  - 20) انظر: البيان المغرب، سبق ذكره، ج 1، ص 54 وما يليها.
- الامامة والسياسة ، القاهرة ، 1963 ، ص 32 ، انظر أيضا : الطبري ، سبـق 32 ، نظر أيضا : الطبري ، سبـق 330 د من 330 وما بعدها .
- 22) الفتنة الكبرى ضمن « اسلاميات » ، بيروت ، 1967 ، ص 743 ، راجع ايضا : دراستنا عن حركات الخوارج في المغرب وفي منطقة الخليج ، سبق ذكرها .
- 23) فلهوزن ، تاريخ الدولة العربية ، ترجمة أبو ريده ، القاهرة ، 1968 ، ص 280 ، وما بعدها ، انظر أيضا : عبد العزيز الدوري ، نشأة الاقطاع في المجتمعات الاسلامية ، في المجتمعات الاسلامية ، في المجلم العلمي العراقي ، المجلد 20 ، 1970 .
- R Mantran, L'expansion musulmane, Paris, 1969, p 140 \_\_\_\_\_\_(24
- 25) يبدو أن توزيع الاراضي هي افريقية على الجيش لم يتــم في العهد الاموي ،
   أنظر : دراسة هشام جعيط ، سبق ذكرها ، مجلد 27 ، ص 109 وما يليها :
- ا نلاحظ في هذا الصدد أن حسان بن النعمان الغساني قد صالح سنة 82 ه على الخراج ، وكتبه على عجم افريقية ، وعلى من أقسام معهم على دين النصرانية فقط ، أالبيان ، سبق ذكره ، ج I ، ص 38 .
- ُ ويتساءل الرء عن معاملته لأراضي القبائل البربرية فهل اعتبرت اراض فتحت عنوة أم تركت لاصحابها ؟
  - 2b) ن ، م ، ج I ، ص 43 وما بعدها ·
    - 27) ن، م، ج I . ص 52
- 28) فتوح مصر واخبارها ، سبق ذكره ، ص 217 ، انظر ايضا عن هدايا الولاة

ن ، م ، ص 215 ، البيان ، سبق ذكره ، ج I ، ص 51 ، ابن الاثير ، سبق دحره ، ج ص 191 .

و2) راجع عن سبایا حسان : البیان ، سبق ذکره ، ج I ، ص 39 ، وقسد اشته فترة موسی بن نصیر فی مرحلة الفتح بکثرة السبایا حتی روی أن اللیث بن سعد I قال : « لم یسمع قط بمثل سبایا موسی بن نصیر فی الاسلام » ن ، م ، ج I ، ص I

- 30) ن،م،ج 1، مس 31.
- ر ، م ، ج I ، مس 31 (3I
- ن، م، ج I ، ص G وفي رواية ابن الأثير G وقد انقطع السبي منها والمال فلا تطلب مني ما G ، الكامل ، سبق ذكره ، ج G ، ص G ، G ، الكامل ، سبق ذكره ، ج
  - 33) البيان ، ج I ، ص 51 وما يليها .
- 34) مثلا عبيد الله بن زياد والى البصرة ، الطبري ، سبق ذكره ، ج 5 ، ص 50 هنظلة بن صفوان في المغرب ، البيأن ، سبق ذكره ، ج 1 ، ص 58 .
  - 35) راجع مثلا عن تغريم اسرة موسى بن نصير : ن ، م ، ج ١ ، ص 47 .
    - 36) الطبري ، سبق ذكره ، ج 5 ، ص 566
    - 37) راجع : هشام جعيط ، سبق ذكره ، مجلد 27 ، ص 100 وما بعدها .
      - 38) راجع في هذا الصدد:
- de Cahen, l'Islam des origines au début de l'Empire Ottoman, Paris, 1970, pp. 39-42; فلهوزن ، تاريخ الدولة العربية ، سبق ذكره ، ص 276 وما بعدها .
  - 39) ن ، م ، ص 312 وما يليها .
  - 40) انظر: دراستنا عن حركات الخوارج "، سبق ذكرها،

Mantran, op cit., p. 144

41) آخبار مجموعة ، مدريد ، 1867 ، ص 22 وما يليها

راجع في هذا الصدد سبب تولية عمر بن عبد العزيز سنة 99 عبد اللمه بن المعراب أبي بردة الكناني قضاء القيروان: الدباغ ما ابن ناجي ، معالم الايمان ، القاهرة 1968 ، ج 1 ، ص 210 .

41) أنظــر:

amed Talbi, Rapports de l'Ifriquya et de l'Orient au VIII siècle, Les Cahiers de Tunisie, 26-27, 1959, p. 301 suiv.

- 42) الطبري ، سبق ذكره ، ج 6 ، من 43 .
  - 43) ن، م، ج 6، مص 44.
  - 44) ن، م، ج 6، ص 94.

45) ن ، م ، ج 7 ، ص 172 ، انظر أيضا : ابن الاثير ، سبق ذكره ، ج 5 ، ص 233 ، على المربع الدولة العربية ، سبق ذكره ، ص 326 .

46) الطبري ، سبق ذكره ، ج 7 ، ص 191 .

47) راجع دراستنا عن حركات الخوارج - ، سبق ذكرها .

أَ 48) ركزناً في الدراسة المذكورة على خطا هذا التفسير الذي لم يلفت النظر ، ولسم لل الاستغراب طيلة نصف قرن ، وما يزال البعض يتمسك به رغم النصوص الواضحة المفندة ، ولمل اثمن نص ، وادقه في تفسير ثورات البربر الخوارج ضد السياسة الاموية لي المغرب هو وثيقة الشكوى التي سلمها وفدهم في دمشق الى الابرش الكلبي بعد ان فض هشام ابن عبد الملك استقبالهم ، انظر : ابن الاثير ، سبق ذكره ، ج 3 ، ص 92 ما يليها ، راجع ايضا ن ، م ، ج 6 ، ص 191 ، اخبار مجموعة ، سبق ذكره ، ص 13 ما يليها .

ونشير هنا الى أن الاستاذ كلود كاهن ما يزال متأثرا بالتفسير القديم لانتفاضات حوارج ، وهو تفسير نلمسه بالخصوص في دراسات كثير من المستشرقين الفرنسيين لد جعله هذا التأثر يقع في شيء من التناقض راجع :

Cl Cahen, L'Islam ., op. cit, pp 45-46

### الامامة والزعامسة الدينيسة

-- د المنجبي الكعبي كلية الآداب - الجامعة التونسية نائب في مجلس الامة التونسي

واجه الرسول صلى الله عليه وسلم فى بداية بعثته نوعين من المعارضة ، معارضة سياسية ومعارضة دينية • ونعتقد أن المعارضة السياسية كانت أشد وأسبق من المعارضة الدينية • وكانت المعارضتان ربما تتحدان احيانا ، واحيانا أخرى تفترقان •

وكانت المعسارضة السياسية شخصية في بعض الحالات ، كما في حالة أبي سفيان خصوصا أثناء فتسن مكة ، وفي حالات أخرى معارضة قبلية ، كما في حاله



المواجهة بين قريش ، قبيلة الرسول المستظهرة بالدعوة ، وبين القبائل المكية الاخرى المنافسة لها في السلطة ، وفي بعض الحالات الاخرى معارضة قومية بين القبائل المضرية ، التي منها قريش والقبائل القبسية ، أي بين عرب الشمال وعرب الجنوب ويطبيعة الحال كانت هناك مستويات أخرى دون ذلك من المعارضات السياسية ولده الوضع القبلي في الجزيرة على عهد البعثة النبوية •

وما واجهه الرسول (ص) واجهه تقريباً قادة الفتح الاسلامي في سسائر الامصار والممالك التي دخلها الدين الجديد صلحا أو عنوة ·

ولا نستطيع فى الحقيقة أن نتحدث عن معارضة دينية خالصة للاسلام الا من خلال معارضة أتباع الاديان السابقة لاتباع الدين الجديد ، لان الاديان فى حقيقتها السماوية لا تتعارض ، وانما تتناسخ وتتكامل ويسلم بعضها الى بعض .

ولذلك فالمعارضة قائمة فى حقيقة الامر والواقع فى اشخاص قادة تلك الديانات القديمة لاستحكام نزعة التسلط والنفوذ فى نفوسهم ـ وهي نزعة بشرية ـ الى جانب ظاهرة اجتماعية نفسية تتمثل فى صعوبة انقياد السلف للخلف ، أو بعبارة اخرى اذعان المتقدمين للمتأخرين ، الا أن يكون ذلك بسبب نزول أديان أو حدوث ثورات كبرى فيقع عندها خرق القاعدة العامة .

وكان لابعد للتغلب على المعارضة السياسية من أن يستظهر الرسول (ص) تباعا بعصبيته في بيته وفي عشيرته وقبيلته وقومه ، ذلك أن العصبية هي أمر قدره الله في طبيعة الاجتماع الانساني ومسا كان للرسول أن يقضي على قسوة ضرورية للعمران البشري ، بل يسره الله الى اخضاع تلك العصبية لعصبية أقوى وأشمل هي العصبية الدينية ، أو الرابطة الدينية المقدسة ، وتمثل ذلك في حركة المؤاخاة التي قام بها صلى الله عليه وسلم لبناء مجموعته الانسانية الجديدة المتجانسة ، التي هي الامة الاسلامية .

ومعلوم أن نسواة الامسة الاسلامية نشأت في المدينة ، ونشسات بنشأتها الدولة الاسلامية خصوصا بعد أن تعددت دار الاسلام ودار الكفر بعدود جغرافية وسياسية هي حدود الفتح الاسلامي التي كانت دائرته في توسع مطرد ، وبعد أن أصبحت تلك المجموعة ينتظمها نظام وإحد متميز يسير شؤونها الدينية وغير الدينية .

ومن الثابت أن الرسول صلى الله عليه وسلم كان يشاور أصحابه فيما معرض للمسلمين في شؤون حياتهم ، وكان يفضل بعضهم على بعض بما قدموا لنصرته على أعدائه غير أن جماعة منهم على راسهم أبو بكر وعمر وعثمان وعلي - رضهم - كانوا جميعا في المقام الافضل عنده · وربما لم يمنع ذلك من شعور كل منهم بزيادة فضل له على واحد أو أكثر من الآخرين ولذلك فعندما عرض المسلمون ، بعد وفاة الرسول (ص) للخوض في تقديم أحدهم للخلافة افترقوا ، فقدم بعضهم عليا وقدم بعضهم أبا بكسر وقدم آخرون غيرهما ·

ولقد كتب ادب كثير حول ما حدث في سقيفة بني ساعدة بعد موت الرسول ، اغلبه قائم على التهويل والمبالغة واقله لا يخلو من التوجيه والمعارضة ·

ومهما يكن من امر فالمؤكد في نظرنا ان اجتماع السقيفة يمثل قيام اول معارصة سياسية بين المسلمين انفسهم ، معارضة سياسية ومعارضة دينية كذلك •

فالمخلاف الذي دب بين المهاجرين والانصار يومئذ يمكن اعتباره مجرد نزاع على النفوذ السياسي، وفيه مشابه قوية من المنازعات القبلية المعهودة، فقد كانت كل من الطائفتين تستظهر من أجل استحقاقها الخلافة بما قدمته في سبيل الدين الجديد

اما المعارضة الدينية فلا تعدو في الحقيقة موقف علي بن أبي طالب ـ رضه ـ وان كان لم يشهد اجتماع السقيفة ، غير أن موقفه لم يكن ليخفي على الحاضرين ، ولا يبعد أن يكون له من بين أعضاء السقيفة أكثر من مؤيد ، ولا نعتقد أن فكرة الوصية بالخلافة ظهرت متأخرة عن زمن الرسول أو هي فكرة آل البيت وحدهم ، فقد كانت على الاقلام احتمالا قائما في الاذهان آنذاك الى جانب فكرة الاختيار في دائرة الشورى .

ونعلم ما أفضى اليه اجتماع السقيفة ، فقد بويع لابي بكسر بعد نسزول الانصار للمهاجرين عن الخلافة ، وحسمت المعارضة بينهما لكن لم يحسم مشكل الخلافة أصلا أفقد ظل تفكير طائفة من المسلمين منصرفا الى وجوب رد الخلافة بالوصية في آن بيت النبي قطعا لاسباب الخلاف السياسي بين الاحزاب ، سواء بين المهاجرين وبين الانصار كما حدث في السقيفة أو بينهم وبين غيرهم ، لكن هكرة الوصية لو ظلت بهذا المفهوم لكانت تدبيرا سياسيا صرفا لا يشفع لها بالغلبة على التيارات السياسية الاخرى المتعددة ، ولذلك فهي ليست هي فكرة آل البيت ، لان الوصية عند هؤلاء ليست فكرة سياسية أو فكرة المقصود منها التبرك بالنبوة بل هي فكرة دينية خالصة ، قوامها أن الهداية الالهية ضرورية للاجتماع البشري ، وهاته الهداية تكون بواسطة الانبياء والمرسلين وتكون من بعدهم بواسطة الحواريين والائمة ، فهم الاوصياء ، وكل امام إينص عمن بعده الهاما من الله وحكمة ،

ولذلك فالتفكير الشيعي ، وهو اكثر تدينا من هذه الناحية ، قائم على كون علي حم مد هو الذي اختاره النبي (ص) للامامة بعده ، ونص عليه نصا صريحا في حديث غدير خم المشهور : « من كنت مولاه فعلي مولاه ، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه » ، وربط الشيعة هذا الحديث بقوله تعالى : « اطيعوا الله واطيعوا الرسول وأولى الامر منكم » ، وقالوا قرن الله عز وجل طاعة الائمة عليهم السلام بطاعته وطاعة رسوله ،

غلو كان للناس أن يقيموا اماما تجب طاعته باقامتهم اياد . لوجب كذلك أن يقيموا نبيسا والها كما فعلت الجاهلية ا

ونحن نعتقد أن الشيعة  $3^4$ وا  $5^7$  و النون النفى واقوى اعتقادا من سائر المسلمين لتفكيرهم ذاك بالامامة  $3^4$ 

وقد يفال كما قين هي الرد على فكرة الامامة لو كان اللسه سبحانه وتعالى اراد الامامة بعد النبوة لوضح ذلك توصيحا ما بعده توضيح ، ولما وقع خلاف بين المسلمين في الامامة بعد وفاة الرسول . لكن السرد على ذلك القون يمكن أن يكون بسيطا في بساطة الاعتراض ، وهو أن ارادة الله أسمى من كن افتراض منطقي ، ومن يدرينا أنه جعل في ذلك الخلاف وفي الامور الخلافية الاخرى سعادة المحقين وشقاوة المبطلين .

ولذلك قلنا أن اجتماع السقيفة وقع تهويل كثير لما حدث فيه ، واتخذ باطلا حجة للتشنيع على الصحابة وعامة العرب والمسلمين طهوال تاريخهم ، بينما في الحقيقة لا يعدو اجتماعا سياسية ، وككل اجتماع سياسي يمكن أن تخرج الاطراف المتقابلة منه باتفاق عام أو بنصف اتفاق أو بالانفضاض منه على غير اتفاق ٠٠

وقد وقع الخلاف والافتراق حتى بين الشيعة أنفسهم دون أن يمس ذلك بمبدأ الامامة في جوهره ، مما يدل على أن اجتماع السقيفة ليس بدعا من الاجتماعات ولا اسهوأ أشهرا

ولقد ولد ذلك الخلاف في الحفيقة حركة فكرية قوية ، يشبه أن يكون ذلك الاجتماع منطلقا لها وبداية لظهور الفلسفة السياسية في الاسلام · ولم تكن كل الاحداث المتصلة بقضية الخلافة وما صاحبها من ثورات الا أحداثا زادت الفكر الاسلامي حدة ونفاذا لتعمق مشكلة الحكم ، تلك القضية الدائمة التي شغلت جميع المجتمعات في جميسع الاقطار والازمان ·

ذلك أن نظام الحكم ليس هدفا في حد ذاته وانما سعادة الشعب هي الهدف ، ولما كانت الشعوب في تفاعل مستمر مع نفسها ومع غيرها ويعتريها ما يعتري الكائن البشري من التطور والنمو والانبعاث ، لزم أن تختلف النظم التي تتعاقب عليها لمسلاحها بحسب أحوالها وأزمانها ٠

ولقد قرر ابن خلدون بحق أن العصبية الدموية وما التحق بها من ولاء وحلف وارتزاق تنزع بصبيعتها الى الغلبة ، والغلبة تكون الملك فالدولة ، والدولة لا تستعر الا بتأييد العصبية التي كونتها ، أو بعصبية جديدة تستعيض بها عن عصبيتها القديمة .

وقرر كذلك أن الدين وكل دعوة حق بصورة عامة تكسب المصبية قوة الى قوتها الطبيعية وتزيد في اتساع ملكها والتمكين لها في الارض ، وقرر أيضا أن الدول العامة الملك تستمر وتطول أعمارها بتجدد معصبيات نبها ، أي القوى السياسية التي تعضدها ولا تزال نظريته في انتقال الخلافة في الاسرات التي حكمت العالم الاسلامي أو أطرافا منه صحيحة ، فقد رد استقرار الخلافة في العرب طيلة قرون عديدة ببقاء الغلبة لمقريش في العرب ، وبذلك علل صاحب المقدمة ما وجده من اشتراط النسب القرشي في كتب الاحكام السلطانية في باب الامامة والخلافة ،

ونفى أن يكون ذلك الشرط من باب التبرك بقبيلة النبي (ص) وعليه فقد اعتبر ذلك الشرط هو شرط العصبية بصورة عامة وأداه استقراؤه لملتاريخ الأسلامي الى أن عامل العصبية كان وراء كل الانتفاضات والثورات والدون التي قامت في الاسلام • ولذلك همل محمل التهور خروج كن داعية أو ثائر دون حساب لقانون العصبية قبل الاعلان عن دعوته أو القيام بثورته •

انن ، فعلاقة العصبية بالمخلافة أو علاقة الخلافة بالعصبية هي علاقة طبيعية قديمة قائمة بينهما بصورة جدلية منذ بداية الحكم في الاسلام ، وليس في تقرير ذلك أدنى غضاضة على منصب الخلافة ، أذ النبوة نفسها على ذلك ، فقد قضى الله سبحانه وتعالى الا يبعث رسولا الا في منعة من قومه أي في عصبية وقوة •

وقد تقرر من الوهلة الاولى فى اذهان المسلمين أن الخلافة هي خلافة رسول الله على رأس الدولة الاسلامية فى شؤون الدين والدنيا معا • ولم يقم كما نعلم تغريق فى البداية بين الامامة والخلافة أو فصل بينهما •

الا أن الشيعة بعدما تبلورت عقيدتهم فى الامامة جعلوها ... أي الامامة ... اعسم من المخلفة وتصوروا امكانية أن تخرج الخلافة من الشيعة دون أن تنقطع الامسامة عنهم أي عن آل البيت .

ونعن نعتقد أن الخلافة والامامة لمو ظلتا أمرا واحدا قبل التفكير الشيعي وبعده لما سقطت الخلافة كنظام ، ولما قام التصور في الفكر الاسلامي عامة بانفصال الامامة عن الخلافة • لان نظرية الحكم في الاسلام ارتبطت بالدين مسن البداية ، وحتى بعد سقوط الخلافة العثمانية وظهور دعوات فصل الدين عن الدولة لم تستطع المجتمعات الاسلامية أن تخضع لمنطق فصل الدولة عن الدين •

وفى الحقيقة يمكن أن نعتبر ، لا من باب التصور ولكن من باب الواقع ، أن الخلافة لم تسقط بسقوطها على يد مصطفى كمال أتاترك ، وأنما سقط لفظها فقط أو مفهوم من مفاهيمها الكثيرة لدى الفقهاء • ذلك أن الشيعة الزيدية ، فضلا عن أهل السنة ، جوزوا المكانية قيام أكثر من خلافة في بلاد الاسلام ، كما جوزوا خلافة المفصول مع وجسود الافضل • ولما قام حكم الشيعة هنا بالقيروان ، ظل حكما بدون خلافة طيلة نصف قرن تقريبا •

ولذلك فالتلقب بالخليفة أو الامير أو الامام أو السلطان أو غيره جائز ولا عبرة الا بما وراءه وهو اعتبار الصفة الدينية والسياسية للحاكم المنتصب على رأس الدولة كما هي في نفسه وكما يراها له دستور بلاده ·

ولو ذهبنا نستقرىء الانظمة السائدة في البلاد العربية والاسلامية الحديثة لوقفنا على سيطرة العامل الديني فيها ، سواء في مستوى القيادة أو في مستوى التشريع ، وكذلك في الرؤيا المستقبلية التي تراها تلك النظم للعالم ·

فالزعامات السياسية التي عرفتها تلك البلدان في مضمار كفاحها ضد الاستعمار لم يظفر منها بقيادة الجماهير وتعبئتها للحصول على الاستقلال الا الزعامات الدينية أو المعتضدة بالدين ، بينما الزعامات الشيوعية واللائكية ظلت هامشية وقليلة التأثير .

وفى عهد ما بعد الاستقلال بادرت كل القيادات السياسية الحاكمة بالاعلان عن تأكيد انتمائها للامة الاسلامية وارتباطها ارتباطا عضويا بمجموعة من مجموعاتها القدمية ٠

وعادت من جديد الى السطح فكرة الوحدة العربية أو الوحدة الاسلامية كاختيار الساسي في سياسة تلك البلدان لمجابهة التكتلات الاقتصادية والاجتماعية والدينية والمذهبية السائدة في عالم اليوم ٤ بينما كانت الوحدة حلما يراود بعض الزعماء والمصلحين أيام فترات كفاحهم العصبية • وكل الحكومات القائمة اليوم في البلاد الاسلامية ملتزمة في تشاريعها بمبادىء الدين الحنيف ، واخشى ما تخشاه هو ظهود معارضات دينية في وجهها لسبب من الاسباب •

وما تأقلم الشيوعية في كثير من البلدان العربية والاسلامية وانكفاؤها عن مناهصة الدين الا دليل على تجذر الوازع الديني وقدرته الخارقة على أحداث كل تغيير حاسم في المجتمعات الاسلامية ·

وكل الاشتراكيات التي ظهرت في العالم العربي والاسلامي كان عليها قبل كن شيء ان تعرف نفسها بالنسبة للاسلام ، ولعل فيما حدث اخيرا لحزب البعث من تراجع اللي ايمان صريح بالاسلام بعد تجاربه المريرة في الحكم أبلغ دليل على حتمية أن يستلهم كل حزب ، يريد لنفسه النجاح ، القيم الاصيلة والمتجذرة في وجدان أمته .

ان عددا من الزعماء السياسيين اليوم فى البلاد الاسلامية الحديثة عهدا بالاستقلال يدركون ان الاستعمار قد تخلى عن الكثير من مستعمراته مناورة لا هزيمة ، حتى لا ينتظر بحركات الكفاح الشعبي الاصيلة أن تجتثه من جذوره فى تلك البلدان ، وحتى لا يترك فرصة للشيوعية للتغلغل فى صفوف المقاومة الوطنية ، ولو كمجرد تكتيك واستراتيجية وحتى يمهد لمهد جديد من الاستعمار المقنع فى تلك البلدان .

وأصبحت صورة الاستعمار الجديد واضحة مكشوفة في أكثر من بلد من بلاد العالم الاسلامي ، ومن قال : « الدين أفيون الشعوب » ، فبالنظر للاستخدامات الرأسمالية والامبريالية له ، هو على حق ، ذلك أن من أسلحة الصراع الدائر اليوم بين الشيوعية العالمية والرأسمالية الدولية هو تدعيم الرجعية الدينية من قبل هذه ومقاومة التخدير الديني من قبل تلك .

ولذلك فان رد الفعل لدى تلك الشعوب المسلمة لم ينتظر طويلا • فقد ظهرت قيادات سياسية حديثة اسمت حركة عدم الانحياز ، وتطور رد الفعل ، على يد قيادات تورية الحدث عهدا ، الى الاعلان عن قيام نظرية ثالثة بين الشيوعية والراسمالية هي النظرية الاسلامية • وذلك لوضع حد للعبة الدين في ايدي الراسمالية والشيوعية وحتى يصبح الاسلام عاملا ايجابيا ثوريا في تقدم المجتمعات وتجديد الحضارة •

وليس من قبيل الصدفة ظهور تلك الزعامات السياسية الدينية الجديدة فى دول بترولية غنية ، ذلك أن كل الدعوات بمنا فيها الدعوات الدينية تتطلب مناخا ملائما للظهور فيه والنجاح والا فانها تبقى رهينة فى الاذهان والكتب حتى يقدر لها من ينهض لتنفيذها من المتحمسين لها ، وحتى يقدر الله لهم سببا يقوون به على عدوهم .

ولقد تطلبت الدعوة الاسلامية نفسها اموالا لنشرها ، وكان عدد من الصحابة من كبار اغنياء قريش وكلهم نزلوا عن اموالهم ومكاسبهم للرسول (ص) لاقامة دعوته وتجهيز الغزوات وتمويل جيوش الفتح ، مصداقا لقوله تعالى : « واعدوا لهم ما استطعتم من قدوة ٠٠ » ٠

ومعلوم من ناحية أخرى أن الهدف الذي تسعى اليه العصبية هو القوة والمنعسة والمغلبة ، وهذه كلها أمور لا تكون الا بالمال ، فالمال هو فوام الاعمال !

ولذلك فليس من باب الصدفة كذلك أن نسرى القيادات السياسية الدينية الحديثة تبادر أول ما تبادر به بعد انتصابها بالسيطرة على موارد الثروة في بلدانها وتاميم الاحتكارات البترولية العالمية في أرضها ٠٠ وأخر ما حدث من هذا القبيل ما صرح به منذ أيام أحد مساعدي الزعيم الايراني الامام أية الله الخميني بانه سيبادر أذا وقع تعيينه وزيرا للاقتصاد بتاميم الشركات البترولية في أيران ٠٠٠

ولم تتردد الزعامات الدينية المعاصرة ، سواء كانت امامية أو غير امامية ، من احتضان أو استقطاب المعارضات السياسية التي تسعى مثلها الى اقامة مجتمع العدالة والاشتراكية ٠

وتشهد المجتمعات الاسلامية الحديثة تغييرا جذريا في انظمة الحكم التي اسلمتها اليها عصور الانحطاط والتدخل الاجنبي، فبعد المحاولات الاولى التي قامت في سبيل تقييد الحكم المطلق دون الرجوع به الى الخلافة ، لان الخلافة كما يعتبرها بحق الوزير المصلح ابن أبي الضياف صور استثنائية قامت وانتهت في مدة وجيزة هي مدة الخلفاء الراشدين، أما ما ظهر بعدها فقد اتخذ اسمها فقط بعد تلك المحاولات في تقييد الحكم الملكي المطلق تقلص عصر الملكيات الاسلامية بقيام ثورات عديدة أعلنت المحيكم المترر بشأنها المصلحون القدامي مثل خبر الدين وابن أبي الضياف باعتبار أن النظام الجمهوري في أصل تعريفه لا يعتبر غير القوانين الوضعية ، لكن ذلك الاحتراز زال بزوال مقتضياته ، وشهدنا قيام جمهوريات اسلامية السما ودستورا .

وجابهت الزعامات السياسية الجديدة في الانظمة للجمهورية العربية والاسلامية الحديثة مشكلة انتقال الحكم بدون انتفاضات وانتكاسات ·

ويظهر أن مبدأ الوصية هو المبدأ الذي نال ثقة أغلب الزعماء مؤسسي الجمهوريات الحديثة عهدا بالاستقلال ، لضمان الاستمرارية للذهبهم بعدهم ، فيجعلون الدستسور ينص بالصفة على من يريدونه لخلافتهم (الوزير الاول كها في حالة نظامنا البورقيبي ونائب رئيس الجنهورية كما في انظمة أخرى ٠٠) .

ومذهبهم ذاك في الوصية قريب جدا من المذهب الشيعي ، ذلك أن الهمام يوصي بالامامة ثمن بعده لاحد أبنائه ممن يختاره منهم ، ويعتبر اختياره الهاما من الله لا حرية لحسه فيسمه .

وهنا ينتفي كل احتمال للنزاع بين وُلده - أي بين أبناء الامام - وينتفي كذلك كل احتمال للاختلاف بين أتباع الامام فيمن يولي من وُلُـده بعـده ، ويعوض القداسة والعصمة في مبدأ الوصية الشيعية أمران مقابلان في الوصية الجمهورية هما حسرمة الدستور وسداد نظر القائد ·

. وقضية تولي الرئاسة مدى الحياة نفسها هي صورة لا نجدها الا في الامامة مدى الحياة ، واذا كان الزعيم الذي يمنح هذه الولاية هو حالة استثنائية في نظر شعبه وفي الدستور ، فالامام هو بالاحرى حالة استثنائية في نظر اتباعه وبمقتضى الدين ·

واذا كان حب الرئاسة غريزي في البشر ، فهو في العرب أقوى وأشد للأنفة التي تميزهم بسبب عراقتهم في البداوة ، وقد أدرك ذلك أبن خلدون قبلنا ، ولذلك قرر أنهم لا ينقادون الا بسبب الهي كالنبوة أو الامامة أو نحوها .

ولذلك فالزعامة الدينية اليوم قد بدأت في عدد من بلدان العالم الاسلامي تستعيد اعتبارها القديم بعد أن فشلت ألوان من الزعامات السياسية في تحقيد مطامح الجماهير ورغائبها ، وفشلت كذلك في تأمين مستقبل الدول والشعوب من الانتفاضات العسكرية ونحوها .

ولذلك فقد يكون أخطأ الرئيس السنغالي ليوبولد سنغور عندما وصلم الزعامة الدينية الثائرة اليوم في ايران بالرجعية والعودة بالبلاد الى حكم العصور الوسطى وقد يكون خطؤه صادرا عن جهل بالاسلام ، ولا يعيبه ذلك رغم ثقافته الواسعة ، لانه قبل كل شيء رجل مسيحي مطبوع بالثقافة الفرنسية ، أو قد يكون تقديره راجعا الى أسباب تتعلق بميزان القوى السياسية في بلاده ذات الاغلبية المسلمة ،

وربما لا يختلف موقفه كثيرا عن موقف بعض الحكام العرب ممن لا يرتاحون لما يجري في ايران ، ذلك أن التعارض بين الزعامة الدينية والزعامة السياسية هو تعارض قديم مزمن ، ولم يستطع الحكام في العالم العربي والاسلامي امكانية تصور حركات دينية غير ذات هدف سياسي ، لان امكانية الفصل بين الدين والسياسة امكانية غير قائمة الا في عقول الزعماء عندما يصبحون حكاما والا على لسان الزعماء الدينيين عندما يكونون في المعارضة السياسية .

ومن الامثلة على ذلك من تاريخنا القومي بعد الاستقلال ما حدث في الواقعة المشهورة بانتفاضة القيروان ، وما نشهده في السنوات الاخيرة من تصاعد الحركات

الدينية وخشية الحزب من احتمان وجود علاقة بينها وبين المعارضات السياسية مى الداخل والخارج واحتمال تأثرها بما يجرى على الساحة الدينية في ايران وغيرها ·

ولا تزال القيروان العاصمة الدينية لبلادنا ، ولا تزال كعبة افريقيا المسلمة ولا يزال رئيس الدولة يخصها بزياراته الدينية وممثله بها يشهد بحرص صلاة الجمعة وصلاة العيدين والمواسم ، حتى ليبدو كأن ذلك أصبح من واجباته الرسمية ، ربما دونه في ذلك بعض ولاة جهات أخرى من الجمهورية .

وبينما الحكومة لا تفتأ تؤكد تمسكها وتعلفها بمبادىء الاسلام وباشرافها على الشؤون الدينية ، بواسطة ادارة ملحقة بالوزارة الاولى ، تعمد بعض المجموعات من المواطنين الى خرق رزنامة الاعياد الدينية المسطرة وفق الحسابات الفلكية .

ولم تسكت الحكومة عن ذلك بل أكدت عدم تنازلها عن تحمل مسؤوليتها باعنبارها وحدها المتولية شؤون الدين في البلاد ، بحكم النص في الدستور على دي الدولة ، ولذلك فهي تعتبر أنه من وأجب المسلم أن يلتزم بأوامرها ، فهي بمثابة أمامه ومخالفة المسلم أمامه تلزمه عقابه .

هذه بعض قضايا ومشاكل تتعلق بالزعامة الدينية في القديم وفي عالم اليوم في البلاد الاسلامية بسطناها بقدر اجتهادنا والله اعلم ·

# الشيسخ طاهسر الجزائسرى رائد النهضسة الفكرية الحديثة في بسلاد الشسام

محمود الارنساؤوط ــدمشــق ــ



ولد العلامة الشيخ طاهر بن محدد صالح بن أحمد بن موهوب الادريشي الحسيني بعد خمسة أعوام من قدوم أسرته الى دمشق الشمام من الجزائر (من جبال بجاية) ومن هنا عرف الشيخ بالجزائري نسبة الى الجزائر من بلاد المغرب العربي ، وكان والده آخر الادارسة قدوما الى بلاد الشام سنة 1263 ه واشتهر فيها بتبحره في العلوم والمعارف والتزامه مكارم الاخلاق وفي سنة 1285 ه توفي تاركا عدة أولاد اشهرهم الشيخ طاهر الجزائري موضوع بحثنا هذا .

وقد تلقى الشيخ طاهر علوم العربية وآدابها على مشاهير العلماء في عصره حتى تزود بما يؤهله لان يستمر في طريق البحث والتنقيب في كتب مختلف الفنون ، وهذا ما دفعه الى التعلق بكتب التراث التي خلفها الاسلاف من متقدمين ومتأخرين · فنشأت عنده رغبة قوية الى جمع المخطوطات منذ حداثة سنه ، ومن أجل هذه الرغبة سافر الى العديد من البلاد لجمع نفائسها ، فأكسبته رحلاته معارف جمة ، وتوثقت صلاته بكثير من العلماء والادباء في البسلاد التي زارها ، وصار مرجعا يعتد به في فسن وصف المخطوطات ومعرفة مظانها وتسهيل البحث فيها واليه رحمه اللسه يرجع الفضل في

السعي الحثيث الى انشاء كثير من المؤسسات النافعة فى دمشق وفى مقدمتها الجمعية الخيرية التي انضم اليها مشاهير العلماء والوجهاء الدمشقيين بشكل خاص والسوريين بشكل عام والى هذه الجمعية يرجع الفضل فى انشاء العديد من المدارس ، كما انشات مطبعة قامت بطبع الكثير من الكتب المدرسية والى الجزائري يرجع الفضل فى تاسيس المدرسة الظاهرية بدمشق ، وانشاء مكتبتها العامرة التي جمع فيها ما كان مبعثرا من الكتب والمخطوطات القيمة فى المساجد والمدارس ، ودور الدمشقيين وغيرهم من اهالي بلاد الشام ، فحفظها بذلك من الضياع ويسر بذلك على طلبة العلم درب البحث والانتفاع بها (1) • واليه رحمه الله يرجع الفضل فى انشاء المكتبة الخالدية بالقدس الشريف • والى جانب هذا كله ، عكف رحمه الله على جمع نفائس المخطوطات ونوادر المطبوعات، وواصل جهوده فى التأليف والترجمة ، وكانت له رحلات عدة الى الحجاز وغيرها من بلاد المشرق العربى ، ثم اعقبها برحلات الى الاستانة ومصر وعدد من البلاد الاروبية •

وفى سنة 1316 ه عينه الوالي العثماني مفتشا لمكاتب الشام ، ولبث في هذا المنصب اربع سنوات قدم خلالها خدمات جليلة لتنظيم هذه المكاتب والنهوض بها ·

وقد عرف الشيخ بتحرره الفكري من العصبية العمياء والبعد عن التزمت وسعة الافق لهذا التف حوله عدد من الشبان ممن أصابوا من بعد شهرة واسعة عمت الآفاق منهم محمد كرد علي (2) ، وخير الدين الزركلي (3) ، والامير شكيب أرسلان (4) ، وغيرهم ، حيث يقول عنه الملامة كرد على كان الشيخ العامل الاكبر في توجيه ارادتي نحو الدعوة الى الاصلاح الاجتماعي ، والاقدام على التأليف والنشر واشرابي محبة الاجداد والتناغي بآثارهم ، والحرص على تراث حضارتهم لهذا فهو استاذي الاكبر ، وحسب الشيخ طاهر فخرا أن يترك من بعده تلامذة أمثال هؤلاء الاعلام الذين تسركوا أثارا خالدة ينتفع بها العام والخاص على حد سواء ،

وكما كان للسيد جمان الدين الافغاني وتلميذه الامام الشيخ محمد عبده دورا اصلاحيا واسع النطاق في مصر ، فقد كان للشيخ طاهر الجزائري دورا مماثلا في

ت) دار الكتب الظاهرية هي اليوم من أشهر دور الكتب على الساحة العربية ، اذ
 فيها عدد كبير من المخطوطات تنفرد فيها دون غيرها في العالم .

<sup>2)</sup> محمد كرد علي هو رئيس المجمع العلمي العربي ، اشهر مؤلفاته كتاب خطط الشام

<sup>3)</sup> خير الدين الزركلي عضو المجمع العلمي العربي ، اشور مؤلفاته كتاب الاعلام في تراجم الرجال والنساء •

<sup>4)</sup> الامير شكيب ارسلان نعت بامير البيان ، عضو المجمع العلمي بداشق ، اشهسر مؤلفاته كتاب حاضر العالم الاسلامي ·

الشام ، حيث شرع من الاساس ، والاساس عند الشيخ كان المدرسة ، فأخذ ينشىء المدارس الابتدائية والوسطى بمعاضدة الحكومة ويوهمها آنه لا يقصد من مدارسه الا نشر العلم البسيط ليكون ممن يتخرجون فيها خداما للدولة فى المستقبل! ويحبب السي الناس الرجوع الى كتب الاسلاف واتقان اللغة العربية ، ويحث على الاخذ من كتب شيخ الاسلام ابن تيمية ، وتلميذه الامام ابن قيم الجوزية ، لان فيها بحوثا ضافية تنبه من شر البدع التي الصقت بالاسلام وما هي منه بسبيل ، ويحض الناشئة على تعلم العلوم الرياضية والطبيعية والسياسية والتاريخية ويؤلف لهسم اسقارا فى مبادئها ويزين الى من حذقوا لغات العلم أن ينقلوا منها ما أمكن الى لغتهم ليستفيد منها العرب عامة ، وينشروا الجيد الصحيح من كتب الاقدمين ، ويحمل كل من يأنس منه استعدادا على الطبع والنشر ، وعلى شغل ذهنه بما يفيده ، وكان يقول السياسة تأتي بعد اعداد المعدات لها من علم وصناعة ، وكان غرامه أن يتعلم كل طالب صناعة ما ، وهو عملي المعدات لها من علم وصناعة ، وكان غرامه أن يتعلم كل طالب صناعة ما ، وهو عملي ظله عتو؛ العاتين وما كان يخلو من استعمال شيء من التقية مخافة الاخفاق في دعوته ظله عتو؛ العاتين وما كان يخلو من استعمال شيء من التقية مخافة الاخفاق في الاسلام والتقريب فيما بينهم ،

ورأي الشيخ طاهر الجزائري كرأي السيد جمال الدين الافغاني والامام مصمد عبده بأنه قام بين القرنين الثالث والرابع أقوام ظهروا بمظهر الدين فأبدعوا فيه البدع وخلطوا بأصوله ما ليس منها فانتشرت قواعد الجبر وامتزجت بالنفوس حتى أمسكت بعنانها عن الاعمال وأن الزنادقة - والفسطائية أضروا بالدين ضررا بالغا لم يقل عن ضرر من وضعوا أحاديث نسبوها الى رسول الله محمد صلى الله عليه وسلم وأثبتوها في الكتب وفيها السم القاتل لروح الغيرة والاقدام ·

لهذا اعتبره البعض احد رواد الفكر النير المتحرر في نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين بينما قال فيه اخرون انه خزانة علم متنقلة ، وقد اثار دهشتي الشيخ محمد جميل الشطي في كتابه اعيان دمشق في القرن الثالث عشر ومنتصف القرن الرابع عشر حين اكتفى بتسجيل كلمتين فقط الى جانب اسمه (عالم مؤلف) بينما افرد صفحات لبعض الذين لم يتركرا لنا اي اثر علمي على الاطلاق مما يدل على ضيق في أفق الشطي ، أو تجاهل متعمد للشيخ الجزائري .

ولم يقتصر تمكن الشيخ على اللغة العربية بل تعداها الى اللغات التركية والفارسية والسريانية الى جانب المامه ببعض اللغات الشرقية الاخرى كالعبرية والمبشية والزاوية وهي لغة قبائل الجزائر المغربية •

ولم تمنع مكانة الشيخ الرفيعة في قلوب الدمشقيين السلطات العثمانية من الدخول الي داره وتفتيشها اثناء رحلة له الي فلسطين سنسة 1322 ه ومصادرة كتبه واوراقه والتحفظ عليها في مكتبه الخاص بمدرسة عبد الله باشا العظم ، فاستاء الشيخ مسن هذه المعاملة واستقر رايه على الهجرة الى مصر ، وتم له ذلك سنة 1323 ه ، وحمسل معه اليها اشهر محتويات مكتبته الثمينة ، تاركا بقيتها في المكتبة الظاهرية بدمشق بعد ان وقفها عليها ، وحين وصوله الى مصر رحب بسمه علماؤها وادباؤها وبقي فيها محوطا بالاجلال والتكريم ، حتى أصيب بمرض طال علاجه ، ولما كانت سنة 1336 ه ، قدر العودة الى دمشق حيث عين مديرا للمكتبة الظاهرية وانتخب عضوا في الجمع العلمي العربي ( مجمع اللغة العربية ) ولكن مرضه ما لمبث أن اشتد ، فاسلم روصه الطاهرة الى بارئها سنة 1338 ه فشيعته دمشق كلها في موكب مهيب .

هذا وقد ترك الشيخ مؤلفات عديدة اليك ملحقا بها ٠

- مؤلفياته المطبوعة •
- I بديع التلخيص وتلفيص البديع ، طبع عام 1878 م ·
- 2 ـ منيـة الانكياء في قصص الانبياء ، طبع عام 1881 م .
- 3 ـ القوائد الجسام في معرفة خواص الاجسام ، طبع عام 1883 م ·
  - 4 عقود اللالي في الاسانيد العوالي ، طبع هام 1885 م .
    - 5 ـ مدخل الطلاب الى فن الحساب ، طبع عام 1886 م
      - 6 ـ التمهيد الى نسن العروض ، طبع عام 1886 م ٠

### امسا مؤلفاته المضطوطة فهسي :

- التفسير الكبير ، مخطوط
  - 2 المعبسم العسربي ، ،
    - 3 -- السيرة النبوية ، ،

- ٩ جلاء الطبع في معرفة مقاصد الشرع ، مخطوط •
- 5 ـ موسوعة التذكرة في عدة مجلدات ضمنها ما اختاره من فرائد المخطوطات والكتب النادرة ·
  - 6 \_ مبتدأ الخبر في مبادىء علم الاثر ، مخطوط ٠
    - 7 ... توجيه النظر الى أصول الاثر ، ،
    - 8 ـ تدريب اللسان على تجويد البيان »
      - و ـ البيان لبعض مباحث القرآن »
        - or \_ مراقى علم الادب » »
      - II التقريب المسول التعريب » »

#### مصادر البحث:

- اعلام الفكر الاسلامي في العصر الحديث لاحمد تيمور ٠
- كنوز الاجداد ، اقوالنا وافعالنا . خطط الشام لمحمد كرد علي ، الاعلام لخير الدين الزركلي ، معجم المؤلفين لعمر رضا كحالة ، الحركة الادبية في دمشق للدكتور اسكندر لوقا ، اعيان دمشق لجميل الشطي .

## الحضارة الاسسلاميسة ودور الايرانيسين في نشرها

- د. جعفس شهيدي استاذ الادب والفقه الجعفري وعميد كلية الآداب جامعة طهران ـ ايسران

كانت جزيرة العرب الدائرة الاولى التي تمركز فيها الاسلام، وبما ان الاسلام لم يكن دين العرب وحدهم، وانما هو دين الانسان والفطرة الانسانية فكان لابد ان يتجاوز حدود الجزيرة الى نطاقه الاوسع ونتكلم في هذا المقال عن نطاق معين من هذه الحركة التوسعية، وهذا النطاق هو الجزء الخاص بايران أو بلاد الفرس من هذه الانطلاقة العظيمة •



ولابد لنا أن نقول أولا أن موقف الامة الايرانية أمام الاسلام لم يكن كموقفها أمام الروم لقد كانت الحرب سجالا بين الفرس والروم وكانت كما يقال يوم لك ويوم عليك ولم تهن الامة الفارسية يوما أمام السروم لأن الحرب كانت تقوم على أسساس الكرامة والشعور القومي والعزة والوطنية ، وكانت صراعا على زعامة العالم .

اما موقفها امام الاسلام فقد كان شيئا أخر · كان بعيدا عن هذا كله ، نعم وقسع التشابك بين العرب والامة الايرانية ووقعت الحروب الدامية في بعض الثغور ، ولكن

كل ذلك كان قبل ان تعرف الاسة الايرانية الاسلام وحقيقة الدعوة المحمدية · فلما عرفوا الاسلام حق المعرفة استقبلوه واعتنقوه من أعماق قلوبهم ·

فكان ذلك الموقف اذا استجابة الى داعي الحق لا خضوعا للسيف أو تسليما للقوة . وليس أدل على ذلك من السرعة الخاطفة التي انتشر بها الاسلام في ايران •

والفتح الاسلامي مكن المسلمين من الدخول في بلدان كثيرة واسعة على يد حفن من الرجال لا يزيد عدد الحفنة منهم عن حامية ثغر من هذه الثغور مع ما كان عليه العرب يومئذ من سذاجة المعيشة وقلة الدربة ، كن ذلك لان تقدير عنصر القوة لم يسكن في حساب المسلمين مطلقا ، ولم تكن القوة عاملا في انتشار القرآن ، والا ما ترك العرب المغلوبين احرارا في اديانهم ، فاذا حدث ان اعتنق بعض الاقوام النصرانية الاسسلام واتخذوا العربية لمفة لهم ، فذلك لما رأوا من عدل العرب الفالبين مما لم يروا مثله من سادتهم السابقين ، ولما كان عليه الاسلام من السهولة التي لم يعرفوها من قبل ، ولم ينتشر القرآن اذن بالسيف بل انتشر بالدعوة وحدها وبالدعوة وحدها اعتنقته الشعوب التي قهرت العرب مؤخرا كالمترك والمغول .

فنقول دخل أكثر البلاد الايرانية في حكم الاسلام من باب الصلح والتفاهم لا من باب الهزيمة والارغام ، وفتحت ايسران ذراعيها للاسسلام في قولها ، وعليكم السسلام ورحمة اللسه وبركاته .

فان سئل سائل وما السبب في ذلك ولم يكن ما أوردناه كافيا • قلنا أن السبب يرجع الى عاملين أساسيين •

الاول هو ان هذا الانقلاب العجيب الذي حدث في الجزيرة العربية واظهر المعجزة في توحيدها بعدما ظل مستحيلا طول الزمان ، كان أهم العوامل الجذب التي لفتت انظار الفرس الى الحقيقة الاسلامية ، فماذا رأت الامة الفارسية على ضوء ذلك ؟ وهنا يأتي السبب الثاني ، فنقول ان الامة الايرانية كانت أمة كتابية أي كان لها اذ ذاك نبيها وكتابها ومن هنا كانت آذانها معتادة على نغمة السماء والايمان بالله ومن هنا لم يكن ظهور النبي غريبا على الفرس بل كان وصول هذا النبا الى اسماعهم مدعاة الى ازدياد شوقهم وتشوقهم اليه ومعرفة حقيقة الدعوة المحمدية ، فلما سمعوا القرآن يقول : « قل يا أهل الكتاب تعالوا الى كلمة سواء بيننا وبينكم الا نعبد الا الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا بعضا اربابا من دون الله» (ت) ، ويقول عز من قائل : « يا أيها الناس انا خلقناكم من ذكر وانثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكم عند الله

تاكم ، (2) ، ثم يسمعون النبي صلى الله عليه وآله وسلم يقول : « لا فضل لعربي على جمي الا بالمتقوى ، (3) ويقول : « سلمان منا أهل البيت ، (3) ، وكانه يخاطبهم بالذات انه يحدد لهم مهمة معينة يلقيها كنوع من المسؤولية على عاتقهم بقوله صلى الله ليه وآله وسلم : « لو كان العلم معلقا بالثريا لتناوله قوم من أبناء فارس ، (5) ، سم الله ذهبت عصبيتهم القومية واصبحوا بنعمة الله اخوانا وصار كتاب الله اعرف ليهم من أنفسهم وأولادهم كما لا يزال الى اليوم والغد بفضل الله .

نعم لقد عرف الايرانيون دورهم في الحركة الاسلامية وكان لهم مخططات ايجابية ل سبيل توطيد هذا الدين ولا يخامرني شك في انه لا يخفي على القارىء الكريم \_ ان ران في ذلك الوقت كانت الامبراطورية العظيمة التي تخضع لسلطانها شعوب كشيرة تباينة الاجناس مارست فيها الحكم ونظمه والسياسيات والحروب وفنونها كما هضمت مضارات والمدنيات واستقطبت الامكانيات والكفاءات • فيوم ان دخل الاسلام هذه أبلاد قدمت تجربة لالفى سنة من الحكم بانواعه وفروعه ونظمه وتقاليده كهدية للعرب ن وقت كانوا أشد ما يكونون حاجة الى تلك التجربة لسياسة هذا العالم الجديد • أتجهت انظار القرس كغيرهم من الشعوب الاخرى الى مهبط الوحي ، وارتبطت قلوبهم ركز الدائرة ، بالكعبة وكان لابد من حدوث عملية المزج والانصهار على صعيد الامة واحدة فبادروا الى واجبهم الاول وهو التفقسه في الدين ودراسته دراسة استيعابية مثيلية واعية ، وكان لابد من الاخذ بالاسباب الى ذلك الهدف ، فاقبلوا على الوسيلة · للي اللغة العربية ، والمثل يقول من أهب انسانا خاطبه بلغته ، فكيف بمن يحب الله • اد اقبلوا على اللغة العربية بحب بالغ وشوق عظيم ، شوق من يريد أن يسمع السماء مرف السماء ويناجى بما علمته السماء يؤدي حق عبادة الله فرائضها وسننها أداء لليما ، واولا واخيرا شوق من يريد ان يكون حائزا على صفة العضوية الصحيحة في اجتمع الاسلامي ، مما حث بعض رجال الفرس في الصدر الاول الى تسرك بيوتهم التوجه الى مكسة والمدينة مهاجرين في سبيل اللسه ، ومن ثم الى عواصم الخلافة حواضر العلم الاسلامية من بعد ، وكانت الحركة الاسلامية تتطور بكل ازدهار وتوفيق بدأ الفرس يفرغون كل ما في جعبتهم من خبرة في دوائر الحكم والسياسة والعسلم أالاب والفن والعمارة والصناعة ونظم المجتمع

اما موقفهم التاريخي من نشر الدعوة الاسلامية ، فاذا كان العرب قد انطلقوا الاسلام غربا وشب الحصان على قدميه لعبد الرحمن الداخل شاهرا سيفه في وجه

الاطلس قائلا كلمته المشهورة « والله لو علمت ان وراء هذا البحر ناسا لمقاتلتهم در كلمة التوحيد ، فان دور الفرس وسلاطينهم في توسعة النطاق الاسلامي شرقا لا يعن هذه العظمة فقد اعتبروا أنفسهم الجناح الشرقي للنشر الاسلامي ، وانطلقوا باعا الاسلام يحملون المقرآن الى قلب أسيا الوثنية مبشرين ومنذرين ، ولم يكن موقف الداء غير موقف محمود الغزنوى مثلا عن الغيرة على الاسلام في نشره الدين في الغروب للد الهند .

يقول الجرفادقاني في ترجمته لتاريخ عتبى المعروف بتاريخ يميني مما ترجمنا « لقد اشتغل بال السلطان بالغور واخذته الانفة من تمرد السكان على حدود مملكت وثقل عليه ترصدهم للقوافل ، ولم يرق في نظره ان تتطاول طائفة مشركة كافرة علم الملك بسبب غرورهم لحصانة الجبال وساعة القلل فعزم على تاديبهم » ، وبعد وصد المعركة حق التوصيف يقول « ولما راى ابن مورى استيلاء المسلمين كان في أصب خاتم فيه في مسموم فامتصه ومات » (6) .

مكذا كانت ايران المنطلق الشرقى لملاسلام ، وكان هذا دأبها فى كل فتراتها سأمد الغربي ، فلما انتهت عصور الملاحم الحربية ظلت هذه الاصقاع الشرقية من العام الاسلامي ايرانية النبوة تحمل الطابع الايراني فى كل ما هو اسلامي ، وظلت تمثرالقصة التي تنحدر منها الانهار الروحية تروي هذه الاراضي بسلسلال الاسلام بمستجود به قرائح مدارسها الفكرية ومعاهدها الدينية والعلمية ،

لقد تعرض العالم الاسلامي الى تغيرات جغرافية كثيرة بين الاتساع الى الاندار والبلقان واروبا الوسطى وآسيا الوسطى والهند حتى حدود الصين ، وبين الانكماش الذي بلغ حد اختطاف بعض أقاليمه ، ولكن الواقع هو أن الاساس الذي وضعه ها المنطلق الشرقي كان من المتانة والمنعة بحيث استعصى على أشهد الانهواء المعاديا والحركات المعارضة .

هذا وقد ساهمت الامدة الايدرانية في تدوطيد دعدائم الحضدان الاسلامية التي هضمت جميع الحضارات الموجودة حتى اليوم وسادت عليها سيادا تامة اعترفت بها الامم في الازمنة التالمية حتى اليوم واذا انطلق الحديث بنا الم الحضارة الاسلامية لا أرى مانعا من أن نتجول قليلا في أفياء هذا الجو الفسيع المنه المناء ال

قلنا أن الشمول الاسلامي كان الجاذبية الفعالة في أقبال الانسان على الاسلام واعتناقه أيام أينما كان وكيفما كان فلما أدرك الانسان بلسم جراحه في دين « أحم

نيك المسلم ما تحب لنفسك » (7) ، خلع الاثواب الضيقة وارتدى الثوب الجديد جلست الامهم والشعوب على صعيد الوحدة ، وحدة الدين ووحدة المجتمع ووحدة رمة الانسان وكرامته ·

كان هذا الحجم الهائل من البشر في حد ذاته يتكون من كتل مختلفة كان لكل عنصر نها امكانياته وكفاياته قبل الاسلام فما ان وحد الاسلام هذا الحجم الا نتجت نتيجة ذه الوحدة آثار كلية وتغييرات جذرية في غاية الاهمية للحياة والتاريخ البشسري كذلك التقت هذه الحضارات الواحدة بالاخرى داخل الاطار الاسلامي وتفاعلت جميعا احدثت فيما بينها وحدة حضارية متكاملة هي ما تعرف بالحضارة الاسلامية التي لمت الله حد اثبتت بذاقتها عمليا انها اسمى الحضارات وساهمت في تكوينها كل شعوب فهي ليست قاصرة على نوع معين من الفكر أو لون معين من الحياة ·

قيل في تعريف الحضارة انها أحوال عادية زائدة عن ضروري الحياة زيادة عناوت بتفاوت الرفاهية وتفاوت الامن من القلة والكثرة ، وأساس كل تقدم حضاري و المعارف حتى أصبحت أم كل عمل ، فالحضارة هي القلة الكبرى التي رفعت الانسان للدرجة التي يستحقها في الارض وجعلت بينه وبين الحيوانات غير الناطقة بونا طيما وتختلف أسباب ذلك باختلاف نظام الهيئات الاجتماعية وقوانين المدنية وطباع للمعسوب .

فاذا كان ذلك كذلك ، وكان العلم أساس كن تقدم وجب علينا أن نولى العلم المقام الأول من حديثنا ، وذلك بأن نحدد الاسلام بالنسبة للعلم فنقول :

ان القرآن في حد ذاته كتاب بعث به رسول من الاميين للاميين ، وكانت اول سورة زلت منه بمثابة افتتاحية الكتاب أو مقدمته المعرفة له المحددة لموضوعه وهي : « اقسرا اسم ربك الذي خلق خلق الانسان من علق اقرا وربك الاكرم الذي علم بالقلم » (8) وي تكليف هو القراءة ، هو العلم بما يجهله الانسان ، فالاساس في القرآن هو العلم الاساس في الامة الاسلامية هو القرآن فهو في حد ذاته درس سماوي استاذه النبي مادته المعرفة وطلابه المسلمون ، هذا ولا اظن ان احدا من اصحاب الشرائع كان اعظم عتناء بالمعلم واكثر اهتماما بشأنه كصاحب الشريعة الاسلامية ، ولو اردنا أن نعدد ورد عن النبي في موضوع العلم لنفد البحر قبل أن تنفد كلماته ، ومع هذا فأنسه سعدني ولو على سبيل التيمن أن أورد نبذا من هذه الاخبار : روى أبن عبد البر عن نس عن النبي (ص) أنه قال : « طلب العلم فريضة على كن مسلم » (9) وأخرج بو نعيم عن على عليه السلام أنه قال : « العلم خرائن ومفتاحها السؤال فاسالوا

يرحمكم الله فانه يؤجر فيه اربعة السائل والمعلم والمستمع والمحب لهم ، (٢٥) • واما عن العلماء فيكفي ان نشير الى المبدا العمام عند المحدثين من التزام قاعدة تقليدية أمنهجية لم تتغير حتى اليوم وذلك بان يستهل عالم الحديث كتابه بباب في تعريف العلم .

واما عن طبقة الخلفاء والامراء والحكام من المسلمين فقد راوا في العلم تزكية ومكنة وشرفا فاقبلوا عليه بشوق بالسغ واعتنوا بشأنه وتنافسوا واحتفلوا باهله ويقول ابن قتيبة : « خرج الوليد بن يزيد حاجا ومعه عبد الله بن معاوية بن عبد الله ابن جعفر فكانا ببعض الطريق يلعبان بالشطرنج فاستاذن عليه رجل من ثقيف فاذن له وستر الشطرنج بمنديل فلما دخل سلم عليه وسأله حاجته وقال له الوليد اقرات القرآن قال لا يا أمير المؤمنين شغلتني عنه أمور وهنات فقال افتعرف الغقه ، قال لا ، قال افرويت من الشعر شيئا ، قال لا ، قال فكشف المنديل عن الشطرنج ، وقال شاهك ، أي كش ملك بالمعنى الاصطلاحي و فقال لسه عبد الله بن معاوية يسا أمير المؤمنين !! وأشار الى الرجل ، قال اسكت فما معنا احد (١١) و

والذي احب ان اضيفه الى هذه الرواية ان هذه العلوم التي سالمه عنها كانت علوم العرب في ذلك السوقت ·

ويتمدح المقدسى بسيرة أن سامان فيقول « انهم من أحسن الملوك سيرة ونظرا واجلالا للعلم وأهله (12) .

وكان السلاطين والامراء يتفاخرون بتقريب العلماء اليهم وتاليف الكتب باسمائهم ويأخذهم الزهو في ان يقال ان العالم الفلاني عند الملك الفلاني فكان العلماء والادباء والشعراء واهل الفضل يدلون عليهم ويتعززون بهم ، وقد يقترح الامير على العالم ان يؤلف باسمه كتابا فلا يقبل بالغا ما بلغ العطاء يحكي صاحب نفح الطيب: ان ابا غالب اللغوي القرطبي المتوفي سنة اربعمائة وست وثلاثين لما الف كتابه في اللغبة بعث اليه أبو الجيش مجاهد العامري ملك حرانية الف دينار ومركوبا وكساء على ان يطرز الكتاب المذكور باسمه فيزيد عليه جملة بسيطة على « ان هذا الكتاب مما الفسه أبو غالب لابي الجيش مجاهد » فقال أبو غالب : كتاب الفقه ينتفع الناس به واخلسد فيه همتي اجعل في صدره اسم غيري ؟ واصرف له الفخر ؟ فابي ورد الدنانير قلما بلغ فيه همتي اجعل في صدره اسم غيري ؟ واصرف له الفخر ؟ فابي ورد الدنانير قلما بلغ هذا مجاهدا استحسن الفته وضاعف له العطاء .

ويقول النظامى العروضى في كتابه مجمع النوادر المشهور باسم جهار مقاله: جرى الرسم بين الملوك على التفاخر بالعلم فكان الملك منهم يبعث رسولا الى الملك ه

ألاخر يساله غموض الحكم فيجمع هذا علماء بلده ويتشاورون ويدلى كل بدلوه حتى يعشر على الجواب السلام وظلل هذا التقليد باقيا الى عهد سيكتكين فلما استولى السلاجقة على الحكم ، عفى هذا الرسم وانطمس كثير من معالم العلوم (13) •

ويقول أبو حيان التوحيدى أن أبن عباد (أي الصاحب اسماعيل بن عباد) كأن أذا قدم عليه أحد من أهل العلم يقول له : يا أخي تكلم واستأنس وأنبسط وأفرح ولا ترع ولا يروعك هذا الحشم والخدم فأن سلطان العلم فوق سلطان الحكم ، وكان كثيرا ما يقول لجلسائه فمن باليوم السلطان وبالليل الاخوان (14) · وأنى وأن كنت قد أطلت في مقام العلم عند الخلفاء والحكام الا أنني في الواقع قد كبحت جماح القلم لان تنافسهم على شرف العلم هو الذي مسلا المكتبة الاسلامية بهذه الثروات الطائلة · لقد كانت النتيجة لهذا المقام الذي أولاه الاسلام ورجاله للعلم أن بلغ الرواة والمحدثون في القرنين لاولين للهجرة عددا لا يحصيه الا الله ويندر وجود قرية صغيرة على خريطة العالم لاسلامي لم يخرج منها عالم أو محدث أو مفكر كان لجهوده أثر ملحوظ في دفست عجلة التطور الى الامام ·

واما البيئة العامة والحالة العلمية للمجتمع بمعناه الاوسع فيكفى ان نشير الى العرف المتوارث الذي لا زال جاريا فى ذلك الزمان · فالبسطاء الذين لم يساعدهم الحظ عتى يحققوا لانفسهم قدرا من العلم ، كانوا يحلمون بتحقيق هذه الامنية فى اولادهم ، عتى يسعدوا سلالاتهم واسراتهم باقتناء كنز العملم وهم بذلك مسن اكبسر المساهمين والمؤسسين للكيان العلمي ، فاذا ما مسر العالم بهسم جعل ايامهم نسورا على نسور · يكان المحدث او الفقيه يهاجر فى طلب العلم فينتقل من شاش سمرقند فى اقصى الشرق الى قرطبة فى اقصى الغرب ، فما ان يدخل بلسدا فى طريقه الا ويحتفل بسه علماؤه ويعظموه ويغتنمون وجوده ، فالعربي والعجمي والبربري والتسركي والهندي سسواء والنوايا والمنازل والارزاق وكل ما يلزم من اسباب الاقامة والرهيل حاضرا لان العلم والزوايا والمنازل والارزاق وكل ما يلزم من اسباب الاقامة والرهيل حاضرا لان العلم كان العبادة العقلية ووسيلة التقرب الى الله عن طريق الفهم والاقناع ·

كان هذا مركز العلم في نظر الاسلام ودور المسلمين بالنسبة له بصورة عامة ولهذا لا عجب في ان تصل الحضارة الاسلامية الى أوج ازدهارها وتترقى الامة في كل قطاعاتها وكوادرها وكان لانبساط الدولة العباسية ووفرة ثروتها ورواج تجارتها لأثر كبير في خلق نهضة ثقافية لم يشهدها الشرق من قبل حتى لقد بدأ الناس جميعا من

الخليفة الى اقل افراد العامة شانا غدوا فجاة طلابا للعلم وكانوا يردون موارد العلم ليعودوا الى بلادهم كالنحل يجحطون الشهد الى جموع التلامذة المتلهفين ، ثم يصنفور بفضل ما بذلوه من جهد متواصل ، هذه المصنفات التي هي أشبه بدوائر المعارف والتي كان لمها اكبر الفضل في ايصال هذه العلوم الينا ·

وقد يخطر على الذهن انني اقتصر القوى على العلوم الدينية فاقول مع ان اشرف العلم ما وصل الى الحقيقة وما ربط الانسان بخالقه الا ان الدين كان في خدمة المجتمع وكان الدين هو القاعدة التي نشأت عليها العلوم نقلية وعقلية اصلية وفرعية ، فالى جانب التفسير والحديث والفقه والكلام والاخلاق والنحو والمعرف والفنون البلاعية والادب والتاريخ والجغرافيا كانت الفلسفة والرياضيات والطبيعات والكيميا والصيدة والنجوم واحكامها والطب والادارة والسياسة والحرب وحتى فنون اللعب والصيد والحرف على اختلاف انواعها واذا كنا قد اثبتنا ان الاسلام دين حضاري يعتبر أول ما يعتبر بالعلم والتطور العلمي ، يحلو لنا ان نرى مظهرا من مظاهر هذه الحضارة المتطورة وذلك المظهر هذه الناحية الاقتصادية .

لقد كانت التجارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري مظهرا من مظاهر عظمناً الاسلام، فقد صارت السيدة المطلقة في بلادنا وكانت سفن المسلمين وقوافلهم تجوب كل البحار والبلاد كما احتلت تجارة المسلمين المكان الاول في التجارة العالمية ، كانت الاسكندرية وبغداد هما اللتان تحددان الاسعار العالمية في ذلك العصر فكان التجار المسلمون حوالي القرن الرابع الهجري يقطعون الاقطار برا وبحرا ينقلون البضائع من بلد الي بلد بين شواطيء فارس وسواحل افريقيا والحبشة واليمن وسواحل الهند والصين وشائر الشرق ويقطعون صحاري خراسان وتركستان وارمينية وافغانستان والمينية وافغانستان والهند والشام ومصر والسودان وشمال افريقيا والاندلس ، ينقلون اصناف التجارة كانهم هم وحدهم تجار الارض ، وليس في الشروق مركز للتجارة الا البصرة بحدي وبغداد برا فظهرت في عهد ذلك التمدن علاقات تجارية جمعت الاموال حتى تجاورت وبغداد برا فظهرت في عهد ذلك التمدن علاقات تجارية جمعت الاموال حتى تجاورت وبغداد برا فظهرت في عهد ذلك التمدن علاقات تجارية جمعت الاموال حتى تجاورت

قرات في سيرة نظام الملك ان ملاحى نهر جيحون طالبوه باجورهم السنوية فاحالهم الى انطاكية في الشام فشق عليهم الامر ورفعوا امرهم الى السلطان ملكشاه السلجوقي فساله السلطان عن الحكمة في هذا الامر الغريب فأجاب نظام الملك ، لقد اردت أن في علم من يتولى الحكم من بعدنا الى أي حد من العظمة بلغ ملكنا ٠ ان هذا القول مس أ

نظام الملك لما يحسن السكوت عليه الا أن ما تبقى من القصة أعظم من هذا بكثير • قال ملكشاه نعم ، ولكن ما لهؤلاء المساكين وكيف يقطعون هذه المسافة البعيدة ؟ قال نظام الملك ولماذا يشقون على أنفسهم بالسفر أذا كان في أمكانهم أن يأخذوا حقوقهم من تجار بلدهم مقابل التنازل عن نصف عشر في المائة (16) •

وقيل أن عضد الدولة لما صمم على تجديد عمارة بغداد السرم أرباب العقارات بالعمارة فمن قصرت يده عن ذلك اقترض من بيت المال ومعنى هذا أن رأس مسال الدولة أو الدولة براسمالها كانت تضمن مشاريع الافراد الخاصة (17) .

اعتقد ان التحدث عن المظاهر الاخرى لهذه الحضارة الخالدة كالعمارة والفين ونظم المجتمع من حيث التقاليد والمعاملات وان كان في حد ذاته طريفا الا انه يخرج عن حوصلة هذا الحديث ١ الا أن ما لا يدرت كله لا يترك جله فلنأخذ ما يلزمنا وما يؤيده هدفنا الاصلي من الطابع العنام للوحدة الاسلامية كمظهر من مظناهر الشمول في الاسلام • اما ازدهار العمارة والفن فهذا امر لا يحتاج الى ادنى دليل لانه يقدم نفسه منفسه في كل مكان وزمان لقد هضم الاسلام الفنون المعمارية مسن فارسية وبيزنطية ، مكونا فنا اسلاميا صرفا متدرجا من المسجد الى المنزل الى القصر الى المدينة على اننا نلاحظ ان في الطابع الاسلامي قاسما مشتسركا بينهما جميعا وان فيها على اختلاف أشكالها وأماكنها وحدة مشتركة فالمسجد بطبيعة الحال يوجه قبلته نحو الكعبة فقبلته جنوبية اذا وقع شمال الكعبة وشرقية اذا وقسع غسربها والعكس بالعكس ، والمنسازل والقصور في غالبيتها تخفيض حوائطها واسوارها المواجهة للكعبة وما يقال عن المنازل والقصور يطلق على المدن ، وذلك لان الاتجاه الاول للمسلم في حياته هـو الكعبــة عالعمارة في العالم الاسلامي اذ ذاك قبل ان تتدخل هندسة المدينة الحديثة كانت في أسروحدة الاتجاه الى مركز الدائرة مهما كان وضعها على مساحة الدائرة ، وهذا ما احدثه الشمول في الاسلام من اثر العمارة الاسلامية من سبكها بوحدة الاتجساه والهدف . والكلام عن الحضارة الاسلامية لا ينتهي ولو اقتصرنا على هذه القلائل من النماذح ، ولكن يجب أن نذكر كلمة تكون كنتيجة نهائية لهذا البحث وهي أن حضارتنا الاسلامية التي بلغت في ذلك الزمان الى غايتها الاسمى ، وأن كانت قد أثرت في تكوينها علسل عديدة وعوامل شتى الا انه يمكننا ان نوحد على ضوء التفكيير الفلسفي والتجسريد العلمي ، هذه العلل مع كثرتها في علة واحدة أو في شتى واحد يكون كجرء الاخسير المناعلة المتامة حسب ما يقوله الفلاسفة ، وهذه العلة الوحيدة أو هذا الجزء الاصلى لم يكن شيئا الا الايمان ، ايمان المسلم بالله اولا ، وايمانه بالمجتمع الاسلامي الذي يعيش فيه ويتمتع به ويكون عضوا له ثانيا ، وايمانه بنفسه وبالقوة التي اودعها الله فيه ثالثا ، فمهما تكن هذه العلة موجودة ومهما تكمن قلوبنا من الايمان ومهما يكر هذا الشعور حيا ، فليس لنا أن نشك في أن الله معنا والله ناصرنا ولو افتقدنا لا سمع الله هذا الايمان ، أذا ليس لنا أن نظمح في شيء من العرزة والمنعة ، بسل ليس لنا أن نظمع في حياة سعيدة وعيشة راضية يقول الله عز وجل : « ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا المنتحنا عليهم بركات من السماء والارض ، ولكن كذبوا فاخذناهم بما كانوا يكسبون » (١٤) .

人名日子中于自己的联合人们 外面 经济公司 人名英格兰人姓氏人名 人名阿米斯阿米斯 医成形 阿尔 医人物心 计分子



#### حول آراء ومواقف الفيلسوف الفقيد الدكتور عثمان أمين



الاستاذ مولود قاسم نايت بلقاسم يلقى كلمة الافتتاح وعلى يسساره الاستاذ اسماعيل العربى ، وعلى يمينه كسل من الاساتذة عمسر بوحزار ، والربيع ميمون ، والدخارى حمسانة ٠

فى اطار النشاط الثقافي لوزارة الشؤون الدينيه ، وبمناسبة ذكرى مرور ستسة اشهر على وفاة الفيلسوف المرحوم الدكتور عثمان أمين ، استاذ ورئيس قسم الفلسفة سابقا بجامعة القاهرة ، وعضو مجمع اللغة العربية بالقاهرة ، نظم المركز الثقافي الاسلامي ندوة بالعربية حول أراء ومواقف الفيلسوف الفقيد الدكتور عثمان أمين ، بيشاركة عدد من تلاميذه وأصدقائه مع عرض نماذج من فكره وروحه بصوته مما سجل له حلال ملتقيات الفكر الاسلامي من الرابع الى العاشر ، وذلك يوم الاربعاء 14 ذى الحجة 1308 ه ( 15 نوفمبر 1978 م ) .

#### وفيما يلي ننشر نصوص الكلمات التي القيت بهذه المناسبة .

هذا ونشير الى ان مجمع اللغة العربية بالقاهرة قد عقد بداره جلسة علنية لتابيد الفقيد د. عثمان امين ، وتفضل مشكورا مشكورا الاستاذ الدكتور ابراهيم مدكور ، رئيس هذا المجلس ، ورئيس اتحاد المجامع العربية بارسال وقائع هذه المجلسة ، والكلمات ألقى قيلت فيها الى السيد مولود قاسم نايت بلقاسم · وننشرها في هذا العدد ، مع الندوة التي عقدنا في الجزائر ، كما ننشر الكلمة القيمة التي القاها الاستاذ مدكور في كلية الآداب ، جامعة القاهرة حدول المرحوم عثمان امدين ، والتي ارسلها الينا ضعن وقائع جلسة المجمع · انظرصفحة 34 من حذا العدد،

كان فقيدنا الوحيد ممن كانوا يذكرون اسم الجرائر

# آراء ومواقـــف الفیلســوف عثمــان أمـاين (\*)

بسم الله الرحمن الرحيم ،

يقول الشاعر الاندلسي عبد المجيد بن عبدون في رثاء أُ المتوكل بن الافطس:

الدهر يفجه بعد العهين بالاثهر فمها البكاء على الاشباح والصور؟ هكذا الوضع الآن مع الصورة المعلقة أمامكم ووراءنا للمرحوم عثمان أمين ، الذي كان كما يعرفه الكثير منكم ممن درس عليه ، أو ممهن عرفه في ملتقيات الفكر

الاسلامي في الجزائر ، هكذا كان حيا ، يتدفق حيوية في فكسره ، وفي مشيته ، وفي كلامه ، ولم يكن من ذلك النوع السبهلل ، كما كان يقول ، من ذلك النوع الذي أسمبه المرتخى الأوصال ، المفكك الاجزاء ، لا ، لم يكن ذلك ، بل كان الحيوية بعينها ، وكان الحياة مركزة ، كان الحياة مجسمة • هكذا كان الدكتور عثمان امسين كما عرفناه من بدابة الخمسينات •

<sup>(\*)</sup> كلمة السيد مولود قاسم نايت بلقاسم المرتجة في افتتاح الندوة،

نحن اذ نحتفل الليلة بذكراه ، بهذه الذكرى بعد مرور ستة اشهر بالصبط لم لفاته ، فانما نبقى أوفياء لما اعلنا عنه من بضع وقت من اننا سنحتفل بالمناسبات الوطنية الجزائسرية ، من شخصيات ، واحداث تاريخية هامة ، ونحتفل بالشحصيات والاحداث الاسلامية ، كما هو الحال الآن بالنسبة لمه ، وبالنسبة للصادق بسيس بعد يام ، وبالنسبة لآخرين فيما مضى ، كالشيخ أبو زهرة رحمه الله ، وعثمان الكعاك رحمه الله ، والشاذلي بلقاضي رحمه الله الخ ... رضفل أيضا بالشخصيات العالمية بصفة عامة ، كما احتفلنا ببيتهوفن مثلا وغيره ممن يمثلون فيما في اعلى مستوى الحصارة أنسانية ، والفكر الانساني .

وفقيدنا الاستاذ عثمان أمسين يهمنا كجزائريين ، ( وليسمح لمني الاخوان غسير لجرائريين اذا كانوا هنا حاضرين ) ، يهمنا في ناحية خاصة جدا ٠ عندما وصلنا الى حمر . لم تكن عن الجزائر ، كما يعرف الكثير منكم ممن عاش في مصر اذ ذاك . في على الكثير فكرة ، وكان الكثير هناك سالوننا عن الجرائر ابن هي ، الخ · ٠٠٠ هل فيها ترموای ، و هـــل فیها نیل ۰۰۰ و هل هی جـزر أندونیسیا . أم البلیار ، أم واق واق ۶ وكان فقيدنا الوحيد رحمه الله ، الوحيد من بين الاساتذة وواحدا من القلة القليلة بدا من شخصيات اخرى ، ممن كانوا يذكرون اسم الجزائر ! فكان ينتهز كل فرصة ، كل سياق في بداية الخمسينات ليتكلم من الجزائر ، ويشير الى وضعها اذ ذاك ، فكان لك يوثر فينا كثيرا جــدا ، ومن هنا يهمنا ، كما قلنــا ، عثمان امــين وطنيا ، أي كجزائريين ، ويهمنا اسلاميا ، لانه مهتم بالمفكر الاسلامي ومن قادته ، واهتـــم طوال بياته بشخصياته ، سواء كان يكتب أو في محاضراته (١) في مناسبات مختلفة ، مثل بن سينا ، وابن رشد ، والفارابي ، وجمال الدين الافغاني ، ومحمد عبده ، ومحمد إلى ، وعبد الحميد بن باديس ، ويهمنا عالميا وانسانيا عالميا لانه كان يهتم بالفكـــر الانساني ، عموما ، بقادة للفكر الانساني ولو من غير المسلمين مثل : ديكارت ، وكنط ، بغيضته ، واخرين • وكانت تهمه فيهم القيم العليا ، القيم السامية ، الحرية ، والتحرر ، العقسل، والاخسلاق.

هذا هو عثمان أمين الذي نحتف الليلة بذكراه • وسيعطيكم الاخوان هنا ، نبسذا عن شخصيته ، وفلسفته ، تكملها وتجسمها وتبلورها المقتطفات التي ستعرض عليكم الله نك من كلامه ، وفكره ، وعواطفه ، لانه كان فيلسوفا ، وكان في الوقت نفسه يتكلم

بعواطفه ، لانه لم يكن يسمو ، لم يكن يتعالى ، مثل كثير من ادعياء العقل ، عن العاطفة فهذا الرسول صلى الله عليه وسلم بكى عندما عهاد الى مكة ، كما تعلمون ، بالفت المبسين !

ستعرض عليكم اذن نبذ من حياته ، من روحه ، وعواطفه ، بصوته في تسجيلان في مختلف ملتقيات الفكر الاسلامي ، من الرابع الى العاشر · واننا لمنعتز كل الاعتزار بحضوره المنتظم ذاك ! اما النصوص التي اقتطفت منها هذه النبذ ، فهي موجودة في كتب الملتقيات المطبوعة ، والبعض الآخر في طريق النشر ان شاء الله ·

( وهنا اختنق المتحدث وتوقف عن الكلام ) •

انظر تكملة لهذه الكلمات ، مقالة له في تأبين المرحوم في العدد 61/60 من الاصالة 3 تحت عنوان : مات عثمان أمين ! ) •

ت) انظر مثلا كتبه عن : الرواقية ، وديكارت ، وكنط ، ومحمد عبده ، والجوانية ، وعبقرية اللغة العربية ، ومحاضراته ومناقشاته في كتب ملتقيات الفكر الاسلامي في ألجزائر ، من الرابع الى العاشر : 1970 ـ 1976 م .

## عثمان أمسين فيلسوف

البخاري حمسانه

اذا كان الموت هو الصخرة التي تتحطم عليها امال الإنسان •

واذا كان يستطيع باعتباره امكانية الاستحالة عملى حد تعبير Heiddesis ، اذ يحول بالتالي حياتنا المحددة مصير كما يقول Malraux وامكانياتنا المتعددة واللامحدودة الى استحالة مطلقة .

قان افضل وسيلة انسانية ممكنة لمواجهته هو عدم كف الانسان ولو للحظة واحدة عن التفكير فيه ، كما يلاحظ الفيلسوف اليوناني Sénèque

يمثل هذا الموقف ، وبسه وحده يستطيع الانسان أن يفلست من مفاجأة المسوت ومداهمته ، عن طريق العمل المستمر والجاد الذي يحول حياته الى سيمفونية مكتملة ، ويعطيها نهاية طبيعية تضفى عليها صورتها المشرقة .

وكأني بالمفقيد الاستاذ والصديق ، د٠ عثمان أمين قد أمسن بهذه الحقيقة وحرص بالمتالي على أن يكون لحباته أو لسموفنيته \_ كما يقول \_ صورتها المكتملة التي تفلت عن مباغنة الموت ومفاجأته ٠

فقد كانت حياته كلها عمل متواصل وعطاء مستمر لامته العربية الاسلامية ٠ كم توكد ذلك مؤلفاته العديدة ، ونشاطه الذي لا يعرف التوقف ٠

كان رحمه الله يؤمن ايمانا صادقا بمسؤولية الانسان تجاه امته ومجتمعه مسؤوسالوعي رائد حية من أجل المجتمع والقيم النبيلة •

بكان يردد لنا دائما في محاضراته وطيلة السنوات الدراسية الاربع التي كان لم شرف قضائها تلميذا له بجامعة القاهرة • قول الفيلسوف الالماني الاشهر وهو: ان كر ما هو عطيم وما هو حسن في عصرنا هذا يرجع الى ان رجال الماضي النبلاء الاقويام قد ضحوا من أجل المبادىء والافكار بجميع مباهج الحياة •

على ضسوء هذه الملاحظات نستطيع ان نتعرف على بعض الجوانب من شخصياً الفقيد ، وعلى ضوئها كذلك نستطيع أن نفهم بصورة أوضح « فلسفته الجوانية » الني كرس حياته من أجل ايصالها الى الجماهير العربية والاسلامية •

يشرح الفقيد الظروف التى دفعته الى الفلسفة ، بن الى التفلسف فيقون « ان هد ألله المحريقة في التفلسف ولسدت عندي حينما لاحظت أن الوسطية الاسلامية في كهنها المحقيقي تنوسيت على مر الايام ولم يبق منها الا رسومها الظاهرة • ومن هنا كأرا شيوع البرانية بين الناس تبدى في ذلك الاختلاف الصارخ بين الاقوال والاعمال • ألله المناهر والنيات ، وافتراق العبادات عن العقيدة السمحاء واستغلال احكام الدير المنيف في تحقيق المآرب وتبرير النزوات » •

وامام هذا الوضع المزرى لملامة العربية الاسلامية آمسن الفقيد ان لا طريق لخلاص المعالم الاسلامي والعربي الا بالتوعية والوعي هدفا ، وبالفلسفة أو التفلسف وسيك

فالفلسفة صانعة التاريخ كما يقول ٠٠ لان تاريخ الانسانية كله تاريخ فلسفات ا

وعلى اولمئك الذين يعترضون بحجة أن الفلسفة لا تصنع خبزا يجيب ، بانها أذا كان المنطقة لا تصنع المنطقة ال

على ذلك فيخته Fichte الذي استطاع بنداءاته الى الامة الالمانية أن يسهم بقد غير بسيط في دحض الجيوش النابلونية العازية لالمانيا ·

وفي هذا دليل على ان الفكرة ، والفكرة بذاتها وبمحض طاقتها الروحية تستطير ان تغير مجرى التاريخ ٠٠ فهي توقظ الامة من طول الرقاد وتفجر فيها روح الجهاد

فى ضدوء هذا الوضع المزرى للامة العربية والاسلامية ، وبهذا المفهوم للفلسفة الحقيقتها ولدورها فى التاريخ الانساني وتقدمه طسرح الفقيد « فلسفته الجوانية » ، طريق للوعي ، وللخلاص والتقدم لملامة العربية والاسلامية · فى وقت كانت اصوات تعريب لكل تراثنا يملأ الدنيا ضجيجا ·

وما اظن أن الوقت يسمح لي بشرح هذه الفلسفة تفصيلا ، أو التحدث عن جوانب لاصالة فيها فذاك ما أتمنى أن تتاح لي فرصة القيام به ٠٠٠ قريبا ٠٠ وفاء لاستاذي كيمير ٠

على انه يمكن التعريف بهذه الطريقة الاسلامية في التفلسف ، لا بهذه الفلسفة بانها ست فلسفة ولكنها طريقة للتفلسف فهي فلسفة تابى الركون الى مذهب ، أو الانغلاق نسق معين ، بل هي طريقة للتفكير مفتوحة نبتت عند الفقيد ، كما يقول ، من تامله ، نذ صباه ، لروح الدين والاخلاق عامة ، وللقرآن والاحاديث النبوية بصورة خاصة ،

من هنا اوجه أصالتها ، واتصالها بماضينا قدر ارتباطها بحاضرنا ٠

اما اهداف هذه الفلسفة فان الفقيد يلخصها فيما يلي:

. - تزكية الوعي الانساني بالانية الذاتية للوصول الى الرؤية الواعية الواضحة لشياء ولمجاوزة المظهر الى المخبر ·

- وتحقيق الامكانيات اللا محققة لدى كل فرد ·
- باستمار قوة الروح في العمــل الصالح للمجتمع الاسلامي بصورة خاصة الانساني بصورة عامة ، لتحفيق الافضل ·

فهي فلسفة اساسها الوعي ، ووسيلتها الطاقة الروحية ، وهدفها الوصول بالانسان خقيق اسمى ما فيه من مثالية وقيم .

يم وقد يظن البعض انها فلسفة مغرقة في المثالية الى حد تنسى وتهمل فيه العمل ، السواقع ·

وذلك ما ينبهنا الفقيد اليه ويحذرنا منه حين يؤكد ١٠ ان الجوانية تدعو الى العمل بناء المؤسس على النظر الواعي ٠٠٠ وتزكية الحرية الانسانية ١٠ وهي من حيث ي في صميمها وعي قد اتخذت لنفسها الشعار الاسلامي و الامر بالمعروف والنهين في المنكر ورات هذا المبدأ فرض عين لا فرض كفاية وجعلته مبدأ من مبادىء الوعب لانساني ٠٠.

لذلك نجد الفقيد قد حرص على تطبيق هذه الفلسفة في مختلف المجالات التم حددها لها ٠٠ ابتداء من دراسة اللفة العربية ٠ لفة القران ، وايجازه ودعوتها الى الحركة في نفس الوقت الى الاخسلاق الاسلامية ودعوتها الى الكراما والعفة والحرية والشعور بالمسؤولية وصفاء الضمير .

ايها الاخوة ٠٠ كان بودي ٠٠ ولكن ان هذا التكريم للفقيد يأتي في اليسوم الذي بدأت فيه وزارة الشؤون الدينية والجزائر التحضير للاحتفالات بحلول القرن 15 ٠٠٠ احتفالات نقيم فيها ما عملناه في ظروف استخراب حالكة في القرن المنصرم ، ونستفيد فيها لهذا القرن ، واظن ان الفقيد الذي اسهم بقدر كبير في هذه الانجازات جدير بمثل هذا التكريم .

فلقد عاش من أجل الامة الاسلامية العربية ٠٠٠ وعمل حتى آخر حياته من أجل وعيها ونهضتها وتقدمها ٠٠٠

فالى تلك الروح الزاكية ٠٠ الطاهرة تحية ، والى المفكر الاسلامي الكبير ، الى الاستاذ والصديق الذي ارتحل عنا الى دار الخلد ، وداعا ٠

# فى ذكـــرى الفيلســوف عثمـان أمـين

| يل العربي | اسماع |  |  |  |
|-----------|-------|--|--|--|
|-----------|-------|--|--|--|

سيدي الوزير ، أيها السيدات والسادة ،

نعي الينا منذ ستة أشهر شخصية اسلامية ، شخصية علمية من الطراز الاول وتألمنا لهذا الحدث الجلل بصفتنا ننتمي الى الثقافة الاسلامية التي خدمها بكل جسد ونشاط ، ونتالم ايضالان الرحيل ، كان من خير من عرف بلدنا وعرف بها • ونتالم خصوصا لاننا عرفناه معرفة شخصية •

اتيحت لي الفرصة لان اعرف الراحل معرفة شخصية وان اقترب منه كما يقتسرب التلميذ من الاستاذ عرفته اول ما عرفته من خسلال ابحاثه وكتبسه ، وهذا الجانب يشاركني هيه كل قراء الثقافة العربية ، ولكن الجانب الذي جعلني أشعر نحوه بعسلاقة خاصة ، هي روحه الدينية التي تشكل خلفية متينة لابحاثه الفلسفية ، وبصفة خاصة ارتباطه بل والتزامه بمبادىء الحركة الاصلاحية التي كان جمال الدين الافغاني ومحمد عبده ورشيد رضا في مصر والاستاذ عبد الحميد بن باديس عندنا اكبر اعلامه ودعاته ، وكم كنت سعيدا حينما قدمني اليه الاستاذ محمد الدراز مدير الادارة بجامع الازهر ، لقد اتيح لي ان احضر محاضرات للاستاذ الراحل في كلية الآداب بالجامعة المصرية ،

ولكن معرفتي الشخصية بالراحل كانت هي التي اتاحها لي الشيخ دراز · فقد كان مكتبه الواسع والعامر ملتقي لعدد من رجال الثقافة المصريين وبعض الطلبة المسلمين الاجانب الذين يتلقون العلم في مصر والذين اتاح لي الحسظ أن أكون من بينهم · ان هذه القرصة لا تسمح لي بالحديث عما كان يجري في هذه الاجتماعات الاسبوعية من الاحاديث العليبة التي تتناول الدين والفلسفة والادب وبصفة خاصة شؤون العسالم الاسلامي ، ولكنني مع ذلك استطيع أن أقول أن الدكتور عثمان أمين واستاذي مصمد البهي فرقر واستاذي عبد الحليم محمود ، شيخ الازهر الذي وردت الاخبار المحزنة بنعيه مؤخرا ، كانوا هم الذين يقودون المناقشات التي كان يديرها الشيخ دراز بلباقة ومعرفة نادرة بمقدرة كل واحد من زواره وميوله واختصاصاته وذلك في جو ·

ايها السيدات والسادة ، اليكم الآن كلمة مساهمة في أحياء ذكرى الفقيد الدكتور عثمان أمين الذي تظللنا روح، الزكية -

#### في نكرى الفيلسوف عثمان امسين

ان مساهمة الفلسفة الاسلامية في تنمية الفلسفة الاروبية لا تسزال مشكلة ومثار النقاش بين الباحثين ، والمتطرفون في هذا الحوار طائفتان : طائفة ترى ان الفلاسفة الاروبيين لم يكن دورهم يتجاوز الاخذ والاقتباس ، أو بلورة المواضيع التي تسدور حولها الفلسفة الاسلامية · فنظرية النبوة والتفرقة بين النبي والفيلسوف التي عالمها سبينوزا في كتابه : « الرسالة اللاهوتية ، في نظر هؤلاء لم تكن الا توسيعا وتجديدا للنظرية التي شرحها الفارابي قبل ذلك بسبعة قرون في كتاب اراء أهل المدينة الفاضلة · وحجة ديكارت القائلة : «انا الفكر ، فانا اذا موجود» ، ليست سوى النتيجة التي توصل اليها أبو حامد الفزالي في كتاب المنقذ من الضلال ، بعد فترة طويلة من الشك والمعاناة الروحية ، ونظريات روجر بيكون في البهريات ، انما هي اقتباس بالحرف أو بالمعنى لاراء ابن الهيثم ، وهكذا ، وليقس ما لم يقل ·

والفئة الاخرى تنكر على الفلسفة الاسلامية أي وجود مستقل عن الفلسفة اليونانية فهؤلاء يرون أن دور المسلمين لم يسنزد عن القيسام بترجمة واقتباس آراء الفلاسفة اليونانيين مثل اريسطو وافلاطون ومزجها في بعض الحالات بالافكار الشائعة بسين الطوائف المسيحية التي كانت تعيش في سوريا وآراء الوثنيين من أهل حران وبعبارة أخرى فان فضل المسلمين يقتصر على نقل التراث القديم الى اروبا في جمعسور الوسطى مهضوما جزئيا ، أي انهم انما قاموا بدور الانسان العادي الذي يشكل جسرا لتعير

الانسانية عليه الى الانسان المتفوق ، أي « السوبرمان » كما يصفه الفيلسوف نيتشب في نظريته المشهورة •

من البديهي أن هؤلاء المتطرفين انما يعتمدون على العموميات وعلى السهل مسن الحجج ، بل وعلى ما يشبه الحجج ، ولا يكلفون أنفسهم عناء الدرس المتعمق والتحليل. والملاحظ هو أن الاتجاه الأول شائع بين طائفة من المسلمين الذين بنكرون كل أصسالة للحضارة الغربية ، بينما يردد آراء الفئة الاخيرة غلاة الجاحدين الذين ينكرون فضل الاسلام ولا يعترفون بصسرح الحضارة الذي شيده المسلمون في ثلاث قارات مسن القارات الخمس .

طرح عثمان أمين الراحل هذه القصية بمنهجية المعلم التي تعنمد على الشرخ والتوضيح وتبسيط المشاكل العويصة ، في المساهمة القيمة التي قدمها في نطاق الملتقى الثامن للتعرف على الفكر الاسلامي في بجاية ، فاختط لنفسه طريقا ساويا في العرض والتحليل وصاغ رأيه في عبارات تتسم بالرزانة والصدق والالتزام للحقيقة ، فما هو موقف عثمان أمين من هذه القضية الخطيرة الشأن ؟

يرى الفيلسوف الراحل أنه لكهي نكون منصفين يجب أن نعترف بأن الفلسفة الاسلامية (أو الفلسفة العربية ، كما يرى البعض ، لانها كتبت باللغة العربية ) تحتوي على عناصر هامة من الفكر اليوناني • وكلمة عناصر التي استعملها عثمان أمهين تعجبني بصفة خاصة ، لانها تثبت منذ مقدمة الاستدلال وجود الفلسفة الاسلامية ، لان كل كائن هي ، بل وكل نبات له شخصية متميزة ووجود مستقل ، يحتوي على عناصر مختلفة ، والفرق واضح بين العناصر المحفوظة ، وكلا على حدة والعناصر المهصومة التي تكون مع غيرها كائنا هيا مستقلا •

على أن الاستاذ الراحل لا يقف في بحثه واستدلاله عند القول بأن العرب هضموا عناصر الفلسفة اليونانية ، بل هو يذهب خطوة أخرى أبعد من ذلك حين يقول :

« ولكننا نقرر مسع ذلك أن الفلسفة العربية والاسلامية شيء ، ومجرد الهضم والتمثيل للفلسفة اليونانية شيء آخر » •

ما معنى هذا التقرير ؟ معناه أن الفلسفة الاسلامية مرت بمرحلة أولى وهي مرحلة النقل والهضم والتمثيل ثم دخلت في مرحلة ثانية ، وهي مرحلة الانتاج الاصيل الدي يعكس موقف المسلمين من المشاكل الميتافيريقية التي يواجهونها في عصرهم بمنهجية تعترف بالتطورات التي عرفها الانسان خلال القرون التي تلت عهد الفلسفة اليونانية .

وبهذا المنطق فقط يمكننا ان نعترف بدورنا بالمذاهب الفلسفية الكبرى التي ظهر في أروبا في العصور الحديثة • فان زعماء هذه المذاهب مثل الفلاسفة بيكون وديكان واسبينوزا ولايبنيتس ، قد تغذوا هم أيضا بعناصر من الفلسفة اليونانية والفلسف المسيحية والفلسفة الاسلامية ، ولكنه كان لكل منهم مع ذلك شخصيته ونظامه الفلسفم الذي يلتقي أو يفترق مع نظم الآخرين •

وعلى ضوء هذا التحليل البارع يستنتج عثمان أمين نتيجة تكاد تكون بديهية فيقول «واذا، فكيف صاغ البعض ان يظنوا ان عقلا كعقل الفارابي وابن سينا والغزالي وابن رشد كان عقلا جديبا لم ينتج في الفلسفة شيئا أصيلا، وانسه لم يكن الا مقلدا لليونان ؟٠٠٠

ويعضى الباحث فيصرح بمضمون نتيجته قائلا:

«أبادر فاقول أن للفلسفة الاسلامية مكانتها التي يشهد بها الواقفون على أسرارها» .

ان اطار المحاضرة لا يتسبع لمعالجة مشكلة كبيرة مثل مشكلة اصلة الفلسفة والتفكير الاسلامي من جميع جوانبها ولو تناولها الكاتب الراحل في اطار اوسسع لفصل ما أجمله ولاتسع افق تحليله ليشمل مختلف العوامل التي ساهمت في تكوين الراي الذي ينكر وجود الفلسفة الاسلامية وفضل المسلمين بصفة عامة على الحضارة الحديثة ولكن بعض هذه العوامل يمكن استخلاصه من سياق هذه المحاضرة القيمة ومن القراءة بين السطور ومن القراءة بين السطور و

وفى رايى أن أهم هذه العرامل هسو الجهسل المزدوج: أولا جهل العرب بتراثهم الفلسفي فاذا استثينا دراسات جسدية لا يكاد عددها يتجاوز عدد أصابع اليسد الواحدة ، فان الباحثين لم يعكفوا على درس دذا التراث والصعوبة الاساسية فى ذلك مرجعها الى ندرة الوثائق حيث أن الاغلبية الساحقة من المؤلفات الفلسفية لا تزال في حالة مخطوطات لم تمسها يد بالتحقيق فضلا عن الشرح والتعليق وهي موزعة في مختلف مكتبات العالم في الشرق والغرب ، هذا أذا لم تكن قد ضاعت كلية بهل أن بعض مؤلفات الفلاسفة العرب لا توجد الا في ترجمة لاتينية ومن شم ، فان مهمة الباحث الصادق العزم والمخلص في عمله مهمة شاقة للغاية من حيث أنه يتحتم عليه أن يعرف الى جانب أشياء أخرى اللاتينية واليونانية ، وأن يتاح له وقت فسيح ومسال وفير وتسهيلات فوق العادة حتى يتمكن من التنقل بين مختلف مدن العسالم للبحث

وللاطلاع عن نصوص خطية نادرة وهي في حالة المادة الخام · ومتى انتهى هذا الباحث من عمله المضنى الذي قد يستغرق جزءا مهما من عمره ، سيواجه مشاكل النشر الوت من عمله المضنى الذي قد يستغرق جزءا مهما من عمره ، سيواجه مشاكل النشراء في تمويل نشر كتابه ، بالاضافة الى مشاكل التوزيع وعدم وجود عدد كاف من القراء في البلد الذي ينشر فيه ، لان توزيع كتاب في جميع البلدان العربية بما يعترضه من الحواجز الجمركية وغير الجمركية وقيود العملة الخ ، أصبح أمرا غير ممكن الا في احلام الكتاب ·

والجهل الثاني الذي ادى الى انكار قيمة الفلسفة الاسلامية ، هو جهل المستشرقين باسرار اللغة العربية ، وبصفة خاصة بالمصطلحات الفلسفية ، الامر الذي يجعل مسن الصعب عليهم الخوض فى البحث والمناقشة وتقويم الافكار الفلسفية • هذا من جهة ، ومن جهة اخرى فان متطلبات عصر الاستشراق كانت تتركز فى الجغرافيا والتساريخ والتشريع ، وهي امور وثيقة الصلة بالسياسة وبمحاولات الاستعمار لفهم اوضساع سكان المستعمرات • واما تحقيق الكتب الفلسفية وترجمتها والتعليق عليها ، فهو مجهود ليس له مردود سياسي على الاطلاق ، وبالتالي ، فان احدا لم يتجه اليه بصورة جدية • على أن ملتقى ابن رشد الذي عقد مؤخرا فى الجزائر ، يبشر باتجاه جديد ويدل على الشعور بهذا النقص الخطير ، ان لم نقل هذه الفجوة فى تنميتنا الثقافية • والاستاذ الراحل ، عثمان امين قد خط لنا الطريق ووضع معالمه وزودنا بارشاداته وارائه القيمة بشان الاتجاه الذي ينبغي أن نتجهه •

# عثمان أمسين فيلسسوف الجوانيسة بسسين اللغسسة والديكارتيسة

د. الربيع ميمـون

سيدي الوزير المستشار برئاسة الجمهورية ، اخواني الاساتذة ،

سیداتی ، سادتی ،

يمتاز استاذنا الكبير عثمان امين ، رحمه الله واسكنه فسيح جنانه ، بحس فلسفي عميق ، نافذ ، جعله يجمع بين تعاليم الاسلام الكونية ، وتفتح النزعة الفلسفية الانسانية في فلسفة خاصة به ، غايتها الانسان وكرامته وسيادة المثل العليا بين افراده .

لقد كانت فلسفته التي اعطاها اسم الجوانية تقوم على الدعوة الى تنمية الانسان لقواه الروحية تنمية يشعر معها بانه متآزر مع افراد الانسانية المؤتلفة الواعية بصرف النظر عن اختلافهم في اللغات والاجناس والاوطان (I) .

ت عثمان امين ، محاولات فلسفية ، مكتبة الانجلو المصرية ، القاهرة ، 1967 ،
 عثمان امين ، محاولات فلسفية ، مكتبة الانجلو المصرية ، القاهرة ، 1967 ،

ولمهذا تقتضى من الانسان أن يكون صاحب وعي بالدرجة الاولى : صاحب وعبي هانه انسان أي مخلوق كريم ، وصاحب وعبي بأنه يجب عليمه أن يعيش كانسان ، وأن يعافظ على أنسانيته ، ويحميها بكل قواه مما يمكن أن يحط منها .

ويظهر لنا بدون عناء أن أستاذنا المرحوم كان من كبار الوعاة الذين لا يرون أي شيء كاي شيء بلا اختلاف ولا أتفاق أذ كانت وضعية الامة الاسلامية تؤلمه نقائضها ، ويعز في قلبه تأخرها ، وكانت حضارة الغسرب تجذبه اليها بايجابيتها فيميل اليها ، ولكن احتكاكه بها سرعان ما كان يذكره بأمجاد الاسلاف فيتركها الى حين ، ويسرجع الى حضارة أجداده ليتفهم روحها ، ويشيد بها ، ويجعلها جنة يحتمى بها ، وحاجزا بينه وبين أي ذوبان كان .

لقد كان يعتز بشخصيته العربية الاسلامية ايما اعتزاز ، وكان يرى في المتجنسين بالسلوك والعقلية ، واللباس … ناسا يمتازون بضعف عقولهم ، وانحرافهم •

ولهذا كان يدعو بالحاح الى التمسك بالاصالة الذاتية والمحافظة عليها ، وكان يرى ان قيمة الانسان الحقيقية كامنة فيها ، وأن التقدم الصحيح لا يمكن أن يكون الا انطلاقا منها (2) ·

ان الجوانية التي نشأت نوازعها لديه في أيام الصبأ ، وتأكد انطباعها في أيسام الشباب واكتمل وعيها في أيام الكهولة (3) بين مواطنيه البسطاء من أهل قريته التي بقى ريحن اليها طوال حياته (4) ، فلسفة ترجع أصولها ألى تأملاته في روح الدين والاخلاق بصفة عامة ، وتأملاته في أي الذكر الحكيم ، والحديث الشريف بصفة خاصة (5) .

فهي ليست مذهبا أو نسقا فلسفيا مغلقا ، ولكنها فلسفة أو طريقة في التفلسف تمتاز بتفتحها ٠

ويمكننا أن نقول عنها ، ومن بعده ، رحمة الله عليه ، « انها عبارة عن استعداد اوحال نفسانية ، ثم هي نظرة الى الاشياء ، وتقديم لها تقديما لا يقف عند ظاهرها ، ويحاول أن يكتنه اسرارها وخفاياها » (6) .

<sup>2)</sup> مولود قاسم نايت بلقاسم ، مات عثمان أمين فيلسوف الجوانية ومفند الخواجات الاصالة ، سعتمبر 1978 م ، العدد 61/60 ، ص 2 وما بعدها ·

<sup>3)</sup> عثمان أمين ، محاولات فلسفية ، ص ١٦

<sup>4)</sup> الرجع نفسه ، ص 19 •

<sup>5)</sup> الرجع نفسه ، من 17 .

<sup>6)</sup> الرجع نفسه ، ص 32 ٠

ولهذا فهي تجمع بين الحيساة الروحية والحيساة الدنيوية ، ولا تجعل حا. بينهما (7) ·

ان الغاية التي ترمي اليها دائما هي الروح أو ما يمكننا أن نعبر عنه بالحقيقة السر الذي يقوم عليه وجود كل شيء •

فالحقيقة ، في نظر استاذنا الكبير ، يجب أن لا تلتمس في المظهر ، بل وراءه (8) ولهذا ، يطلب منا أن لا نقتصر في درسنا للفلسفات على الاقوال التي صرح بهاما مان نحاول دائما استشفاف المعنى المستور وراءها من جهة •

ويطلب منا أن ننتبه إلى أن مفاهيم بعض الفاظ اللغة التي نكثر من استعمالها مثر الامة ، والجماعة ، والشخصية ، والفكر ، والصداقة ، والولاء ، والايمان ، لا يمكن أز تكون الا جوانية من جهة أخرى (9) •

وهو يرى من بعد هذا كله أن تناسى المسلمين « للوسطية الاسلامية » على مسر الايام جعل « البرانية » تطغى في المجتمع الاسلامي ، وتسود كما يتجسلي ذلك في التخالف بين الاقوال والافعال الذي صار المسلمون يمتازون به (10) .

ان « البراني » ، اذ اطغى صعب على الانسان ان يتحرر منه ، ولا يمكنه أن يتحرر منه الا بكفاح وعراك مستمرين (II) ، أو بعبارة اسلامية ، الا بجهاد دائم للنفس ·

فالجواني هو الذي يمنح الانسان وغيره قيمتهما في نظر استاننا الكبير ٠

ولمذلك جعل منه الزاوية التي ينظر منها الى اللغة العربية ، والفلسفة ، وكل قضية يتناولها بالبحث فتكتسى آراؤه بسبب ذلك حلسة من الطرافة والكمال لا نجدهما الا في آراء الفلاسفة العظسام .

ان اللغة العربية ، في نظر استاذنا رحمة الله عليه ، لغة وعي وشهادة يجب الدفاع عنها والمحافظة عليها ، والرقى بها من غير تشويه لاصالتها (I2) •

<sup>7)</sup> المرجم نفسته ، ص 40 °

<sup>8)</sup> المرجع نفسه ، ص 23 .

<sup>9)</sup> المرجع نفسه ، ص 35 .

<sup>10)</sup> المرجّع نفسه ، ص 20 ٠

II) المرجع نفسه ، ص 40 ·

<sup>12)</sup> عثمان أمين ، فلسفة اللغة العربية ، الاصالة ، ماي 1978 م ، العدد 57 ص 110

ولذلك كان يرى فى تأخرها سببا من أسباب تأخر المسلمين كما كان يرى فى هجوم تعمرين عليها ، وفى دعوتهم الى ترجمة القرآن الكريم مخططا مرسوما غايته القضاء لل ، وعلى الهوية العربية ، وبالتالي على الاسلام والمسلمين (13) .

فاللغة العربية لغة تمتاز فى نظره بمثاليتها وجوانيتها ، وباعرابها وصدارة المعنى تراكيبها ، وبظلال رسومها والوانها ، وبحرصها على الايجاز والتركيز ، وبدعوتها الحركة وتوخى الوعي والفهم قبل المنطق ، والسمع ، والكتابة فى خطابها (14) • ولذلك ، فهي ذات عبقرية فائقة لا نجدها لمغيرها من اللغات على الرغم من اهمالنا سبب ما صرنا اليه من التدهور والانحطاط •

وهي عبقرية فريدة في نوعها ضمنت لها البروز والخلود ، وجعلت منها اللغة التي طيع ، دون غيرها ، أن تحمل معاني الوحى واسراره ·

هذا ، ويبدو لفيلسوفنا الاصيل ان الديكارتية اقرب الفلسفات الغربية الى روح قالمربية (15) •

لقد كان ، رحمة الله عليه ، يسرف في حبه لديكارت ولغيره من الفلاسفة الذين فل بهم ، وكتب عنهم (16) لانه كان يسرى أن الفلاسفة والمفكرين الوعاة جديرون ندير مهما كانت أجناسهم (17) ، وكان يرى أنه لا يمكن أن تكون لنا معرفة صحيحة من غير مشاركة روحية ، أو « تعاطف عقلي » معهم (18) .

ولهذا نجده يلتزم ، دائما ، بدراسة المذاهب الفلسفية من ناحية صلتها الوثقى سة من أبدعوها (19) ·

هو لا ينسى ، ابدا ، لدى دراسته للفلاسفة الغربيين أن يبرز سبق الفلاسفة المسلمين لهم على الفلاسفة المحدثين في نظرياتهم كلما سنحت له الفرصة (20) •

الرجع نفسه ، من ١٥١ و من ١٥٥ .

الرجع نفسه ، ص 101 وما بعدها •

الرجع نفسه ، ص 107 °

II) عثمان أمين ، ديكارت ، القاهرة ، دار الطباعة الحديثة ، 1969 م ، من I3 .

<sup>1)</sup> مولود قاسم نايت بلقاسم ، الاصالة ، العدد 61/60 ، ص 4 .

الله عثمان أمين ، ديكارت ، ص 13 ٠

II) المرجع نفسه ، ص 7 ·

عولود قاسم نايت بلقاسم ، الاصالة ، العدد 61/60 ، ص 3 وما بعدها .

ولا ينسى ، أيضا ، أن يطبق المنهج الجواني في عرضه للقضايا الفلسفية عـ اختلاف انواعها ·

ففلسفة ديكارت ، في نظره ، جوانية مثل حياته (2x) · وذلك لانها فلسفة تقسو على الدفاع عن بداهة العقل في كل قول ، وكل معرفة وكل يقين ، والدفاع عن النسو الفطري الذي هو مناط كرامة الانسان (22) ·

ان فضل ديكارت على الانسانية يظهر في قوله بان المثل الاعلى للانسان ماثل في تحقيقه وعيه لذاته ، ولمكانه في العالم بحيث يسرد جميع أرائه الي افكسسار واضحة ومتميسزة (23) .

لقد أعرض ديكارت عن المعرفة المحيطة الشاملة تواضعا لله ، واكتفى بالبحث عن أنفع المعارف في هذه الحياة جاعلا مطمحه وضوح الرؤية في العمل ، وطمأنينة السير في الحياة (24) .

ولمقد كان العقل قائده في البلوغ الى هذه الغاية السامية بعد أن ذلل العقبات التي كانت تعترضه سواء كانت ذات علاقة بداخل النفس مثل الاهواء ، أو بخارجها مثـل العوائق الاجتماعية (25) •

فالعلم ، في نظر ديكارت ، يجب ان تكون له غايات عملية تعسين الانسان على التحلي باسمى الكمالات التي تسمح له بها طبيعته ·

ولمهذا ، فهو يرى فيه العلم الذي يستطيع أن يجعل منه مثل سيد ومالك للطبيعة ، والعلم الذي يستطيع أن يحرره من المرض ، وأن يجعل منه أنسانا صاحب أخلاق سامية وحكمة عميقة في النهاية (26) .

فالفلسفة الديكارتية غايتها اصلاح جوانية الانسان

ولمله لهذا السبب نجد استاذنا الكبير يشتغل بهسا فيترجم لصاحبها كتابيه» الاساسيين اللذين هما كتاب « التاملات في الفلسفة الاولى » وكتاب « مبادى الفلسفة

<sup>21)</sup> عثمان أمين ، ديكارت ، ص 22 •

<sup>22)</sup> المرجع نفسته ، ص 23 •

<sup>23)</sup> الرجع نفسه ، ص 15 ·

<sup>24)</sup> الرجع نفسه ، ص 24 •

<sup>25)</sup> الرجع نفسه ، ص 23 •

<sup>26)</sup> المرجع نفسته ، من 24 •

من جهة ، ويكتب في التعريف وبفلسفته كتابا لا زال أحسن ما كتب عن ديكارت باللغة العربية على ما أعرف ، من جهة أخرى » •

ويظهر لنا أن أهتمام أستاذنا الكبير بالفيلسوف ديكارت كان أهتماما موفقا سواء في كتابه عنه ، أو في ترجمته لكتب لان « الجوانية ، التي اعتمدها كطريقة للتفلسف البناء فتحت أمامه باب الديكارتية على مصراعيه ، ومكنته من أسرارها فصار يجول في رحابها ، وكأنه أحد أتباعها المتعصبين ·

لقد كان استاذنا فيلسوفا في عرضه لآرائه وفي كتابته عن غيره من الفلاسفة ، وفي »ترجمته لآثارهم ·

ولم يبلغ ، في نظرنا ، هذه الدرجة من النضج الا لانه تحرر بتفكيره النافذ ، وشعوره المرهف من حدود الزمان والمكان فصار انسانا صالحا لكل زمان ومكان .

ان الفلسفة ، في نظره ، « عمل اخلاقي » يقوم به الفيلسوف (27) ، ولا يمكن أن يستغنى الناس عنه لانه محرك نهوضهم وتقدمهم .

ولعله لهذا السبب نجده يقول: « ان الفلسفة لا تستطيع ان تصنع الخبز · ولكنها . تستطيع دائما ان تصنع الافكار · ومن ثم تستطيع ان تصنع التاريخ · وليس هذا بالشيء اليسير في حياة الانسان الواعية » (28) ·

هذه جملة من الافكسار يشرفني ان اقدمها اليكم ، سيداتي ، سائتي ، مشساركة متواضعة مني في احياء ذكرى وفاة علم من اعلام الفلسفة العربية الاسلامية المعاصرة فارقنا الى جوار ربه راضيا مرضيا ، بعد أن قام بواجبه على اكمل وجه ، وأبقى لنا من بعده انتاجه المتنوع العظيم لدراسته ، واستلهامه ، والسير في خطاه لاثرائه .

لقد مات الاستاذ عثمان أمين رحمه الله واسكنه فسيح جنانه ، ولكن انتاجه الاصيل ق بيننا ، وسيبقى بيننا دليلا نهتدى به ما بقيت هذه اللغة ، وما بقى هذا الدين .

<sup>27)</sup> الرجع نفسه ، ص 9 🤨

<sup>28)</sup> عثمان أمين ، محاولات فلسفية ، ص 55 '

# الجلسة العلنيسة لمجمع اللغة العربية بالقاهرة لتأبين المرصوم عثمان أميين

اقيمت يوم الاربعاء 23 من ذي القعدة سنة 1398 هـ ( الموافق 25 من اكتوبر سنة 1978 م ) جلسة علنية بدار مجمع اللغة العربية بالقاهرة لتأبين فقيده المغفور له الدكتور عثمان أمين ( الذي توفي الى رحمة الله في 17 ــ 5 ــ 1978 ) .

وكان في مقدمة المعاضرين والمتكلمين الدكتور ابراهيسم مدكور رئيس المجسم ، والسادة العضاء المجمع ولفيف من كبار العلماء وأساتذة الجامعات وجمع من طسلابها ورجال الاعلام من صحافة واذاعة وتلفزيون .

ثم اعقبه الدكتور سلبمان حزين فالقى كلمة المجمع فى تابين فقيده · وتلاه الاستاذ محمد عز الدين أمين شقيق الفقيد فالقى كلمة الاسرة ·

ويعد ذلك اختتم الدكتور الرئيس الجلسة بكلمة شكر فيها السادة الذين شاركوا جمع في تابين فقيده ·

وفيعا يلى ننشر اهم وقائع هذه الجلسة التي تفضيل الاستاذ الدكتور ابراهيم ور بارسالها للنشر في الاصالة ·

1

# 1 - كلمة الافتتاح للدكتور ابراهيم مدكور رئيس المجمع « انسا وعثمان امسين »

ايها السيدات والسادة:

يفقد المرء نفسه شيئا فشيئا حين يفقد الاخوان الاعزاء والزملاء الاوفياء ، ولقد كان عثمان أمين منى فى مقدمة هؤلاء ، عرفته شابا ، وصاحبته كهلا وشيخا ـ عرفته فى باريس بين الرعيل الاول من مبعوثي كلية الاداب بجامعة القاهرة ، وفى باريس مجال فسيح للجد واللهو وأشهد أن فقيدنا رحمه الله كان جادا دائما وتيحت له موارد البحث والدرس فنهل ما وسعه ، قرأ فى الادب والفن ، كما قرأ فى العلم والفلسفة ، وتابع كبار الاساتذة ، وتتلمذ لشيوخهم ، وجود لغته الفرنسية الى جانب لغته الانجليزية وضم اليهما حظا غير قليل من اليونانية واللاتينية وتوفر له فى مصر قبل سفره زاد كبير من العربية أدبا وعلما وفلسفة ، ولم يصرفه تعمقه فى دراسة الفكر الغربي قديمه ومتوسطه وحديثه ومعاصره ، عن أن يتابع النظر فى الفكر الاسلامي ويكفي أن أشير الى أنه استطاع أثناء بعثته أن يحقق كتابا من أهم كتب المسلم الثاني ، وهمو كتاب داحصاء العلوم » لابي نصر الفارابي ، وجاءت طبعته الاولى وليدة هذه الجهود وفى حرصه على التجويد الحق بها الطبعة الثانية والثالثة و

وزاملته في مصر منذ عودته من اروبا ، فالتقينا على مائدة التدريس في كليسة الآداب بجامعة القاهرة ، واشتركنا في لجنة الفلسفة والعلوم الاجتماعية بمجمعنا هذا اشترك معنا خبيرا ، شم عضوا وزميلا ، والمعجم الفلسفي الذي يخرجه المجمع الآن مدين له بقسط كبير من تمحيصه وتحقيقه · واشتركنا أيضا في لجنة الفلسفة والعلوم الاجتماعية بالمجلس الاعلى للآداب والفنون وجمعت بيننا ندوات ومؤتمرات متلاحقة · ولا أذكر أننا اختلفنا قط في الحكم والتقدير ، أو تباعدنا في التوجيه ورسم السياسة · وقد رميت يوما بممالاته والتعصب له ، ويعلم الله أني لم أرشحه لامر ، ولمم أختره لموقف الا وهو به جدد جدير ·

واليوم وقد رحل عنا وخلف ما خلف من فراغ ، فان الواقع يقتضينا ان نسجل انه يعد بحق من بناة الفكر الفلسفي المصري المعاصر · كون رعيلا مرموقا من الباحثين والدارسين ، وزود المكتبة العربية بزاد وفير سيبقى على الدهر · ولم يفته أن يكتب ويؤلف باللغتين الفرنسية والانجليزية · تغمده الله برحمته ، وجزاه خير الجزاء عما قدم للغته وثقافته ·

### 2 - كلمة المجمع في تابين فقيده الدكتور عثمان أمين للدكتور سليمان حسزين عضو المجمع

بسم الله الاول والآخر ، كانت الساعة ساعة الضباء ، وكان الغصل من السنة فصل الربيع ، وكان النهر الذي نقف على شاطئه نهر دجلة ، وهذا النهر يفيض فيضانه في وقت الربيع حين تذوب الثلوج القادمة من جبال بلوخستان ، وكانت القافلة قافلة طلاب كلية الآداب من الجامعة المصرية في عام 1930 م · كانت القافلة بسيارتها العتيقة التي انهكها الزمن قد قطعت طريقا عبر بادية الشام التي كانت في ذلك الوقت خالية من الطرق المعيدة ، سارت القافلة على درب قوافل الجمسال ، حتى اذا ما وصلت شاطىء دجلة القينا هذا النهر العاتي بمباهه الصاخبة ، ولم يكن في ذلك الوقت من جسر عبر هذا النهر، وانما كان العبور فوق جسر هو في أساسه قرب هواء منفوخة شد بعضها الى بعض ، ونسجت من فوقها قطع الخشب مشدودة بعضها الى بعض ، وأشفق قائد الرحلة على الطلاب من أن يعبروا فوقه بسياراتهم ، فأشار الى أن ننسزل ، وعبسرت السيارات خالية ، ثم بدانا العبور على الاقدام ، وكان من بين هؤلاء الطلاب طالسب ربعة في طولمه ، مشرب وجهه بحمرة تعلوها طيبة المحيا ، يلبس طربوشا طويلا كمسا كانت عادتنا في تلك الايام ، ويمسك في يده بعصا معقوفة اليد ، وكانت تلك العصا قد لازمته طوال الوقت ، ذلك هو عثمان امسين ، وكان عثمان أمسين منذ تلك الايام يبهره الجمال الرائع فوقف على الشاطيء ماخوذا بجماله ، ويرى في ذلك الشاطيء لونـــا من الجمال الذي تمسك به طوال حياته ، وفي تأمله ذاك زلت قدمسه عندما بدانا نعبر جسر القرب المنفوخة ، وسقطت قدمه ، وظننا انه سقط ، ولكنه تمسك ونهض قائما مرفوع القامة كما كان دائما بشخصيته هذه التي يبهرها جمال الطبيعة ، قام وأبي الا أن يستمر على الجسر مستندا الى عصاه ، وكان زميلًا لنا في كلية الآداب ، ولكننا كنا ننظر اليه على انه طالب فلسفة ، وعلى أنه فيلسوف أيضا ، نوع جديد بين من يدرسون الفلسفة ، وكان في كل تصرفاته منذ اليوم الاول في كلية الآداب فريدا • كنا نحساول دائما أن نتلقى الفكر والادب والعلم عن أساتنتنا في كلية الآداب ، ولكنه اختلف عنسا جميعا ، في انه أبي الا أن يتتلمذ على أساتذة قدامي سبقوا عصرنا بقرون كثيرة ، منهم أفلاطون الذي أخذ عنه قوله أن الطلسفة محبة الفكر ، والفلسفة حارسة لهذا الفكسر ، حارسة للدنيا كلها ، واخذ عنه أن الفلسفة جمال في الرأي · ومنذ ذلك الوقت الحسد عثمان أمين يعشق الجمال ، الجمال الحي والجمال المعنوي ، وانعكس ذلك كلسه على شخصيته التي أصبحت وبقيت الى آخر أيامه شخصية جمالية بكل ما يحويه الجمال من معنى رقيق ، وكان الى جوار ذلك مؤمنا أيمانا قويا ، وكان يكرر دائما أن اللسه سبحانه مالك الجمال المطلق ، وهو يعشق هذد الصفة من صفات الله تعالى ، وحاول أن يتأسى بها في كل تصرفاته ·

وانتقل به الزمن والفكر من الفلاسفة القدامي الى الفلاسفة العرب ومنهم الغزالي ، الذي رأى أن الحياة حواس ثلاث منبعها القلب ، فكان يسرى أن الانسان انعا يسمع ويبصر ويحس باللمس ويحس بالذوق ، ويحس بالشم كل ذلك عن طريق القلب • وهكذا بقى عثمان أمين طوال حياته متأسيا بهذا القول الرائع من اقوال الغزالي ، فرايناه في كل حياته بيننا يسمع بقلبه ويرى بقلبه ويحس الاشياء بشعاف قلبه ، واكاد اقول انه كان يشم رائحة الخبر ورائحة الجمال في الحياة بقلبه ايضا ، من هنا انتقل الى التاثر بأقوال كثيرين من أهل الكلام والمتحدثين والفلاسفة وأهل الفن والفكر العربي كالمفارابي وغيره متأثراً بهذا كله في حياته حتى خرج منها أخر الامر بفلسفته الجوانية ، كان دائما يقول ان الحياة البرانية للانسان انما هي دائما حياة شكب ، اما المضمون في الانسان فهو الجوانية ، ومن هنا رأيناه يهذب جمال حياته ، ويعلم نفسه ، ويثقف نفسه ، فلقد عنى بالغريزة فيه ، وعنى بالعقل والفكر ، وعنى بالنفس والصمير ، وعنى بالشخصية ، غريزته كانت مهذبة ، استطاع أن يهذبها وأن يغلبها في كل شيء فعساش العيشة البسيطة ، لم تبهره الحياة أبدأ ، وأنما بقى دائما مثال الاستاذ المتواضع ، وأهل التربية يقولون ان تهذيب الغريزة يخرج حيوانا من حيوان كلنا حيوان ، ولكن الذيب يستطيعون تهذيب غرائزهم هم حيوان آخر ، وأهل التربية يقولون ان تهذيب العقل والفكر يخرج بشرا من حيوان ، وقد استطاع عثمان أمين أن يهذب فكره في مجالات الجمال، وقد استطاع بجهده الخاص أن يخرج بنفسه من الحيوانية الى البشرية . واهل التربية يقولون ان تربية الضمير تخرج الانسان من بشر ، وقد استطاع عثمان امين أن يحيا بضميره وأن يتحكم في سلوكه دانما ، و.ن هنا فانه كان واحدا من أولئك القلائل الذين انتقلوا بانفسهم وبذواتهم من البشرية الى الانسانية ، وأهمل التسربين يقولون أن تهذيب النفس يخرج الانسان الارقى انسانية من الانسان ، وقد استطاع عثمان أمين بتهذيب نفسه ، بل بما عرفناه عنه منذ كان طالبا في كلية الآداب ، استطاع أن يخرج في ذاته الانسان الارقى انسانية من الانسان .

هكذا كانت شخصية عثمان أمين وبقيت حتى فارقنا الى دار الخلود ، وقد امتد فكر عثمان أمين في العقدين الاخيرين من حياته ، استطاع أن يبرز نظرية الجوانية ، هذه النظرية التي خرجت من طور الحيوانية الى البشرية ثم الى الانسانية ، ثسم من الانسانية الى انسانية اعلى هذه الجوانية هي التي جعلت معالم شخصيته ، وأنا أذكر أننا عندما اخترناه زميلا لنا في المجمع العلمي المصري ، وجاء يقدم نفسه في بحث فلسفي ، حاول أن يتحدث الينا عن هذه الجوانية وبهرنا جميعا ، لقد سمعت عثمان أمين أكثر من مرة ، وقرات له أكثر من مرة ، تحدثت اليه أكثر من مرة ولكني لم اسمعه بمثل هذه الروعة عندما تحدث الينا في المجمع العلمي .

وامتازت حياة عثمان أمين بجانب ثان هر جانب اللغة العربية ، كنا في الكليسة نختلف الى بعض دروس الادب ، وكان جانب منا من الطلاب الذين تخصصوا في الادب العربي الى جانب آخر تخصص في الجغرافيا أو الاجتماع أو الفلسفة ، ولكننا مع ذلك كنا نحاول أن نستمع الى دروس استاذنا الدكتور طه حسين ، وكنا ننتظر عثمان أمين وبعض زملائه في قسم اللغة العربية ، لاننا مثلنا كمثل عابر السبيل في قسم اللغسة العربية ، وأظن أنني قرأت لعثمان أمين عندما جاء الى هذا المجمع وقد قدم نفسه على اله عابر السبيل في اللغة العربية ، ولا أظن ذلك الا أنه كان من جانب التواضع مسسن جانب عثمان أمين ، لقد كان أصيلا على طريق اللغة العربية لانه عنى بالجانب الجمالي في اللغة العربية ، وتعميق فهم الجمال فيها ·

فاللغة جانب منعكس من الانسان ، واللغة العربية بالذات اعرق اللغات الحية ، من هنا فاننا اذا اردنا ان نلتمس اسباب البقاء والخلود في اللغة العربية فانما ينبغي البحث عن اصولها الجمالية ، وكان عثمان أمين سباقا في هذا ، اتعب حياته منذ اليوم الاول في كلية الآداب في البحث عن جوانب الجمال ، وتلمس عثمان امين طرق البحث عن جوانب الجمال في اللغة العربية من الطريق المباشر ، طريق الجمال في اللغة ، واستطاع عثمان امين أن يتجه هذا الاتجاه ، هذا الاتجاه الغذ الغريد الذي فقدنا ذلكم كان عثمان أمين الاخ والصديق في تلك الغثة الصغيرة قليلة العدد في كلية الآداب ، تلك كانت مجموعة من الاخوة ، ومن هنا فاننا نفقد جانبا من جوانب انفسنا ، كما قال الرئيس حين نفتقد واحدا من اخواننا .

كان عثمان أمين شخصية فذة ، ترك طابعه الجمالي في كلية الآداب وفي سلوك ابناء كلية الآداب من أبناء ذلك الرعيل الاول ، وقفة عثمان أمين تلك البعيدة على شاطىء دجلة مبهورا بالجمال ، جمال الطبيعة الرائع ، الذي ادخل في نفوس زملائه ، جميعا الاشفاق والخوف ، عثمان أمين لم ير في دلك الموقف الذي ينطوى على الخطر كله الا جذب الجميع لينبهر به ، وكادت قدمه أن تزل في قاع اليم ، عثمان أمين هو هو عثمان أمين الذي عرفناه في أواخر أيامه لا يرى في الحياة الا الجمال ، ولايرى في الفلسفة الا الحكمة ولا يرى في معاملة زملائه جميعا من أحسن اليه ومن أساء اليه الا المحبة ، ذلكم كان عثمان أمين الذي دخل الآن الى دار الخلود ، وما أرى الا أنسه قد يحمل معه منظار الجمال الذي سيرى به أخر الدارين حب في حب ، وجمال في جمال .

## توضيسح حسول نشر معاضرات الملتسقى

ئنشر هذه المعاضرات طبقا لمبدأ نشر كل معاضرات الملتقى الذى أعلنا عنه في العدد الاول من « الاصالة » تعميما للفائدة ، ولطلب الكثير ممن تصلهم المجلة ولا تصلهم كتب الملتقيات .

وقد قررنا أن ندرج في كل عدد على الاقل مقالين .

ونرجو أن يكون السادة الاساتنة الذين أرسلوا الينا بمقالات لم نصل بعد الى نشرها وعاتبونا على نشر القديم المتمثل في هذه المحاضرات من ملتقيات سابقة وترك الجديد من الانتاج ، قد فهموا الآن قصدنا من هذا .

كما سندرج في المستقبل في كل عدد ، بانتظام ، نصا أو نصين من المحاضرات التي درجت الوزارة على تنظيمها خلال القطـــر منذ سنوات باسم المركز الثقافي الاســـلامي .

# فلسطيين أرض العروبية والاسيلام

احمد وافي أبو خليسل ممثل حركة فتع في المزائر

#### بسم الله الرحمن الرحيم

والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد الامين وعلى من تبعه باحسان الى يوم الدين ،

معالى الوزير ،

الاخوة أعضاء الملتقى الاسلامى الكبير · · السلام عليكم ورحمة الله تعالى و بركاته ·

يسعدنى وأنا ألتقى بكم أن أنقل لكم تحية الثورة الفلسطيية ، وتحية آخوتنا فى القيادة العامة له فتح، وآخوتنا المجاهدين السذين يدودون بأرواحهم عن حياض الوطن ، يدافعون عن كرامة هذه الامة عن حضارتها ، عن وجودها ، يدافعون عن المقدسات وقد ديست قداستها ، وعن الاوطان وقد امتهنت كرامتها ، وعن الامة وقد سلبت ارادتها وحريتها ، أنقل لكم تحياتهم متمنين لكم مؤتمسرا ناجحا ، وقرارات حاسمة لخدمة القضية الفلسطينية، والفكر الاسلامى المظيم أيها الاخوة :

المطلوب منا الآن أن نتحدث عن فلسطين في وضعها الراهن ، وعن التطورات التي تعيشها الثورة الفلسطينية ، ولكن في الواقع نحن نريد اذا اتخذنا مواقف أن نتخذها مواقف علمية على أسس علمية واضحة فاسمحوا لى أن نتحدث في نبذة عن تاريخ الشعب الفلسطيني وتاريخ العروبة في فلسطين ، وتاريخ الاسلام في فلسطين ، حتى نستطيس أن نستخلص النتيجة الموجودة وهي أن فلسطين لنا ولا بد أن تعود لنا مهما كانت الصعاب ومهما كانت العقبات .

(\*)محاضرة القاما في الملتقى الرابع للتمرف على الفكر الاسلامي المنعقد بقسنطينة في 17/8 جمادي الثانية 1390 هـ -10/10 اوت 1970 م

فلسطين وطننا العزيز الغالي جز. طبيعي من بلاد الشام ، فلسطين التي شهدت طلعة موسى وعيسى وهحمد عليهم الصلاة والسلام ، تمتاز مم موقعها الروحي العزيز بموقعها الجغرافي الفريد، فهي تقع في مكان متوسط تقريباً من الوطن العربي ، وتربط بين أطرافه من ثلاث جهات برية ، ومما يزيد الموضوع أهمية أن هذه الاطراف تكون ثلاثة من الاقسام الجغرافية الاربعة التي يتكون الوطن العربي منها ، الهلال الخصيب ، وشبه الجزيرة العربية ، ووادى النيل ، جناح واحد فقط من الوطن العربي وهو المغرب العربي لا يتصل بفلسطين اتصالا ماديا مباشرا ، فغلسطين اذن تقوم مقام الجسر بين ثلاثة أرباع الوطن العربي الشاسع ، هذا بالاضافة الى أن هذا البلد فلسطين هو السذى يربط بين القارتين اللتين يتوزع العرب عليهما : آسيا وافريقيا ، وهو الجسر البرى الوحيد بينهما وهو أقصر جسر بين الاماكن المقدسة الاسلامية في شبه الجزيرة العربية ، ثم ان فلسطين التي تتوسيط العالم العربي تماما انما هي تتوسط العالم الاسلامي تمام التوسيط وتجعل من الاماكن المقدسة في القدس قلب العالم الاسلامي ، جغرافيا مثلما هو قلبه ماديا وروحيا ، فهي اذن ملتقي وسطيا لقارات آسيا وافريقيا عن طريق البر ، وأوروبا عن طريق البحر المتوسط ، فموقعها هذا كون تاريخها ، اذ أن موقعها بين الدول العظيمة القديمة ، جعلها مسرحاً لجيوش العالم القديم ، فقد وقعت فيها أهم الوقائع الحربيــة لاكبر الفاتحين كا تحسمسه و «نبوخذ نصر» و «قهمبيز» و «الاكسندر المقدوني، ثم ابن العاص وخالد بن الوليد وصلاح الدين الايوبي ، ثم نابليون ومن جاء بعدهم ، يقول «جورج آدم، المؤرخ المشهور : ليس في الدنيا من بقعة جرت فيها الحوادث التاريخية الحربية ما جرى في فلسطين ومثلما هي معرض للجيوش لتكون ميادين للقتال آبان الحرب كذلك فهي الطريق التجاري الهام والشريان الحيوى الذي تبر منه القوافل التجارية بين الشرق والغرب قدينا وحديثا، وموقع فلسطين عند مجمع السبل وصيرورتها ميادين للقتال واتخاذها طرقا للتجارة كل ذلك أكسبها فوائد التمدن والصنائع والعلوم -

يقول «بريستد، في كتابه «العصور القديمة» : وقد تسنى لفلسطين أن يتألب في أسواقها أناس من كل بلاد وأمة ، وبعد أن يتحدث عسن

تعدد البضائع وجودة المعروضات وتعدد مصادرها يغول وكما النقب في أسواق فلسطين تجارات الامم المحيطة بها تنبارى في مضمار السلم ، كذلك تلاقت جيوشها في ساحات الوغى تعامل وننطاحي لان موقعها بين جارتيها القويتين في ذلك اوفت مصر ، وبلاد ما بين النهرين جعلها معتركا حربيا لقرون عديدة ، ولقد منيت فلسطين مرارا في تلك الحروب ما منيت به بلاد البلجيك في الحروب العالية ما بين المانيا وفرنسا ، سنة 1914 فاستولت عليها مصر مئات السنين تسم استولى عليها الآشريون ثم الكلدانيون ثم الفرس ، ولما آل جزء منها الى العبرانيين لم يؤملوا أن يبقوا فيها أمدا طويلا سالمين والثورة الفلسطينية اليوم تؤكد لكم أن الاسرائيليين لم ولن تسمح لهم أن يؤملوا أن يبقوا فيها أمدا طويلا سالمين .

وعن أهمية فلسطين في الشؤون الدولية في العصر الحاضر يعول تقرير وضعته اللجنة الانجليزية الامريكية ، احدى اللجان المكلفة للتحقيق في الاضطرابات في فلسطين سنة 1946 ، وتستمد فلسطين أهميتها في الشؤون الدولية الى حد كبير ، من وفوعها على خطوط المواصلات الرئيسية للطرق والسكك الحديدية ، وهي نقع على الخط الممتد بين مركزى الثقافة العربية العظيمين القاهرة ودمشنى ، وبين مصر مقر الجامعة العربية والدول الاخرى المنتمية الى عضويتها ، وبين العراق وشرق الاردن المستقلتين حديثا ونافذتها على البحر المتوسط ومن الجدير بالذكر أن نلاحظ أن قرب فلسطين من بادية العرب التي تحيط بها من الجنوب والشرق جعل أهل الجريرة العسربيسة ينزلونها منذ اقدم ازمنة التاريح ، فاكنسحوها حينا واستقروا على الحدود أحيانا ثم تدريجيا نزحوا الى الداخل وأنشأوا فيها دويلات كثيرة ، وتوالى هبوطهم وانتقالهم اليها الى أن اصطبغت البلاد بالصبغة العربية الحديثة وأصبح التمدن فيها عربيا ، فحب الحرية والاستفلال والمناظرة الشديدة بين القبائل والعائلات هي من جملة معيسزات تاريخ فلسطين الناتج عن قربها من الصحراء فمن أين جاء انسان فلسطين أيها الملتقى الكريم ؟ لقد كانت فلسطين آهلة بالسكان قبل عصور ما قبل التاريخ ، وتدلنا حفريات الباحثين أن الهياكل البشرية التي عثر عليها مؤخرا في مغارات وكهوف وأودية فلسطين ، تــدلنــا على أن الانسان الذي على مقربة من كهف الطابون في جبل الكرمل بفلسطين

كان حلقة بين الانسان البدائي والانسان الحالي والذي نسميه اليسوم بالإنسان العَاقل ، وتقول الإبحاث التي أجريت على جمجمة الانسسان اكتشفت قرب طبريا بفلسطين سنة 1925، أما انسانها عاش قبل ماثتى ألف عام، ويقول حول ذلك الاستاذ مصطفى الدباغ المؤرخ الفلسطيني المشهور في كتابه وبلادنا فلسطين، يقول: أن فلسطين من أقدم مواطن الانسان ، وأنها كانت مأهولة قبل مائتي ألف عام • ويقول المؤرخ الفرنسي «رابو بورد» يرجع وجود السكان في فلسطين الى عهد قديم جدا وقبل أن يضم اليهود أول قدم لهم في هذه البلاد ، كان مستوطنا بها أقوام ذووا حضارة ومجد كالكنعانيين والفلسطينيين ، واقتضت سنة التطور أن يمر أنسأن هذه البلاد بمراحل التطبور الطبيسمي للبشرية منذ بدء الخليقة حتى اليوم ، فمر بمرحلة جمع القوت وعاش الحياة البدائية الهمجية الاولى ثم تدرج الى حياة مرحلة انتاج القوت بعد اكتشاف النار والزراعة ، ويذكر بعض المؤرخين أن شعب هذه البلاد ربعاً يكون أول من عرف الزراعة في العالم ، ثم تدرجوا في بناء المدن وكانت مدينة أريحا أول مدينة بنيت حوالي 7000 ق ٠ م ، وكانت مبانيها وتحصيناتها حسب الحفريات تدل على أنها ربما تكون نواة أول حكومة في العالم ، وهذا مما يؤكد رأى المؤرخين ، وأمسا العرق السكاني لهذه البلاد فيقول وحتى، : أن العرق البشري السذي تنتمى اليه هذه الشعوب هو العرق المعروف بعرق البحر الابيض المتوسط ، ثم جارت موجات بسيطة من آسيا يقال أنها تنتمي الي السامية ثم أثرت في السكان الاصليين وتأثرت بهم الى أن جاءت في نهاية الالف الرابع وبداية الالف الشالث قبل الميلاد ، موجسات من الجزيرة العربية حيث حل الكنعانيون الساميون العرب بفلسطين وذلك حوالي 3000 ق ٠ م ٠ وتبدأ في الحقيقة جذور التاريخ المعروف بحضارة الكنعانييين الساميين العرب، والذين كانوا هم العنصسس السائد في فلسطين القديمة رغم موجبات الغزو المتنالية ، وكانوا بميشون لقرون طويلة في مدن فلسطينية قطعت أشواطا بعيدة في منادين الحضارة والمدنية والثقام •

هذا ولقد وفدت على فلسطين بعد ذلك وفى حوال القرن الرابسع عشر قبل الميلاد قبائل قليلة العدد من الآرييس من وراء البحر واستقرت على ساحلها الجنوبى ، وكانت البلاد فى ذلك الوقت ذات حضارة تأثرت بها هذه القبائل ، والتي سميت فلسطين باسمهم فيما بعد ، تأثرت تأثرا كبيرا بالحضارة الموجودة في فلسطين وذابوا فيها مع مرور الزمن مكونين شعبا واحدا متحدا هو شعب فلسطين العربي ولقد أسس الكنعانيون كثيرا من المدن في فلسطين مثل القسدس التي كانت تسمى «يبوس» أو «أورساليم» ومنها اكتسبت الاسسم العبرى «أورشليم» هذا بالإضافة الى الكثير من المدن الكبيرة الهامة الاخرى •

وفي القرن الحادي عشر قبل الميلاد هاجمت قبائل عبرانية جاءت من بلاد ما بين النهرين وعبرت غرب نهر الاردن الى فلسطين هاجمت فلسطين واحتلت جز. منها حيث قامت دولة اسسها داوود عليه السلام عام 1056 ق ٠ م ٠ ولم تكن سيطرتها سوى على جزه من البلاد بينما بقى الجزء الاكبر من البلاد في أيدى السكان الاصليين من الكنعانيين الفلسطينيين ، ولم يقص التاريخ على أن اليهود سيطروا على فلسطين جميعها ، أو حتى على الجزء الغالب منها في أية حقبة حنى خلال قيام مملكتهم الموحدة التي لم تعمر طويلا ، فمثلا لم يملك اليهود آنذاك من الساحل الطويل الفلسطيني ، كما ذكر الدكتور «غوستاف لوبون، سوى القسم الممتد من يافا الى الكرمل ، وذلك كما أورد في كتابه «اليهود في تاريخ الحضارات» وانقسمت هذه الى مملكة اسرائيل التي اقيمت في الشيمال ، وكانت عاصمتها «السامرة نابلس» وقيد دامت حتى سنة 751 ق ٠ م ٠ حيث دك الاشوريون عرشهم بقيسادة «شلما نصر» وبمساعدة السكان الفلسطينيين الاصليين، ومملكة يهوذا في الجنوب التي كانت عاصمتها «القدس» وقد دامت حتى عام 586 ق م حيث دمرها «نبوخذ نصر» البابلي وبمساعدة السكان الاصليين كذلك وقد احرق الهيكل وسبى سكانها من اليهود الى بابل ، وتفرق الباقى ولم يبق منهم الا عدد ضئيل ، ومنذ ذلك التاريخ اننهت صلتهــم بفلسطين بانتها. غزوتهم التي احتلوا ابانها جزءا صغيرا من البلاد ما لبثوا أن أخرجوا منه ، وبقى في فلسطين شعبها العربي الاصلى •

ويقول هغوستاف لوبونه في كتابه السالف الذكر يصف اليهود في خلال الفترة القصيرة التي قضوها في فلسطين ، ان اليهود ضلوا حتى في عهد مملكتهم بدويين افاقين مفاجئين مغيرين ، سفاكين ، مولعين بقطعانهم الى خيال رخيص تائهة ابصارهم في الفضاه ، كسالى

خاليين من الفكر كانعامهم التي يحرسونها ، وكمانت صمورهم ووحشيتهم وتعطشهم لسفك الدماء تبرز من وصايا قائدهم يشوع بن نون حين قال لهم: احرقوا كل ما في المدينة واقتلوا كل رج ل وامرأة وكل طغل وشيخ حتى البقر والغنم بحد السيف ، أحرقوا المدينــة بالنار ولا تستبقوا منها نسمة ما • يقول الكاتب المؤرخ اليهودي «مانوحبيم موشى» في كتابه «انحلال اليهودية» منذ أكثر من أربعة آلاف سنة عاش الكنعانيون في فلسطين ، أن عرب فلسطين اليوم الذين يعيشون كلاجئين مشردين في الخيام والاكواخ خارج وطنهم ، هم من نسل أولئك الكنعانيين ، لقد بنى الكنعانيون المدن والقصور واستعملوا الجص والعربات ، وأقاموا المعابد والاصنام ، لقد عبدوا الطبيعة وكان من أكبر آلهتهم «العاصفة، كانت بيوتهم متقنة بشكل جيد وبصورة فريدة في ذلك الزمان • ويقول الكاتب نفسه : «لقـــد عاصر الكنعانيون حروب الغزو التي شنها العبرانيون الاوائسسل وشهدوا القادمين الغزاة يربحون ويخسرون ، وتبين أثناء ذلك ظل الشعب الكنعاني مستقرا يواصل أعماله واعتنق بعضه اليهبودية وبعضه المسيحية ، وحين خرج محمد النبي من الجزيرة العربية اعتنق معظم هذا الشعب الدين الاسلامي ، فسكلوا مجتمعاً عربيا واحسدا متحداً ، ولهذا نرى اليوم عرب فلسطين يشكلون الغالبية الساحقة من السكان منذ تلك الايامه •

## أيها الاخوة :

لقد تعرضت فلسطين كذلك الى حكم الأشوريين ثم الى حكسم الفرس ، جا، حكم الرومان سنة 65 ق ٠ م ٠ وفى كل مرة كان سكان البلاد يثورون أو يتعاونون مع جيرانهم للقضاء على الغازى الدخيسل ، ولم يستقر قرار لدولة غازية غريبة عن فلسطين على مر التاريخ حتى جاء الفتح الاسلامى ذلك الفتح الذى عمق عروبة فلسطين وذلك بعد معركة اليرموك الشهررة ، الفتح الذى أتاح للخليفة عمر بن الخطاب أن يتسلم مفاتيح القدس ويعطى عهده المشهور للمسيحيين حسول القدس بتأمين سكانها ، وكما قال دميلون موشى : فقد تجاوب الشعب الاصلى العربى كثيرا مع الفتح الاسلامى وساعدوهم أيضا على تسهيل الفتح وطردوا الروم ، ومنذ ذلك التاريخ والبلاد تنعم بأمن واستقرار حتى جاءت الحروب الصليبية في القرن الحادى عشر ، حيث وقعت

نى قبضة الاحتلال الذى لم يستمر طويلا ، وهزم الصليبيون عبلى يد القائد المشهور صلاح الدين الايوبى وذلك فى موفعة «حطين» الشهيرة ومنذ تلك العصور وفلسطين نعيش حيانها العربية الاسلامية رغم الغزوات الطارئة التى تعرضت وتتعرض لها مدى مرور السنين حتى كانت الهجمة الاسنعمارية الغاصبة السنى تمثلت فى الاغتصساب الصهيونى الحالى فى فلسطين ، تلك الغزوة التى لم نعدها فى حسابنا الا كاحدى الغزوات التى تعرضت لها بلادنا على مر التاريخ ، وبذلك حافظت فلسطين على عروبنها ، وحافظت فلسطين على دينها الاسلامى رغم كل المحن التى تعرضت لها ، وسيحافظ شعب فلسطين اليوم رغم كذلك على عروبته ، وسيحافظ شعب فلسطين كذلك على دينه رغس المحنة القاسية التى مرت بها فلسطين ، ويمر بها اليوم شعب فلسطين وثورة شعب فلسطين .

أبها الاخوة رجال الفكر وطلاب العلم: با من ببحثون عن الحقيقة من أجل العمل ، لتعملوا من أجل الحقيقة ، اننى أرى وأنا أمحدت معكم اليوم أنه من واجبى أن أذكر أنه في هذا الوقت الذي نلمى فيسه ونتحدث يمر بفلسطين حدثان هامان:

الحدث الاول: هو مناسبة مرور عام على حريق المسجد الاقصى في القسدس •

والحدث الثانى: هو المحنة الفاسية التى نتعرض لها الشسورة الفلسطينية اليوم ، ثورة شعب فلسطين ثورنكم أسم ، من أجسل تصحيح انحراف التاريح ، المحنة التى ببعرض لها شعب فلسطين نفسه ، عندما ينعرض لطلم الاشقا، الذين نصبوا أنفسهم أرصياه عليه دون أن يكون هو قاصرا ، ودون أن يكونوا هم أكفاه أو أمناه على هذه الوصاية ، أقول هذا وقد تحدث متعن فلسطين أرض العروبة ، فماذا عن فلسطين أرض الاسلام ؟ وموطن الفداسان ، حنى نرى ماذا عن حق العروبة والاسلام في فلسطين ، لنرى ما هو حق فلسطين على العروبة والاسلام من فلسطين أيها الاخوة هي أرض الاسراه ، حيث أسرى بالرسول الكريم من المسجد الحرام الى المسجد الاقصى ، قال تعالى في كتابه العزيز : « سبحان الذي أسرى بعبده ليلا من السجد الحرام الى المسجد اللاهن السجد الحرام الى المسجد اللاهن السجد المرام الى المسجد اللاهن المسجد المرام الى المسجد اللاهن المسجد الحرام الى المسجد اللاهن المسجد الحرام الى المسجد اللاهن المناهد وفلسطين الحرام الى المسجد اللاهن المسجد المرام الى المسجد اللاهن المسجد المرام الى المسجد اللاهن اللهن اللهن المسجد المرام الى المسجد اللاهن اللهن المسجد المرام الى المسجد الاقصى الله المادين حوله لنريه من المسجد الحرام الى المسجد الاقصى اللهن اللهن اللهن اللهن المادين المادين المادين المادين اللهن المادين المادي

مى أرض المعر ٢ حيث عرج بمحمد صلوات الله عليه الى العلا، من الصخرة المشرفة بيت المقدس في الليلة التي كان فيها الاسراء، ورأى الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم سيد الملائكة جبريل عليه السلام حيث فرضت الصلوات الخمس على المسلمين قال تعالى : ولقد رآه نزلة اخرى عند سدرة المنتهى عندها جنة الماوى اذ يغشى السدرة ما يغشى ما زاغ البصر وما طغى لقد رأى من آيات ربه الكبسرى » ، وفلسطين أيها الاخوة أرض القبلة ، اليها كان يتوجه الرسول الكريم واصحابه في صلاتهم ، حيث بيت المقدس عندما كانو بمكة قبسل الهجرة الى المدينة النورة ، ولا زال مسجد القبلتين في المدينة في يثرب يضم قبلتين الاولى منهما متجهة نحو الشمال حيث بيت المقدس في فلسطين والثاهية الى الجنوب وتتجه الى ملكة ، وفلسطيس هي الارض المباركة هي الارض التي وجد عليها ابراهيم عليه السلام مأمنه ممن لم تنفعهم نصائحه من قومه في بلاد ما بين النهرين فأرادوا قتله قال تعالى : « ونجيناه ولوطا الى الارض التي باركنا فيها للعالمين» وفلسطين هي الارض المقدسة ، فقد حدثنا القرآن أن موسى عليسه السلام وقومه لما دخلوا صحراء التيه طلب منهم أن ينشجعوا ويدخلوا فلسطينُ ولكنهم كانوا قد الفوا الذل والمسكنة في أرض الفراعنسة فتمكن الصغار من نفوسهم فلم تكن لهم قوة في دخول فلسطين ، قال تعالى : يا قوم ادخلوا الارض المقدسة التي كتب الله لكم ولا ترتدوا •على ادباركم فتنقلبوا خاسرين ، قالوا يا موسى ان فيها قوما جبارين وانا لن ندخلها حتى يخرجوا منها فان يخرجوا منها فانا داخلون»رلقد قدست فلسطين كذلك بتطهيرها من المشرك ، وجعلت مسكنا للانبياء وعدما الله عباده المسالحين حيث قال : «ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر ان الارض يرثها عيادى الصالحون » ، ولما ابتدأ ميرودس · بقتل كل طفل يولد في بيت لحم آوى الله عز وجل سيدنا عيسي عليه \* السلام وأمه الى بيت المقدس الى فلسطين حيث قال : وجعلنا ابن مريم وامه آية وآويناهما الى ربوة ذات قرار ومعين» وعن سور القدس · قال تمالى : فضرب بينهم بسور كه باب باطنه فيه الرحمة وظاهره -مَنْ قبله العداب » قال أبو العرام مؤذن بيت المقدس: سمعت عبد الله بن عمر يقول : ان السور الذي ذكره الله في القرآن هو سور بيت المقدس الشرقى باطنا فيه الرحمة (المسجد) وطاهره من قبله الخاب وادي جهنم ٠

أيها الملتقى الكريم: هذه هي فلسطين الاسلامية التي ذكرها القرآن في مواضيع كثيرة من كتابه الكريم ، وكرمها الرسول الكريم باحاديث كثيرة تدل على مدى اهتمام الاسلام بها والمسلمين ، وقيمة هذه البقمة من الدنيا عند المولى عز وجل، ، قال واثلة بن الاصقم ان رسول الله (ص) قال : «يجند الناس اجنادا فجندا بالشام وجندا باليمن وجندا بالعراق ، وجندا بالمغرب ، فقلت يارسول الله : اني رجل حديث السن فان ادركت ذلك الزمان فايها تامرني يا رسول الله ؟ قال عليكم بالشام ، فانها صفوة الله تعالى في ارضه يسوق اليها صفوته من خلقه ، فاذا أبيتم فعليكم باليمن فاسقوا بفديره وقد تكفل الله تعالى لى بالشام واهله» وقال الرسول صلى الله عليه وسلم : «أنزلت على النبوة ٠٠٠٠ بيت المقدس واكناف بيت المقدس» ، وعن عطاء أنه قال كذلك : لا تقوم الساعة حتى يسوق الله عز وجل خيار عباده الى بيت المقلس والى الارض المقلسة فيسكنهم اياها • وعن السلف الصالح أن سلمة بن نفيل جاء الى رسول الله (ص) فقال : اننى سيبت الخيل ووضعت السلام ووضعت الحرب أوزارما وقال : ألا قتال ؟ فقال له النبي «لان جا. القتال لا تسؤال طائفة من أمتى ظاهرين على الناس يزيغ الله قلوب اقوام فيقاتلونهم ويرزقهم الله منهم حتى ياتي أمر الله وهم على ذلك ، الا أن عقر دار المؤمنين الشيام ، والخيل معقود في نواصيها الخر الي يوم القيامة، • وفلسطين أيها الاخوة هي البلد الذي رحل اليه أكثر من عشرة ألاف من الصبحابة ممن رأوا النبى رأى العين وذلك بعد معرفتهم لغضائل حده البلاد المقدسة على ما رواه الوليد بن مسلم ٠

## أيها الملتقى الكريم:

قال عمر بن الخطاب لجنسائه يوما: اى الناس اعظم اجسرا؟ فجعلوا يذكرون له الصلاة والصوم ويقولون له فلان وفلان بعد أمير المؤمنين ، فقال: الا أخبركم باعظم الناس أجرا ممن ذكرتم ومن أمير المؤمنين؟ قالوا بل ، قال: وويجل بالشام اخذ بلجام فرسه يكلأ من وراء بيضة المسلمين لا يدى اسبع يفترس ام هامة تلك أو علو يغشاه ، فذلك اعظم اجرا ممن ذكرتم ومن أمير المؤمنين ، ووصف أحد الحكماه بلاد الشام ومنها فلسطين لمسر بن الخطاب قال: والشام يا أمير المؤمنين مرج خصب ووابل سكب كثرت أشجاره واطردت

الله من الصالحين المتبدين وجباله مكان المجتهدين والمنفردين ، وقال القرويني : والشام هي الارض المقدسة التي جعلها الله منسزل وقال القرويني : والشام هي الارض المقدسة التي جعلها الله منسزل الانبياة ومهبط الوحي ومحل الانبياء والاولياء ، هواؤها طيب ، وماؤها عذب وأهلها أحسن الناسخلقا وخلقا وزيا وريا، هذا وقدورد ذكرجل المدن الفلسطينية في أحاديث نبوية شريفة أو أحاديث قدسية نخص بالذكر مدينة القدس التي نحن بصدد مرور عام على حريقها الذي بناسب 21 من الشهر الجاري ، قال تعالى في حديث قدسي لبيت المقدس «انت جنتي وقدسي وصفوتي من بلادي من سكنك فبرحمة هني ، ومن الحديث الثيريف هني ، ومن خرج منك فبسخط مني عليه» ، وفي الحديث الثيريف هان في أن صلاة في غيره» ، وفي حديث آخر «من هات في فين صلاة في غيره» ، وفي حديث آخر «من هات في بيت المقدس فكانه مات في السماء» ، وفي حديث ثالث : «ان الجنة تحن شوقا الى بيت المقدس وصخرة بيت المقدس من جنة الفردوس تحن شوقا الى بيت المقدس وصخرة بيت المقدس من جنة الفردوس تحن شوقا الى بيت المقدس وصخرة بيت المقدس من جنة الفردوس

أيها الملتقى الكريم:

هذه هي فلسطين أرض العروبة والاسلام قلب الامة العربيسة ، وجزء من مقدسات عقيدتنا الدينية ، هذه البلاد فلسطين تعرضت قبل نيف وعشرين سنة لهجمة صهيونية غادرة تدعمها كل قوى البغى والظلم في العالم من أجل اغتصاب فلسطين ، من أجل أغتصاب عروبتها وانتهاك حرمة مقدساتها ، هجمة امتدت جذورها منذ وعسد بلفور الذي وقف شعبنا ضده وقاومه بامكانياته البسيطة في ظروفه الصعبة حيث كان يئن تحت وطأة الاستعمار الاستعمار الانجليزي ، وكانت الاصطدامات الدامية المتكررة ، وكانت ثورة 1936 ثم كانت ثورة 1947 ضد قرار تقسيم فلسطين ،ثم كانت انطلاقة الرصاصة الكاشفة الواعية في أول جانفي 1965 حيث كانت انطلاقة العاصفية في كل هذه المراحل أيها الاخوة الكرام قدم شعبنا الصغر الصامد الكثير من الشهداء والكثير من التضحيات ، ولكن في كل ثورة كان يثورها شعبنا كانت تتصدى له امتنا العربية عن طريق حكامها ، فغي سنة 1936 توجه أحد الملوك العرب باسم جميع الملوك والرؤساء العرب الى الشعب الفلسطيني ليوقف الثورة ويلقى السلاح اعتصادا على حسن نوايا الصديقة بريطانيا التي وعدت بحل المشكل ومنسم

الهجسرة اليهودية الى فلسطين مما أجهض تسبورة شعبنا ثم كان مسمروع التقسيسم الذي قاومسه شعبنا لينفسذ على ايدي سبع جيوش عربية دخل حكامها الى فلسطين لانقاذها ، فعندما وصلت اذا باسرائيل تعلن دولة فيها وما أشبه اليوم بالبارحة ، فعندما وصلت ثورة شعبنا اليوم الى مرحلة أزعج فيها عدونا ، والى مرحلة اسماع صوتنا للعالم أجمع ، وأصبح العالم يحس بوجود شعب فلسطين بعد فترة الوصابة فترة التجهيل وبعد تلك النكسة النكرا. التي منيت بها الامة العربية والعالم الاسلامي في سنة 1967 على يد دويلة اسرائيل نسمم اليوم نفس الصوت يطلب منا الخلود الى الهدوء والسكينة حتى يسهل على عدونا أن يهضم ما ازدرد ، نفس الاصوات نسمعها اليوم تملن عن قبولها لمشاريع استسلام ومذلة ، فغي الوقت الذي يحمل فيه اخوتكم السلاح كل يوم يقدمون أرواحهم على أكفهم من أجل نحرير فلسطينهم ، فلسطين العروبة ، فلسطين الاسلام ، فلسطين التاريخ والحضارة ، فلسطين العزة والكرامة ، نجد أناسا يذهبون الى موائد المفاوضات مع العدو مساومين بذلك على تاريخنا وعلى حضارتنا ، وأصبح ينطبق عليهم ما انطبق على قوم موسى وهم في صحراء التيه ٠ أيها الاخوة:

انه انطلاقا من تاریخنا العربی العریق ، وانطلاقا من ایماننا بقداسة وطننا وقداسة قضیتنا ، وایمانا منا بصحة عقیدتنا الاسلامیة وایمانا منا علی آن الاشتشهاد علی الحق خیر الف مرة من حیاة الذل انطلقنا نحو التحریر انطلقنا من أول ینایر 1965 لن یفت فی عضدنا ظلم الاشقیاء ، ولن یهز فی نفوسنا تجاهل اخوتنا لواجبهم العربی والدینی ، انطلقنا و نحن نملك أرواحنا ولن نسمع لاحد أن یملك ارادتنا التی ملکناها ، ولن نتنازل عنها ، لقد رفضنا فی السابق وعد بلفور ، ورفضنا التفسیم ، ورفضنا قرار مجلس الامن فی سنة 1967 والیوم نرفض بشدة مشروع الاستسلام الروجیرسی ، وناسف لکل الاستراتیجیة المفقودة ، واننا نعلن أننا نفضل أن نبقی فی حرب الاستراتیجیة المفقودة ، واننا نعلن أننا نفضل أن نبقی فی حرب مع عدونا مئات السنین علی لحظة استسلام نلطخ فیها کل تاریخ أمتنا ، ونزرع فیها المآسی للاجیال القادمة من أبنائنا ، ونخون دما، رفاقنا من الشهداء الذین سبقونا ، اننا نتیجة قبول بعض الحول العربیة للمشروعات المذلة والاستسلام أصبحنا نسمع کل یوم عن

# الخصائص الحضارية في الاسلام

عمر بهاء الدين الامسيرى ( سوريسا ) استاذ كلية الآداب ــ جامعة الرباط

بسم الله خير الاسماء في الارض وفي السماء ، وصلاة وسلاما على امامنا وزعيمنا وقائدنا محمد خاتم الرسل والانبياء وسلاما على ابن باديس في الشهداء والصالحين ، السابقين واللاحقين منذ آل ياسرحتى جمال الدين ، والبنا ، وقطب ، والابراهيمي ، واخوانهم الابرار ومدد الله المهين العزيز الجبار المتكبر ، لفتح والعاصفة ، وأبطال فلسطين والمجاهدين المؤمنين في دنيا العروبة والاسلام .

أيها الاخ الوزير الشاب الوثاب ، المؤمن الغيور الجسور ،

أيها السادة الاساتذة والعلماء الاجلاء،

أيها الحفل الكريم،

أحييكم بتحية الاسلام الطيبة الخالصة ، فسلام الله عليكم ورحمته وبركاته .

منذ خلق الله الانسان ، عاقلا ، عاملا ، مسؤولا ، وشرع له من الحق ما يستقيم معه أمر الخليق ، جعل له نافذة من نيور لا يحور ، مفتوحة بينه ، وبينه سبحانه ، وبينه وبين العوالم كافة ، يتحلل بها من الاغلاق ، ويسمو وينطلق الى الآفاق ، حتى اذا سدها على نفسه ، أو تقاصر عن مشارفها انغلق فاختنق ، وتعطل معناه الانسانى ، تلك النافذة هى الحوار ، الحوار الهادف المشرئب ، تطلعا الى المعرفة واستزادة من الخير ، الحوار بين الانسان والديان ، والحوار بين الانسان والديان ، والحوار بين الانسان والاقوام ، والحوار بين الانسان والانسان وقد كنت شديد الحرص لذلك ، أيها الاخوة الاحباب ، على أن أستجيب للدعوة الكريمة فاسعى اليكم ، وأسعد بلقائكم ، ليكون الحديث بيننا حوارا مفيدا ، وليكون لقاؤنا في اطار اللقاء الرابع للفكر الاسلامي ، تبادلا لوجهات وليكون لقاؤنا في الملتقى الرابع للفكر الاسلامي ، تبادلا لوجهات ، مستطينة في 8/17 جمادى الثانية 1390 هـ – 10/19 اوت 1970 م

النظر ، والتماسا بالرأى ، وتقليبا للفكر في المشاكل والاوضساع الانسانية والاسلامية التي نعيشها اليوم ، والتي لا بد لنا أن نتخسة منها مواقف واضحة ، في الفهم والعلم والعمل ، وان يكون لنا حيالها سلوك فردى وجماعي مدروس ممنهج ، والا ذهبت طاقتنا هدرا وجرفتنا عشوائية حياتنا ، فلبثنا عاطلين عن المضى الصاعد ، قوى مغلولة مبددة ، أحوج ما تكون دعوتنا وأمتنا وامننا وانسانيتنا الينا ، على انني تساءلت وانا متوجه الى جزائر المجد والبطولة، والى قسنطينة بالذات ، هذه البلدة العريم ، ما محل من الاعراب بينكم ، أنته في ريعان الشباب ، وانا في قمة الكهولة ، أنتم في الاقبال على الحياة في النهل من موارد العلم ، في القدرة على مضاء العمل ، في الحيلة عسلى توفير الوسائل ، أنتم في كل هذا وسواه ، نحرك وممدودية ، وأنا تحرق ومحدودية ، وكان الجواب واضحا في نفسي ، مبدأ واحــد ، وايمان واحد ، وهدف واحد ، وثبة سابقة معانات ومكابدة ، لهــا حصيلة من تجارب ، وعبرة من اخطاء ، وبصيرة في تقدير العواقب ، مما لا يملك المسلم حبسه على نفسه ، فضلا عن تطلب علم جهديد من اسائدة اجلاء ، وجمع جديد من فتيان اشداء أرمم بهما كيساني ، وأزيد شعلة روحي التهابا ، بزيت مبارك حي اريحي لامسضي محساولا ما استطعت أن أبقى مستعيدا معيدا ، إلى أن ألعى وجه الله ، أمضى ولا أننمي ، والله يحفظني ولا أبالي بآمالي وآلامي ، الارض أكبر من عمري، وأصغر من طموح نفسي ، وايماني واسلامي ، ومن توثب روحي في مشارفها الى الجهاد ، وهذا سر اقبسالي ٠

ينعقد هذا اللقاء \_ أيها الاخوة الاشقاء \_ للتعريف بالفسكر الاسلامى ، ولكن لا لمجرد المعرفة فيما أدى ، بل لتكون المعرفة طريقنا الاجتماعى فى الاعتناق ، ثم للسلوك والدعوة، ثم للعمل العمابر المثابر على اقامة الحياة وبناء الحضارة على أسس من الاسلام الحق ، بشكل حكيم سليم يؤمن لامتنا فى اطار الانسانية سيادتها وسعادتها و و و حقق رسالتها الهادية رحمة للعالمين .

وفى هذا الاطار سيكون الحديث بيننا هذا اليوم ، عن الحصائص الحضارية فى الاسلام ، وهو موضوع واسع شائق حى ، لم يتسسع الوقت لايفائه كل حقه ، ولذا فاننى آمل أن نتعاون معا فى الخروج من معالجة له بثمرة مغيدة أن شاه الله ، منى البيان المكفت والايجاز

المركز ، ومنكم \_ ياشباب \_ فضل الاصغاء واكمال البحث ، بسأ لديكم من حسن فهم وعلم ، وقبل الخوض في البحث تنفيذ أمر كريم لأخ حميم ، طلب الى الاستاذ الصديق مالك بن ببي اثر حديث ظهر اليوم بين رحط من أساتذة اللقاء أن ألفت نظركم تعقيبا على ما كسان قاله في محاضرة الصباح القيمة المجلية ، إلى أنه ثبت لديه أن كلمة الحضارة ولا شك مدلولها الخاص في الاصطلاح المعاصر ، وان هذا المدلول ليتغير في حد ذاته بين باحث وآخر ، وحضارة وسواها ، فبالنسبة للحضارة الاسلامية مثلا، ومن وجهة نظرى الخاصة ، أرى أنها كيان انساني عام ، له شخصيته الاعتبارية المعنوية ، فيه جانب التراث المجيد ، الى جانب الحياة القائمة المتنامية الى جانب الامل الممتد المشحون بالحوافز الايجابية البناءة ، بمستقبل دائم والارتقاء نحو الافضل ، لا لخير القوم الذين يتحقق على أيديهم فحسب ، بـل لخير الاسرة البشرية جمعاء ، ولوضعها في مقام الفعالية الهادية والجدارة الانسانية بخلافة الله في الارض ، وهكذا نكون للحضارة في التصور الاسلامي حياة مستمرة ، تصاحب حياة الانسانيسة ، ويمدها بهذا العمر الطويل تلاق كامل مم الفطرة الانسانية ، وقابلية للنماء المتكيف مع الزمن ، تكييف العطرة الانسانية ، مع السرقي والتطلع نحو الامثل ، بحيث تحافظ الحضارة على شباب دائم يعايش شباب الحياة السوبة في كل عصر ومصر

### وبعيد :

فاسمحوا لى يا فتيان اللقاء الاعزاء ، بأن اشرع معكم من بداية . بديهية واضحة نعرفونها جميعا ، وان نتدرج بعد ذلك الى تقديم بعض الزاد الذى بنفع كثيرا منا فى حواره مع نفسه ، وفى حواره مع أبناء أمنه الحيارى ، وفى حواره مع الاغيار الغافلين المكابرين، من مسلمات العفل الاولى ، ان لا خليقة بلا خالى ، وان الخالق أعظم من مخلوقاته، فلا بد أن تكون الصلة بينهما متناسبة مع تبعية المخلوق وأساسية المخالق وقد أدرك الانسان منذ وعى ذاته أنهومن حوله الحياة الطبيعية بكل أبعادها، ابداع قوةعليا، واردةهادية، علىأن التصورات والفلسفات بكل أبعادها، ابداع قوةعليا، واردةهادية، علىأن التصورات والفلسفات المتباينة تختلف فى التعبير عن هذه القوة ووصفها، وتسمية هذه الارادة وتقييمها ، كما يخلف الاعتقاد والسلوك ، لدى بنى البشر تبعل لذلك ، وانتصور الربانى للحباة الذى ننطلنى من قواعده ، يضيف

الخلق كله والحياة الطبيعية ومظاهرها ، الى الذات الالهية المبدعة ، التي يتنزه خلقها عن العبث والاعتباط والاسفاف ، وبالتالى فان أجزاء الحياة الطبيعية التي هذه هي صفاتها ، لا بد أن تكون لها قيمها الايجابية الخاصة بها والتي يتعايش معها الانسان بشكل او بآخر ، تبعا لعصره وفكره وعقيدته ، وفلسفته الحضارية ، فحين تنطلسق المخلوقات وفق ارادة خالقها ، على النسق الذي رسمه لها ، يستقيم أمر الحياة ، وأمر مظاهرها ، والانسان بخاصة ، وهو محور الخليقة في الارض ، حين يسلك سبيله في العيش بتجاوب مع الفطرة واذعان من الناموس الالهي ، يكون قد استقام كما أمر ، وانطلق عن طاهة واسلام ، فالاسلام اذن بالنسبة للانسان ، أي انسان ، هو اسلام نفسه للفطرة ، وتكييف سلوكه مع نواميس الحياة ، كما شرعها الله، خيرا لا شر فيه ، تكييفا يحقق الحكمة الربانية ، من خلق الانسان في هذه الارض ، يعمرها ويكون خليفة الله فيها .

وهكذا فان قاعدة الاسلام الازلية الابدية الاولى ، هي الاعتقاد الایجابی ، بالخالق الاحد ، الله الحق ، الراسخ ، الذي لا يحور ولا يتحير ، لا في ذاته ، ولا في صفاته ، مهما تغير الزمان والمكسان ، واعجاز الاسلام الاكبر هو استعابه للكلية الانسانية المطلقة ، فهو يمثل البعد الصمد ، في نفس الانسان وحياته ، فردا وجنسا منه كان ، وأنى كان ، والى أن ينتهى ، وهذا البعد سيفقد قواه وفحواه ، اذا لم يستوعب سائر الابعاد الزمانية والمكانية ، التي يمتد اليها الوجود البشرى ، أما التصورات والفلسفات التي لا تصدر عن حسفه الحقيقة الام الربانية ، أو التي نعهم الاله في ذاته أو في صفاته فهما آخر ، تبعا لزيغ اصحابها عن المحجة السوية ، والتي تكيف حياتها انطلاقا من ذلك ، فانها على اختلاف ما بينها في الزمان ، والمكسان والانسان ، جاهلية تصورا وفلسغة وسلوكا ، وبذلك فليست صفة الجاهلية قاصرة على الازمنة المتقدمة ، بل انها موجودة اليوم وغسدا ، وبعد غد ، وقد تكون في صميم حضارات سائدة لا بالدة ، فهناك اذن ، اسلام من عهد آدم حتى يرث الله الارض ومن عليها ، وهو دين الله ، وهدى الانسانية ، وشريعة الانبياء والمرسلين ، تقابله جاهلية من عهد آدم حتى يرث الله الارض ومن عليها، وهي كل ما ليس اسلاماء

عبر التاريخ الطويل ، حتى يظهر الله الهدى ودين الحق ، على الدين كله • أنَّ المتتبع لهذه المواجهة ، ليجد شريطها المسلسل الممتد في قصص الانبيا. وفي حياة الامم ، وفي تاريخ الملل والنحل ، وهي تأخذ حينا شكل الفتن ، والمعانفة المادية والحروب ، وتأخذ حينـــا آخر شكل الجدل الفلسفي والتحزب الفكري ، والاختلافات العقائدية، وينعكس أثر كل ذلك على حياة بني الانسان ، سعادة أو شقاء ، سموا أو تخلفاً ، ولم تكن الديانات السماوية ، ولا جاء الانبياء وبعث الرسل الا لهداية البشرية الى الاسلام ، وانقاذها من الجاهلية ، لتستسريح من لأواء المهاترات العارمة ، وقلق العراك الدائم • يقول السرتوماس (أرنوله) في كتابه «اللعوة الى الاسلام»: انالاسلام كانالدين السماوي اللي اختاره الله للجنس البشري كافة ، ثم أوحى به من جديد عسل لسان محمد خاتم النبيين ، كما أوحى به من قبل على لسان غيرممن الرسل ، وفي (لسان العرب) عند تفسير قوله تعالى : «يعكم بها النبيون الذين اسلموا» ، عن ثعلب قال : كل نبي بعث بالاسسلام ، غير أن الشرائع تختلف ، «أن الدين عند الله الاسمالام» ، وليس الدين في الاصطلاح القرآني ما نفهمه من كلمة أي الطقوس العبادية ، وانما هو الدستور العام ، أو الناموس ، فالاسلام هو دستور الله للحياة ، وشريعة أنبيائه ورسله ، لهداية البشريـة جمعاء ، كل في حدود زمانه ، ومكانه وانسانيته ، فلما بعث محمسه (ص) خاتما للانبياء والمرسلين ، مصدقا لما بين يديه ومهيمنا عليه ، أصبح الاسلام علما على دينه العالمي الممتد ، المستوعب الذي لا دين بعده ، وهذا هو اعجاز الاسلام الاكبر كما أسلفنا ، انه يمثل البعد الازلى ، في كيان الانسان الخليفة ، ومدارج سعيه في الحياة ، وإن الباحث الانساني الممحص ليجد أن المواجهة اليوم بين الجاهليــة والاسلام ، قد أخذت شكلا أعمق وأشمل ، وأظهر وأخطر ، لأن انسان الحضارة انمادية المعاصرة ، وقد اشتط به غروره ، وسلحته كشوفه العليمة ، ومنجزاته الصناعية ، وطاقاته التقنية ، بما سلحته مسن معطيات باهرة ، غلا واستعلى ، ونصب نفسه في دعواه ، كمصسدر للقدرة الخلاقة ، وأخذ يستعيد عن الديانة السماوية الالهية ، بديانات أرضية مادية ، لها فلسفتها وتصوراتها الخاصة ، وتعايشها حضارتها التي أخذت تفرض وجودها منذ توقف المد الاسسلامي ، وما زالت

₹

سائدة حتى هذا الزمان ، وان هذه المواجهة لتكتسب اليوم معسنى المعركة والتحدي ، ومن أخطر ما فيها ، أنها بعد أن كانت تستهدف غزو العقل الانساني ، بتكوين قناعات جديدة وعقائديات فلسفية ، الي جانب ما فيها من استعمار واستثمار ، أخذت في مراحلها الاخيسرة تتناول الحياة كلها ، وتريد أن تزلزل وتقتلع الجذور ، باخلاقيسة أموائية ، هي في الحقيقة لا أخلاقية ، تقيم روابط المجتمع ، وموازين الخير والشر ، على أساس من اللذات ، والشهوات الحيوانية ، ومن المصالح الارضية المادية ، وقد جعلت منها سهولة المواصلات ، ووسائلها المبذولة في الاعلام والتثقيف، وازدياد التشابك الاجتماعي بين أبناء الارض ، جعلت منها غزوا جماعيا أشبه بالسيل المنقض ، والطوفان الجارف الذي يوشك أن يجتاح كل شيء ، وأصابت الاملة الاسلامية منها داهية دهماء ، في السياسة والاقتصاد ، والاجتماع والاخلاق ، وقد لا نبالغ اذا قلنا ، انه لم يكد ينجو من بلائها أحد ، بشكل او بآخر ، بنفسه أو باسرته ، وا نوباءها لآخذ بالانتشـــار أكثر فأكثر ، إلى أجل من حياة البشرية يتحدد طوله أو فصره ، تبعا للمواقف الجادة ، القوية المخططة المستمرة ، التي يقفها المصلحون المجاهدون ، تساعدهم الاحداث العالمية بقصد ، أو دون قصد مسن جهة ،وء لي الانهيارات التي تصيب الانسانية،والضياع ألذي سيتفاقم في أجيال هذه الحضارة الجاهلية ، والتداعي الذي سيلحق مناءها ، من ذات أبالها من جهة أخرى ٠

هنا \_ أيها الاخوة الشباب \_ هنا ينتصب الاسلام من جديد ليثبت وجوده العملاق ، في تدارك أمته وانبعائها ، وفي انقاذ الانسانيسة ، جمعاه ، من فك جاهلية النالوث الهدام ، الصهيونية ، والصليبية ، والاستعمار ، بكل أجمعته وألوانه ، وهنا أيضا ، تبرز حتمية مبادرة أبناء الامة الاسلامية الى البحث عن الاسلام وجدارته ، وحضارته ، وأخذهم أنفسهم بهديه وسلوكه ، أخذا يمد خطاهم بالمضى والسداد، ويعطيهم اليوم من تجارب الامس ، منهاج الغد المشرق المجيد ، دول وأيام ، هي الدنيا ، فلا بد أن تتداول الايام تاريخنا سيعيد سسيرة مجده الاولى ، وللاسلام طحن ألهاه وقدر سيعضى في البرية أمره ، مله ي الكتاب وجفت الاقلام .

آن بين الاسلام والحضارة التي أقامتها أمته من التفاعل والتلاز مالا یوجد بین ای دین وحضارة اخری عایشت ظهوره وانتشاره فقد أثر الاسلام في الحضارة الاسلامية تأثيرا عبيقا يجعل نسبته... اليه ، انبئاقا صادقا من الواقع الحي ، فشمة حضارة اسلامية حقـــا ، وليست هناك حضارة كنفوشية او بوذية ، أو يهودية أو مسيحية ، أو سوى ذلك ، مع أن تلك الاديان ، قد قامت بالفعل ، واعتنقها الملايين ، وعايشتها حضارات ، فما مر السر الذي يجعل في الاسلام دون سواه من عقائد الامم ، طاقة من البث الحضاري ، بحيث نجده حقا روح الحضارة الاسلامية ومدد حياتها،وحافز انتشارها وازدهارها (أرنولد) في كتابه «اللعلن، أزولد شفانجلر أن التركيب الداخل لايسة يدعى الفيلسوف الالماس البسمضارات الاخرى ، وقد فاته الانتباء الى حضارة هو ذات التركيب للعكما ، ها عن سواها ، ان جميع الحضارات خاصة في الحضارة الاسلامية تميزد تفسير الحضارة الاسلامية تنفرد قد تتشابه في أبعاد الطول والعرض ، ولا تم المطارة الاسلامية تنفرد ببعد ثالث هو العمق الذي ينشأ من انبثاقه المدارد السلام المطلبق ، فى امتداداته الإنسانية من قبل ومن بعد ، وعن ار الربانية وحيا وهديا ، اننا لنجد في الحقيقة خصائص ذات سُـــأن تفرد بها الاسلام كدين ، وتميز عن سائر الاديان ، والمعتقـــدات وبفعل هذه الخصائص ، تميزت الحضارة التي نسبت اليه عن بقيسة الحضارات ، وسنتلبث في وقفات قصيرة عند أهم هذه الخصائص ، لنخلص من ذلك الى استجلاء الملامح الكبرى للحضارة الاسلامية ، ولو ترسلنا في الحديث عن كل خاصة ، لكان موضوع كل خاصـة ، موضوع محاضرة مستقلة ، ولجاء بحثنا عن ذلك كتابا •

أولا: جاء الاسلام يهندس الانسانية من جديد ، فقد كان منيذ يومه الاول انقلابا عاما ، ولا أقول ثورة ، بل بالاحرى ، بناء انسانيا كاملا شاملا ، استوعب الحياة من كل جوانبها ، فى المعتقىدات والعبادات ، والمعاملات ، وسياسة الحكم ، ولم يتناول كل ذلك ، تناولا سطحيا أو جزئيا ، جامل فيه وداور ، ورقع ورنق ، وانما كان انطلاقه كما قلنا بنيانا كاملا ، واصلاحا جذريا يتناول لباب المقائد والاوضاع فى حياة الناس الاولى والآخرة ، أفرادا وجماعات ، شعوبا وقبائل ، حكومات ودولا ، مبتدئا بالكائن البشرى ، وهو جنين ، فرضيع ، فطفل ، مرتقيا الى الشخص فى ذاته ، فاسرته فمجتمعه ،

منطلقا الى أوضاع الامة ، فالامم والدول ، فالانسانية جمعاء · وقد توفر الاسلام لذلك على طاقة فذة ، روحية وعلمية ، واشتمل على قوة من الدفع الدينى ، متلاقية مع الفترة الانسانية الاصلية ، نهضت الشجرة الطيبة ، أصلها ثابت وفرعها في السماء ، على قواعد أساسية راسخة من ركنسين :

اولا: حتمية العمل ،

ثانيا : منهجية السعى فيه ، لان مرادا عزيزا جسيسا ،كمراده، لا يتحقق بمجرد الامل والدعوة والدعاء، كما لا يستقيم أمره بالاعتباط والعفوية والارتجال والتسويف ، ومكذا كانت عقيدة الاسلام المنبثقة من الله وتوحيده ، المسلمة له كل شيء ، المبنية على صفاته الالهيئة الايجابية ، واشعاعاتها الحافزة في هداية الحياة الانسانية ، كانت عقيدة الاسلام هذه ، مقرونة دائما بالعمل والحث عليه ، ومهدية في عملها بمنهجية تطبيقية مسددة ، هي السنة النبوية ، قولا وعسلا ، وقرارا · يقول ميخائيل نعيمة : «أما معجزة العرب الكبرى فسهى القرآن ، وهي وحدها التي تستطيع أن تجعل من العرب قوة ، أيـن منها قوة الاساطيل البحرية والجوية ، والقنابل الجهنمية ، وأين منها قوة المال والرجال ، فالاساطيل للصدع ، والرجال للموت ، والمال للزوال ، أما معجزة القرآن فللبقا. ، ذلك أنها أقامت للمسرب ولغير العرب ، هدفا من حياتهم وكانوا بغير هدف ، واختطت لهم طسريقا الى الهدف وكانوا بغير طريق ، وبرهنت لهم بحياة النبي وصحبه ، ان الهدف مستطاع بلوغه على من سار في الطريق ولولا لم يترجم النبي (ص) وصحبه القرآن الى افعال ، لما كانت المعجزة معجزة ، اجل ، أن معجزة العرب هي القرآن ، الا أنها أصبحت اليوم وكأنها عندهم ليست بمعجزة ، بكثرة ما الفتها الشفاء والأذان والعيسون ، واغلقت أمامها القلوب بعد أن حكم العرب دنياهم في دينهم فهم اليوم يؤمنون بالراديو ، والدبابة ، والطائرة ، ثم بالفلس ، يبتاع كل هله يؤمنون بها كما لو كانت المغاتيس الى الراحة ، والهناء ، والسلام ، والحرية والكرامة الانسانية، • انتهى كلام ميخائيل نعيمة •

كانيا: الاسسلام

الا : الاسلام يهندس الانسانية من جديد •

كانيا:الاسلام ينبثق منالفطرة ويلبيها،لقد اقام الحياة علىأساس

من خلافة الإنسان لله في الارض، فكل ما تقتضيه هذه الخلافة ، من سلطة في الوجود ، وعلى سائر المخلوقات ، أمنه الله له ، وقد وطد الاسلام بذلك الاساس الصحيح الاول للانطلاق الحضارى ، مسن الحياة الانسانية الكريمة الجديرة القديرة ، وهذه هي الفطرة الستي فطر الله الكون عليها ، وقد قصد الله بالإنسان جنسيه عميوما ، النساء شقائق الرجال ، لا فضل لعربي على أعجمي ، ولا لأبيض على أسود ، ولا لغني على فقير ، الا بالتقوى ، ومن هذا المنطلسيق مضي الاسلام يقيم حضارته على أساس الابداع الانساني المسؤول المترتب من جهة أولى ، على ما في الانسان من روح الله ، حيث تكون المئسل الايمانية العليا النابعة من عقيدته الربانية ، والمترتب من جهة ثانية على ما في الانسانية من ترابية تجعل مدارج سعى الانسان على هذه الارض الترابية وذلك في امتزاج منسجم مبدع ، بين عناصر التكوين البشرى جبيعا ، يميز الانسان كجنس عن ساثر المخلوقات الحية ، كما يميزه كفرد عن سائر أفراد بني الانسان ، بحيث تكون لكل كائن انساني بذاته شخصيته الخاصة ، التي يختلف بها عن سواه ، فالانسان الجزء ليس نسخة مكررة من طبعة الانسان الاصل ، ولا هو فرد في قطيم ، ولكنه خلقة سوية فعالة منفعلة ، مكلفة مسؤولة ، في أسرة الانسان العامة كجنس ، ومتميزة على سائر المخلوقات الحيــة بتفوق مستمر ، خلافا لراى داروين الذى يقول بمبدأ : «البقساء هو المقياس الوحيد للنجاح التطوري، ، وقد شرح كريسي موريسون في كتابه «العلم يدعو الى الايمان، كيف بلغ العلم التقدم درجة تكسفى لان يوقن بأن الله قد منع الانسان قبسا من نوره ، وكيف أنسسه بجمله خليفة في الارض ارتفع من مرتبة الغريزة الحيوانية الىمستوى من التفكير يدرك عظمة الكون في اشتباكاته ، ويشعر بجلال الله نافذا في خلقه ، ويؤكد موريسون ، أن الحضارة دون ايمان لا بـــــ أن تنتهي إلى الافسلاس ، ينقلب النظسام فوضي ، وتهسدر الضوابط والزواجر ، ويسود الشير العالم •

ان الاسلام وقد تلاقى مع الفطرة البشرية فى هذين الركنسين الهامين ، ليتلاقى بعد ذلك تلقائيا ، مع كل جوانب الفطرة الاخرى من غرائز وحاجات ، ويلبيها أحكم تلبية وأسماها ، لان الجدارة القديرة، تتنافى مع الحرمان ، والروحانية البشرية تتنزه عن الاسفاف والتردى

₹

ومن هنا لم ينقص رفض الاسلام الرهبانية ، شيئا من سمو معتنقيه ، لان ايجابيته تنزه الله عن أن يخلق شيئا ويأمر بخنقه وازهاقه ، وانما يرسم له المسالك المشروعة الني تلبيها نلبية سليمة كريمة ، وهكذا يشعر الانسان في ظل الاسلام بانفتاحه الحضارى على الكون، وتعايشه معه ، في كل مرافق حياته الخاصة والعامة .

من طرائف ما قرآت على ذكر الرهبانية ، أن جماعة من رهبان النصارى ، ألفوا أن يربوا أبناء ديورهم ، ورهبانهم على الانقطاع والانعزال التام ، عن الحياة بحيث ينشأ الانسان منذ ولادته حستى شبابه ، حتى شيخوخنه ، دون أن ينطلق في الحياة ودون أن يسرى امرأة ، وقد حدث لراهب شاب ، أن دعته ضرورة إلى أن يخرج للقا، رئيس الدير والاساقفة ، وفي طريقه رأى صدفة امرأة فتعجب،وسأل رئيس الاساقفة ما هذا المخلوق الذي لم أره في حياتي ؟ قال له :

ثاثثا: الاسلام دعوة ونبشير ، وهذا من مستلزمات عالميته لان طبيعة الرسالة تسنتبع التبشير بها ، وكلما استطاع الاسسلام بحضارته وعفيدنه وأمته ، أن يتبنى تحت لوائه عددا أكبر ، يكون قد مارس ذاته بمدى أوسع وهو فى ذلك مناقض نماما لواقع اليهودية الى تريد السبطرة على العالم ، لا بنشر رسالتها فيه واكثار عسدد معننقيها ، بل بتدمير العالم ، وافساده ، والتسلط عليه ، بزعم أن اليهود شعب الله المخار .

وحين يننشر الاسلام دعوة ، بنتشر لغنه التي لا تصحيح العبادة ، ولا يفهم الفرآن الا بها ، فتنتشر ثفافته ويسمود طابعه الحضارى عقيدة ونطاما ، وفلسفة ، ومنهجا اجنماعيا ، في الحياة العامة والحاصة ، بشكل يصبح فيه الاسلام رباطا ، انسانيا عاما ، بين أبناء الحضارة الاسلامية على تباعد الازمنة والامكنة ، مما لم يبات لاى دين آس ، بالنسبة لاى حضارة أخرى .

وابعا: الاسلام مواجهة وبساطة ويسر ، انطلاقا من الجدارة والكرامة الانسانيتين ، وقد قررهما الاسلام في أصوله الهامة ، كما مر بنا ، تد ير العقيدة الاسلامة الانسان في حقوقه ، وواجباته ، وتكليفه ومسؤوليته ، وجه بريه ، أمام الله تعالى ، دون ومساطة

الكنسية ، فالانسان الفرد فى الاسلام مسؤول عن الاسلام جميعا فى حدود قدرته ومؤيد من الله سبحانه ، حسب نواميسه ، يمده بالنصر ما دام يتبع سبيله ، ولا فرق فى ذلك بين انسان وانسان ، من حيث انتماؤه الى اسرة أو طبقة ، أو عنصر ، أو جنس ، أو لون ·

فالاسلام يقرر لكل من أفراده ساحته الوظيفية ، ومسؤولية قطاعه الخاص «كلكم راع وكل راع مسؤول عن رعيته» كما يبين لله ركنتيه في أمته ، ومسؤوليته في قطاعه العام «أنت على ثغرة مسن ثغرات الاسلام فحافر أن يؤتين من قبلك» ، فينشأ المسلم مستشعرا ركننيه في أمته ، واعيا لتبعاته فيها ، ولكن الاسلام لا يكلف نفيسا الا وسعها وما آتاما ، وانسانه في نكليفه لا يؤدي مهمته فحسب ،بل يمارس نقوى ، ويحفق لنفسه كرامة ، وبغير العمل لا يسلم له مقامه أيا كان ، «يابني هاشم لا ياتيني الناس يوم القيامة باعمالهم وتاتوني بانسابكم ، فاللي نفس محمد بيده أني لا أغنى عنكم من الله شيئا» ثم أن المسلم في الاسلام غير مهدور الجهد ، واثق من النصر ما سار في طريقه «أن تنصروا الله ينصركم • ولينصرن الله من ينصره • وكان حقا علينا نصر المؤمنين» •

وآفاق المسلم في فهم النصر بعيدة ، تستوعب القضية اسنيمابا حضاريا ، في الزمان والمكان ، والانسان ، فهو يبدل جهده لننتصر قضيته حيث كانت ، اليوم أو غدا ، أو بعد غد ، هنا أوفى أية بقعة من الارض ، لان العالم كله ساحة دعوته ، وسواء عليه جنى بنفسه حصيلة جهده ، أو جناها سواه من أبناء أسرته الايمانية والانسانية ، فعمله الموصول بالله ، ربع مؤكد كله ، لا خسارة فيه أبدا ، وهو لذلك مندفع فيه ولو أدى الامر الى بذل روحه ، لان بذل الروح في سبيل الله هو الربع الاكبر ، والشهادة ليست موتا ، بل هي مرتبة عليا في الحياة ، أسمى من الحياة الدنيا ، ولذلك يتنافس عليها المسلمون المؤمنون حقا ، ويسألون الله لانفسهم ولمحبيهم نوالها ومنازلها ، وعقيدة المسلم سهلة واضحة لا تعقيد فيها ، ولا أبهام ، ولا تعمية ، وأجلاها ، والدين يسر والإسلام يجب ما قبله ، فهو ولادة جديدة لمن والقرآن الذي تولى الله حفظه ، هو دعا، العقيدة ، وقد حفظه للحضارة والقرآن الذي تولى الله حفظه ، هو دعا، العقيدة ، وقد حفظه للحضارة

الاسلامية على اختلاف زمانها ومكانها ، وانسانها ، صفاء ينبوعها ووحدة مصدرها ، وانسجامها في مختلف منطلقاتها ، بشكل لا نظير له في أية حضارة أخرى •

واسمحوا لى كما قلت لكم ، اذا كثفت واختصرت حتى نستوعب الموضوع في حدود الوقت المحدد ٠

خامسا: الاسلام رحابة حضارية ، والتماس للحكمة ، وأخهد بالاجتهاد ، لم ينغلق الاسلام على نفسه ، ولا قطع أمنه وحضارته عن سابق الدنيا ولاحقها ، وهو مع أنه جاء بانقلاب عام ، وشداد بنيانا انسانيا كاملا ، على هندسة جديدة للحياة ، فقد ظل في سيسره الحضاري الطويل ، منطلقا من قواعد الحق والعقل والضمير ، متوخيا للحكمة والعلم والفهم ، تقوم دعوته على التفتح العكرى البصير ، سواء في ذاتها أو في استشرافها الحضاري ، وهكذا حافظ الاسلام لحضارته على اصالتها وشخصيتها المنطلقة من سلم خاص ، في نفس الوقت الذي امتص فيه لها ، كل ما وجده صالحا سائغا من عطا. الحضارات الاخرى القديمة والقائمة على عهده ، يتمثله ويتفاعل معه ، ويخصب فيه وينجب ويولد ويجتهد ويتطلع ويبدع ويستزيد ، لقد أبرز عقيدة التوحيد على أصالتها ، رسخ لها جذورها وانطلق بها من قاعدة وحيه ومهد دعوته ، الى المشارق والمفارب ، فأنار بهديها العقول ، وشحد بحوافزها الافكار والعزائم ، واحترم الرأى وأثاب على الاجتهاد ، وبادى بأن الحكمة ضالة المؤمن أينما وجدها التقطها ، وهكذا فأن الاسلام الى جانب ما ولد وجدد ، قد استقطب واستوعب الوان الحضارة في مختلف البيئات والبلاد التي سادها ، وهضمها وأجراها في مسألك حضارته ، مصبغا عليها طابعه الاسلامي العام ، الشامل •

سادسا: الاسلام شمول ، وقصد وتوفيق ، (وابتغ فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا واحسن كما احسن الله اليك «اعمل لدنياك كانك تعيش ابدا واعمل لآخرتك كانك تمسوت غدا ، دمج الاسلام الحياة في برزخيها على أنها حياة الكل لها آخرة وأولى ، وليس على أنها عمر محدود ، ثم فناه ممدود ، أمم ثم عدم ، فجاه الاسلام اذاك حيا ملائل للحياة ، ثانيا : يرتقى بالانسان عن محد جسمه وحدود عمره في الارض ، والدنيا مطية الآخرة ، والعقيدة

تشمل الحياة الكل ، وتمد البناء الحضاري في سائر مجالاته المادية العمرانية ، والايمانية الروحية والعقلية الثقافيسة ، والانسانيسة الاجتماعية والاخلاقية ، وساعد جمع الاسلام للحياة بجناحيها ، على جذب أمم الحضارات المادية ، وأمم الحضارات الروحية الى صعيده على السواء ، لان كل منها وجد في الاسلام وحضارته سببا يصله بمالوفه الحضارى ، ثم تلبية لما كانت تستشعره ذاته الانسانية في اعماق فطرتها من حرمان ، ونقص ، المادي للروح ، والروحيي للمادة ، وكل ذلك باعتبار لا يطغى فيه جانب على جانب ، ولا يعطل نشاط وظيفة حضارية ، نشاط وضيفة حضارية أخرى ، فالقصد اساس ، والاعتمال مقياس ، والتوفيق بين كل التطلبات والحاجات والحقول ، والواجبات توفيق الهي ، وضع موازينه القسط الخلاق العكيم العليم الذي صنع الكون فهو خبير به ، وأطلقه لسيره حسب نواميسه ، فهو قدير عليه (صبغة الله الذي أعطى كل شيء خلقه السم هدى، وكان ذلك من أهم ما نفع به الاسلام حضارته من عبقريات استيماب ، حفظت لها حياة دائمة التفتح للنمو ، والتجدد من جهة وطابعا اصيلا مميزا من جهة أخرى ٠

سابعا: الاسلام توسط ووصل وتوفيق (وكذلك جعلناكم امة وسطا)، وسطا في كل شيء بين الناس في مخالطتهم، لا كبريا، ولا غلواء، ولا حزازة، فالمسلم آلف مالوف، ولا خير في من لا يألف ولا يؤلف، وسطا في الارض، لا تبتعد بكم مناطقها المترامية عن صبيم الحياة، وفي الجو، والمناخ، لا تقعد بكم قساوة الطبيعة عن الحركة والنشاط، ووسطا في العقيدة لا تشرد بكم الروحيات في تجريدها ولا تجعد بكم الماديات في سطحيتها، وفي التاريخ بعد أن تطورت الإنسانية في مسيرتها الطويلة، وتكاملت بتجارب اقوامها وتفاني انبيائها، ورسل أمها، وليس في آخر عمر الارض حيث يتقاصر مدى الانطلاق الحضاري، فضلا عما في التوسط من معني المراقة والناي عن أي تطرف مشيم، وهكذا بني الاسلام مسؤولية أمته، ورسالة حضارته انطلاقا من هذا الاعتدال والجدارة فقال (كتكونوا شهدا. على الناس) ولم يجعلها مسؤولية قهر واكراه، بل وجه فيها الى النقد الذاتي: (وكفي بنفسك اليوم عليك حسيبا)، (بل الانسان على نفسه بصيرة)، «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا» كما لسم

يجعلها مسؤولية مسيبة لا رقابة عليها أصلا ، بل نصب عليها قيما عزيما رحيما (ويكون الرسول عليكم شهيدا) ، شهيدا بنفسه في حياته وباحكام شريعته وسنته بعد انتقاله الى الرفيق الاعلى ، لقد جعسل توسط الاسلام هذا حضارته ، مفتوحة الابواب ، للتعامل والتفاعل البشريين باوسع نطاق ، وساعد على ذلك نظام الاسلام الاقتصادى الذي يعتمد على التجارة الى أبعد مدى ، والتجارة ترابط وتعاط ، ونبادل واتصال دائم ، بين أفراد وطبقات المجتمعات من جهة ، وبين الدول ولاقطار والمواهب والانتاجات من جهة أخرى ، وهى من أكبر وسائل التبادل الفكرى والاستشراف الحضارى ، وقد كان بها تنويه في القرآن ، وأثر في حياة الرسول عليه السلام ، وعمل كبير في نشر الدين الجديد في الآفاق ، ولا سيما اذا أخذنا بعين الاعتبار ، روح الاسلام الانسانية ، البعيدة عن طفيان المادة بشرعه القرض الحسن ورفضه الباقي والتعامل الربوى ، مما كان من أكبر وسائل الوصل بين الاسلام والناس ، واصباغ طابعه الخضاري المشترط على الحضارة الاسلامية ،

ثامنا وأخيرا: الاسلام مشباركة وقيم ، واخلاق انسانية عامة ، نُهو ليس فرديا اعنزاليا ، ولا اعتباطى السلوك ، ونيست قيمه وأخلاقه لابنائه فحسب ، بل هي للانسانية جحاء ، وما يعايشها من كل ذي حياة ، يصدر الاسلام عن قيمه الاصلية ، متوفرا على الضوابط المادية والمعنوية من جهة وعلى التضامنية البناءة من جهة أخرى ، بشكل يحقق لهذه القيم حياة ايجابيبة ، فعالة معنوية في وجود الافراد والجماعات ، ولما كانت الحضارة أي حضارة لا بد لها من نسق عام تجرى عليه حياة الناس في فللها ، وانما تتفاوت الحضارات بعضها عن بعض ، فيما بنفاوت به تبعا لاختلاف هذا البسق في حفارة عنه في أخرى ، وكانت جدارة النسن تختلف باختلاف القيم والاحلاق الانسانية التي ينبيق عنها ، وبسمة مداه الحيوى ، فكلما كان النسق صادر عن الفطرة الانسانية ، ملبيا لحاجاتها وكل ما كان مداه الحيوى متنامي المرونة بشكل ، يستطيع معه استيعاب أبنا، الحضارة كلها ، جاذبا الى أسرتها متمثلا لها أكبر عدد من بنى الانسان استيعابا منسجما يجعل منهم كيانا حضاريا قاصدا ، متسما بنفس السمات في موازنة لا تحول معها قوة شخصية افراده ، في نشاطاتهم ، دون

ترابطهم جماعيا ، متماسكين كالبنيان يشد بعضه بعضا ، كلمسا تحققت في الحضارة هذه الجدارة في النسق ، والسعة الجازمة المرينة في المدى الحيوى بمقدار أكثر ، كانت الحضارة أكبر ، وأجدى وأخلد وأثمر ، وخصائص الاسلام في الواقع قد تفاعلت مع أفراده ومجتمعاته تفاعلا ميز حضارته بظهور نسقها العام ، بشكل بارز على ملامح الحياة الاسلامية ، شخصية وعامة ، لقد أقام الاسلام نظامه انطلاقا من الاصل الاصيل ، خلافة الانسان لله في الارض ، وما تقتضيه من الكرامة المخولة ، والجدارة المسؤولة ، كما مر بنا ، فكان من أبرز القيه التي وطدما اعتبار الشانبة الذاتية للانسان السوى اعتمادا على مبدا مسؤولية الفرد ، في نطاق الاختيار المركب في أساس خلقت ، (ونفس وما سواها فالهمها فجورها وتقواها قد افلح من زكاها وقد خاب من دساها) ، وجنبا الى جنب مع اعتبار ذاتية الفرد الانساني عامة والمسلم خاصة ، يوطد الاسلام نظامه على أساس الشمولية الانسانية فكثبرا ما بخاطب العرآن الناس كافة ، ولا عجب فهم سواسية كاسنان المشط ، وقد بعث رسوله رحمة للعالمين ثم يؤكد الاخاء بشكسل أخص بين المؤمنين : «انما المؤمنون اخوة» ، «لافرق بيسن عسربي وعجمى ، وابيض واسود ، وانثى ، وذكر وغنى وفقيس مثلهم في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد اذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى» يسعى بهمتهم أدناهم ، الامسر اللذي يشعر ابن الحضارة الاسلامية وهو في أوج ممارسته لذاتيته الحرة في نطاق النظام العام أنه جزء من كل ، عمله مشدود الازر بعمل سواه ، وقدرته المحدودة ممدودة بقوة أمته ، لا تهضمه ولا تسلمه ، فهو عزيز الجانب أبدا ، في المساوات المطلقة ، لا يتفاوت الناس معها الا بالنقوى والعمل ، وقد كان لذلك مردودان حضاريان هامان ، أحدمما اقامة الحياة في ظبل العدل والانصاف على أساس من الطمأنينة التي هي ركن الازدهار الحضاري ، وفد شجع ذلك الناس من مختلف الاديان والاجناس على الدخول في الاسلام أفواجاً ، مستشعرين منذ بداية هذا الدخول حيازة كامل وضع المسلم ، من حقوق وواجبات واعتبار ، بصرف النظر عن كل ما فرط منهم من قبل ، وثانيهما اثارة روح التنافس في الخير ، علما ، وعملا ، وتقوى ، للتحقيق بمراكب الامتياز والكرامة ،مما حمله الله في تطلعات الانسان السوى

منذ نفخ فيه من روحه ، الامر الذي يعد الحضارة دائما بعطاه خصيب ونما، مستمر ، ولم يكتف الاسلام باقامة العدل ، ولم يقصره على العسلمين ، بل جعله الحد الادني للتعايش الانساني ، يشمل حتى الاعدا، والمشركين (ولا يجرمنكم شئان قوم على الا تعلوا ، اعدلوا هو اقرب للتقوى) ، وفي الحديث : «اجعل بينك وبين صديقك الرضا وبينك وبين عدوك العدل» ، لان العدل ككل الاخلاق الايجابية جدارة اصيلة لازمة في ممارسة بصرف النظر عن الجهة التي ينصب عليها ، وقد حض الاسلام بعد ذلك فوق العدل على الخدم ، الربا كما مر بنا والرحمة والعفو ، والايثار ففي الاسرة : (وجعل بينكم مودة ورحمة) وفي المجتمع : (جنة عرضها السماوات والارض أعدت للكاضمين الفيض والعافين عن الناس) ، ومن هذه الاسس في الفضل والمدل نشأ في الاسلام الضمان الجماعي وتوزعت تطبيقه الدولة الحاكمة وأفراد الجماعة الاسلامية ، كل في نطاق قدرته واختصاصه ، حتى يسمو الانسان الامثل الى مرتبة تفضيل الآخر بن على نفسه ولو كان محتاجا (ويؤثرون على انفسه ولو كان بهم خصاصة) •

أيها الاخوة والأخوات الاحباب:

من معين هذه الخصائص الحضارية في الاسلام ، هندسة جديدة للكون ، وانبثاقا من الفطرة وتلبية لها ، وانطلاقا في آفاق الدعوة والتبشير ، ومواجهة للحياة في بساطة ويسر ، والتماسا للحكسة وأخذا بالاجتهاد في رحابة حضارية مستوعبة ، وتمسكا بالاعتدال مع شمول وتوفيق ، وتوسطا في كل شيء ، ووصلا وتوثيقا للروابط الانسانية ، واقامة للحياة على أسس من القيم والاخلاق السامية ، لمشاركة يمارس فيها الفرد ذاته ، في نطاق الجماعة وتحقق الجماعة مصالحها مراعية كل فرد من معين هذه الخصائص نفح الاسلام حضارته لنظام جامع مانع ، رحبا ، ، ، كم لله في الارض بمستوى لانجده ولا قريبا منه في أية حضارة أخرى من الحضارات الإنسانية الشباب :

هذه الحضارة الاسلامية كون كامل مستمر الزمان ، معدود المكان سوى الانسان ، والحديث المستوفى عن هذا الاسم خميب منسر ، ولا يتسع الوقت لاكثر مما كان منه الآن ، ومن أبرز ملامحها تعددا لا

شرحا ، الملاحة الانسانية ، وعبقرية الاستيماب ، ومرونة التكيف الالتقائى ، وقوة الارتباط والانضباط ، وحسبى فى مرونة التكيف الالتقائى وردا على ما قيل عن الفقه الاسلامى فى نقاش الامس ، أن أورد فقرة قصيرة من مؤتمر الفقه الاسلامى الذى كان عقد فى جامعة السربون فى باريس ، استجابة لتوجيه المؤتمر الدولى للقانون ما المقارن ، وضم أصاطين علما، التشريم والقانون فى العالم •

لقد استخلص بجلاء أن مبادى التشريع الاسلامى لها قيمة حقوقية تشريعية ، وأن تعدد المدارس والمذاهب الفقهية ضمن هذا النظام الحقوقى الضخم ، ينطوى على ثروة من المبادى الحقوقية والفنية المرموقة ، والتى تتيع لهذا التشريع الاسلامى أن يلبى جميسع ضرورات التكيف التى تطلبها الحياة العصرية .

## أيها الحفل الكريم:

هذه الحضارة الاسلامية صنعها الله ، وحفظ لها ينابيعها أصيلة مافية ، وخصها بلغة مرنة تنفرد بين لغات البشر بالاستقسرار والاستمرار ، مع التجديد والتوليد ، ونفحها من الاسلام بخصائص ليس في سواها ، انها حضارة ربانية وهذا ما يعدها بقدرة البقاء ، صاعدة في الظروف الملائمة للتالق الحضاري ، وصامدة في الاحوال التي تقهر على الانكماش والتوقف و وذلك في تسرقب جو مناسب بساعدها على التالق والصعود من جديد ، لقد مرت بنا عهود وويلات فمزقت خلالها وحدة الامة الاسلامية ، وتوقف مداها الحضاري ، وسطا عليها الاستعمار بمختلف اشكاله ، وخيل للجهلاء الغافليسن أنها نهاية الاسلام ، وظهور الجاهلية عليه ، ولكن الله يأبي الا أن

فبالاسلام وروحه قامت حروب التحرير ، وقهر الاستعمار وكفهقر بالاسلام قامت حرب الجزائر المجاهدة ، وفي سبيل الله مات الشهداء المليون ، وبنصر الله كان النصر فكان ردا لاعتبار الامة العربيسة الاسلامية في هذا العصر ، وما زال الجهاد مستمرا مع رواسب الاستعمار الكثيرة ، وقد كان من أخطر ما أصاب الاسلام خلال معارك التحرير الحضارى الطويلة هذا الداء المريع في شخصية كثير من أبنائه وزيغهم عن أصالتهم ، وان هذا الخطر ليزداد اليوم شدة وضراوة

كما بينا في بداية هذه المحاضرة ، بحيث ابتعد التفكير والسلوك في حياة جيل المسلمين عن العقيدة الاسلامية ومثلها العليا ، وكثيرا ما كان ذلك بزعم أو بوهم المدنية والرقى حتى صار العدد الكبير من أبنائها أعزم من خطر أعدائها ، لقد غاب عن أجيالنا المضللة أن أو الرأسمالي مثلهم الاعلى وأما الاسلام فمسكوت عنه على الاقل وقد يقدر كتراث قديم هذا اذا لم يتصد له ولدعاته بالبغى والعدوان،ومن أهم أسباب ذلك تسلط الجاهلية العدوة على مناهج التعليم ووسائل الاعلام في بلادنا ، فنشأت بذلك أجيال تجهل وتجحد أصالتنسا وجدارتنا حتى أصبح الخطر الذى يواجه الحضارة الاسلامية من بعد أبنائنا يرون في الحضارة المادبه المعاصرة باحد جناحيها الشيوعي حضارتنا الاسلامية حضارة صراط مستقيم اقصر خط بين تقطتين بدايته اسلام وروح ، مسيرته سلام وحاضره وحافزه صدق مطلق وقمته حق يقين لانها كما قلنا ربانية ، فهي تنبئق من كينونة الهية وأما الحضارة المادية الصناعية المعاصرة التي تعتمد على الانسان وكشوفه العلمية والتقنية فانها تخضع للضروف البشرية وملابساتها غير المستقرة وتتقلب في بينونتها بين الامة الاله ، والعنصر الالسه والعلم الآله ، والعقل الآله ، والحزب الآله ، والانتاج الآله ، الى آخسر ما هنالك من الآلهة الآفلين تصبر اليهم واحدا بعد آخر كي تتوزعهم نى اوطاننا واجنحتها المختلفة وتبقى على كل حال حضارة ارضية تنبثق من صيرورة بشرية ، وواضع في الميزان أن العقيدة التي تنطلق من الكينونة الالهية تثمر في الحياة سعيا ووعيا فيهما مسن الاستقرار ما يهب الانسان هذه العقيدة سكينة الاعمار ويجعسل حضارته ايجابية متنامية ملبية لكل جوانب الفطرة مسعدة للبشرية وهكذا كانت بالفعل وشهادة التاريخ والحضارة الاسلامية وحياة الانسانية في ضلالها وأن العقيدة التي تقوم على أسس الصيرورة البشرية تثمر في الحياة سعيا ووعيا فيهما من التهاتر والتضارب ما يجعل انسان هذه العقيدة يعيش في قلق ونصب وتوتر أعصاب في ضل حضارة الطين الطاغية التي تسخر الإنسان وتسخر منه تعلى له البنيان لتهدمه فوق راسه وتكتشف بعقله وعلمه وبحثه اسسرد الطبيعة وقواها لتدمره بها ، تبالغ في تجنيده للكسب والحسرب حتى لتكاد تجعل منه آلة وتسرف في تحريره وحريته تحرير عقوق وحرية فسوق حتى تكاد تجعل منه حيوانا فيعيش شقيا حاثرا متمردا قلقا كما نشاهده بام العين في الاجيال المعاصرة وليدة هذه الحضارة الصناعية المادية ، وكما يعيش كثير من أبنائنا في ظل سيطرتها ونقوشها المبسوط على الارض بمعسكريها الشيوعي الملحد والرأسمالي المدعى الايمان زورا سواء بسواء ، تعيش هذه الحضارة الضارة الضالة في انسياق وعجز أو غفلة وافتتان غير منتبهين الى انهيسار المعنى الانساني فيها بحيث تزداد الجرائم وتنحط الاخلاق وتنحل الروابط الانسانية ويتفاقر القلق والمرض والانهيار العصبي ، وادمان المخدرات وينتحر مثلا فرامريكا وحدها حسب احصاءاتها الرسمية أربعون الف نسمة سنويا أبها الحضارة التي لا تلاثم الإنسان كانسان كما يقول اليكسيس كاريل ، وان توقعه ليتحقق «ان المجموعات والامم التي بلغت فيها الحضارة الصناعية أعظم نمو وتقدم هي الآخذة في الضعف والتي ستكون عودتها الى الهمجية والوحشية أسرع من سواها، ، واننا قوم تعسا. لاننا ننحط أخلاقيا، ، ويعطى كاريل حكمة في كتابه «الانسان ذلك المجهول»: لا بد من قلب الحضارة الصناعية الحاضرة وظهور فكرة أخرى للتقدم البشرى •

يا شباب هذا اللقاء المبارك ، وشباب الاسلام في كل مكان :

قد أفلس العلم عن اسعاد عالمه هـا نحن رغم اعطـا. العلم في رهــق

حضارة الطيس تستوفى نهايتها تريق زاكية الانسان في رهسسق

عاشت وعشنا بها القرنين في كبد حرب الفنا، وسلم الهم والارق

نطوى مراحلها النكسداء في قلق وقسد نخسه بالخمس والشبق

السمت منقلب والامس مقدسرب والجسسم في نصب والعقسل في برق وما تفيسده، الله ترفهنسا بهما سوى منا يفيسه الميت من حبسق

Ĺ

لا رأسمال ولا دعوى التشــارك في الارزاق تسعــد والارواح في غلـــق

یا ابن الهدی یا فتی القرآن دعیك من الاوهام جلجل امر الله ان الق

انت السوريث لما اتنه من اكسل انتر العام مدرد من المدرد

أنت الطهور على ادرانها انبشسق

ونقها واغضها خيرا ومرحمسة

أسعد بها الكون انت النور فانبثق

مكبلسون ولا تنفى غسدا نبسا

يا نجم مرق ظلام الليل واعتنق

لسنا نبالي وللقسرآن في دمنا

جلوى من العزم فاطو شقة اللحـق وطالب الحق لا يخشى غوائله في الله كـــم طالب للحق فيه لقــــي

هى الطريق طريسـق الله واحدة وأشقيساء غرور العقل في الطـرق

غدا سيشرق بالاسلام طالعنا دغم الصعاب وتجلوا غرة الفلسق والنصر بالصبر والايمان معقده

والمجد بالعهزم والاعداد والعسدق

## أيها الحفل الكريم:

ونكبة فلسطين أليست ضربة الهية مسدودة لنتوب الى رشدنا ونعود الحالله ، ولو نحت وطأة المصائب والنوائب فنحمل الامانة بعزم ونؤدى رسالتنا المقدسة بيضاء ، أليست نكبة فلسطين بداية تحول حضارى خطير ينقذنا وبنفذ الانسانية بنا ، من فنك الثالوث الهدام الصهيانية والصليبية والشيوعية ارهاصا لتحقيق أمر الله رهو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله) نكبة فلسطين ولا سيما في مراحلها الاخيرة المريرة ، أما هتكت زيوفا وشرعت سيوفا وأعدت للجانبين حتوفا ولكن شتان شتان شتان

فشرع الخنوع الى الاستسلام فى جهنم خالدين فيها أبدا ، وشهدا، الزحف المقدس فى سبيل الله مع اخوانهم من شهداء الجزائر البررة وشهداه الاسلام فى كل زمان ومكان أحياء عند ربهم يرزقون •

انسيغ الحياة في رمج الزيم

ونلوى عن المخاطر عنقا

وكأنا قد أزمن البطل فينا

فغدونا لا نعرف الحق حقا

الشمارات للخداع متافات

وزور نرقی بها شر مرقی

ويساق الشعب المكلل بالاغلال

في مسوكب التحمرر سموقا

موهبوا النكبة الضروس عليبه

خنقوا ثورة الجساهيس خنقا

أيها الصم عن دواهي حزيران

بكمتم فلا تطيقون النطق

قد كفانا يا أشقيا، حواكم

أن نسام الهسوان فيكسم ونشقى

سيرى الكون من تمردنا الجبار

ما يسحق الطواغيت سحقسا

ان للفتح موعدا راسخ العزم

وسعيا الى الفسداء وسبقا

بيعة في الجهاد شقت من القدس

الى الخلد دربها الوعر شقسا

يعلول العاريق لكن نصر الله آت

وعبروة اللببة وتقسي

## أيها الحفل الكريم:

عذرا لمنابر الفكر من شطحات الشعر وعذرا مرة أخرى اذا كنت استشهدت وسأستشهد بأقوال باحثين أجانب ، فما هى والله عقدة نقص ولكنى أريد أن أجعل بين يدى شبابنا لمؤمن نماذج من آراه

ألاغيار الى جانب ما يتوفرون عليه أصلا من أبحاث علماء الاسلام لتكون حججاً لهم وبراهين في مجالات الدعوة والحوار ولا سيما في أوساط أنصار الحضارة الغربية وأبنا. الثقافة الاجنبية من شبابنا وما عددهم بقليل ، عسى أن يهز ذلك أونار فلوبهم ويجلوا غبار عقولهم ويردهم الى علميتهم وأصالتهم ردا جوانيا ، واسمحوا لى وقد استعرت هذه الاصطلاحات من السيد الوزير والدكبور عنمان أمين ، أن أتبنى الى جانب ذلك ، الصبيحة المؤمنة والمطالب الواعية الهادئة الني جاءب فى محاضرة الاستاذ الجليل الحبيب بلخوجة وأن أشيد بهذا اللقاء الهادف المبارك وأشكر العاملين له والداعين له شكر المستعبد المستزيد سعيدا بمشاركتي فيه ، ضارعا الى الله أن ينولي الإسلام ورجاله بالتاييد والتسديد لنكون على مستوى أعدائنا وأعبائنا سل على مستوى رسالتنا الخالدة الرائدة المقدسة خير امة اخرجت للناس رحمة للعلمين ، يقول فيليب حتى : إن الشرق الاسمالامي اليوم في مطلع دور جدید فی حیاته العلمیة کما انه فی فجر طور نسمیه دور الابداع والابتكار ضمن اطار الميراث الخالد من القيم الدينية والادبية ولنا أن نتكهن بأن أبناء الثقافة الاسلامية على اختلاف بيئاتهم سيكونون بقسطهم في خدمة المدنية الانسانية بما يجعلهم خلفاء جديرين بالميراث الذي تركه لهم أسلافهم) • ويقول الدكنور غوستاف غرومبون الاستاذ بجامعة فينا ثم في جامعة شيكاغو اليس من المؤسف أن الشعور الثقافي الاسلامي لم يزل بعد متخلفا عن النحرر السياسي الاسلامي ، وأن نصيب العالم الاسلامي الجديد في ميدان البحث العلمي الانساني لم يرتفع بعد الى مستوى مناسب أن البحث التاريخي عن الطرق العلمية الغربية قد قبل نظريا ولكن المسافة لاتزال واسعة بن تبنى المنهج وبين التعديل المناسب في القيم والخطط التقليدية ، ولا يعني هذا طبعاً التخلي عن الاصالة وانما هي الخطط. والاساليب، فغوربون نفسه يقول: ان حركة داخلية \_ اسمعوا ياشباب لحركة احياء دين في بيئة ثقافية نكون عاملا منشطا فعالا في اعادة تنظيم نموذج الحياة كله لتلك الجماعة ،أكبر أثر من الاتصال بمدنيات أخرى مهما كانت الاقدمية الحقيقية أو المتخيلة للنفافة المؤثرة ، ومهما كان الحرص على التكييف بها ، ويقول ، ان الحفاش والاوامر التي جاء بها الوحي والتي تمثلت فيحياة الرسول ومي تنطيم

الجماعة الاسلامية الاولى لا تحتاج الى أكر من جلاء الاصداء التى علقت بها خلال التاريخ لتصبح صالحة للاستعمال • في أيامنا الحاضرة غرومبون هو الذي يقول: ومادة الوحى لا تنفذ ولكن النقص في فهم الانسان اياها ، غير أن حاجات العصر الحاضر سنفنح عيون المؤمنين للحل الناجع الذي احنواه نص القرآن وبينه عمل الرسول •

أيها الاخوة والاخوات الاحباب :

لابد أن توجه الجهود كل الجهود في ماثر مرافق الحياة لاقامة معنى الاسلام من جديد على أصالنه الصرمدية الني تجعل منه عالم حقائق وفضائل ايجابية فعالة لا يتغير جوهرها وان تغيرت صدورها في الزمان والمكان والانسان ، هذا البجديد المستمر لحقيقة الاستلام الثابنة التي يجب أن يكون لفاؤنا المبارك خطوة جديدة صادقة ثابتة ماضية فيه ، هو المدى سيحرك الحضارة الاسلامية وينقذ فلسطين ويحقق وحدة أمنا مرة أخرى وينفذها وننفذ بها الانسانية بنواميس الله وحوله وقونه :

الهون الهون في دربي وفي هدفي

أظل أمضى غيسر مضطرب

ما كنت من نفسى على حذر

او کنت مسن رب علی ریب

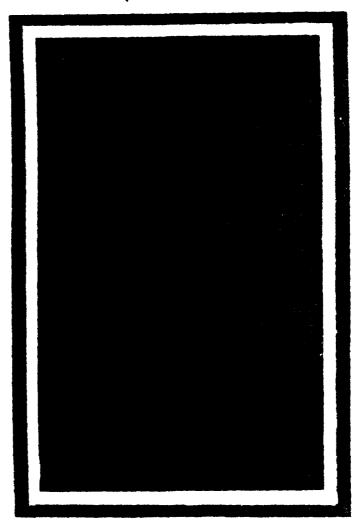
ما في المنايا ما أحاذره

الله مل القصد والاربة بسم الله الرحمن الرحيم «ثم جعلناك على شريعة من الامر فاتبعها ، ولا تتبع أهواء الذين لا يعلمون انهم لن يغنوا عنك من الله شيئا وان الظالمين بعضهم أولياء بعض والله ولى المتقين ، هذا بصائر للناس وهدى ورحمة لقوم يؤمنون صدق الله العظيم .

والسلام عليكم ورحمة الله تعالى وبركاته.

## منشـــورات وزارة التعليم الأصلى والشؤون الدينيــة

مسلو كتساب



( بالفرنسية ) في 3 اجسزاه

<del>un</del>

\_

~

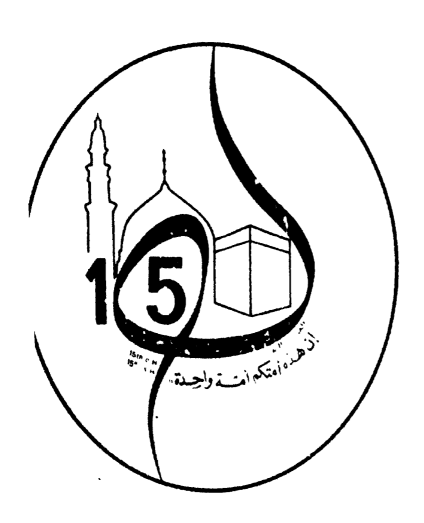
and the same of th

الاصتناكلا

# عدّد خياص بالبقرن الخيامس عشر العبشرى



و السنة 8 و 9 كو العجة 1399 هـ محرم - صفر -يع الاول - 1400 هـ نوفمبر - ديسمبر 1979 م جانسفي \_ فيفسري



## الاصت

مجلسة ثقافية شهسرية تمسدر عبن : أم وزارة الشؤون الدينية . .و. اسسهسا السهسا المسهسا المسهسا المسهسا المسهسا فی محرم 1391 هـ ــ مارس<sup>\*</sup> 1971 م

هذه المجلة مسرحر، وليس كل ما ينشسر فيها معبرا بالضسرورة عن أرائهسسا . وباب المنساقشة والرد فيها مفتوح للجميع

المقالات التي ترد الى المجلسة لا تسسرد الى أصعابها ، نشرت أو لم تنسسر •

## قيمسة الاشتراك السنوى:

في الجزائس : 20 د . ج

في الخسارج: ما يعادلها

الاشتسراك للطلبسة \* 18 ديسارا

## التحسريس:

12 ، نهج على بومنجل ــ الجزائس

تليفــون : 74 ــ 88 ــ 64

## المراسلات الخاصة ب:

إساحة ابن باديس \_ الجزائر العاصمة الاشتسراكات

﴿ تَلْيَغُونَ : 14 - 67 - 62 - 62

( الحساب الجارى : وه ٥٩ وو

التبوزيسيع √ مندوق البريد : وو

الثمن 2 دينار



| ٧ ويتاحب                |
|-------------------------|
| المعجسرة الحاليات       |
| سانه معلمة ديهاية مسرقة |

أمحي والعلال في الاستسلام عند المعسسولة وتعص المفكاء بر المناحرين

اردعار الحصارة ، الفكر الإسلامين في الغيسرت الاسلامي ودورعما في بهضة أوروا ويقطبها مجهدات المسلمين في علم الحواقما

. مه عسر فراه حافله من بارانج الاسلام في أفرانقيا والتطورات الحديدة

مريدات وسيسمة في الدكري الهجرية الفن الاسلامي أصوله وحصائصه المحديد والمحددون في الاسلام بغو منهج اسلامي أقضل

من قواعد النماء لمنهج العمل في القرن الخامس عشر الاسلام والبهضة الحديثة

المالم لاستلامي بين مواجهة المعدي والحلق الحضاري على يصدح العالد الإسلامي كمنة دوليه بالله في القرن الحامس عسر

الاحلاق والنظم الاسلامية أسس عفيدلة وأفاق عن الى عره المسلمين من سمل "

الاستلام علمل رئيسي لاصاب السحصية الحزائرسة أسد معاولات الانصاح خلال القرن 19

مجاب من المرابع الهجرة السوالة ، والمده من حياه المدار الراحطات

حمه لواس السنة الهجرية

| 2  | بوعلام باقي        |
|----|--------------------|
| 13 | محمد الصالح الصديق |
| 81 | احمد حماني         |

| 102 | الشبخ | عمران | أبو | د٠ |
|-----|-------|-------|-----|----|
| 102 | الشبخ | عمران | أبو | د٠ |

| 113 | ىحيى بوعزيز      | د٠ |
|-----|------------------|----|
| 145 | عبد القادر حليمي | د٠ |

| 181 | د عبد القادر زبادية |
|-----|---------------------|
| 194 | د ، أحمد بن نعمان   |
| 202 | صالح بن قربة        |
| 165 | عبد الرحمن الجيلال  |
| 271 | د عبد الرزاق قسوم   |
| 279 | انسور الجنسدى       |
| 282 | عبسود علواش         |
| 291 | عبد اللطيف عبادة    |
|     | " •                 |

| 001 | د٠ احمد عسروه      |  |
|-----|--------------------|--|
| 324 | محمد الهادى العسني |  |
| 330 | د. صاری الجیلالی   |  |

اسهاعيل العربي

298

307

| 338 | عيلي مرحبوم  |
|-----|--------------|
| 357 | احمد بن ذباب |



# الافتياحية



\_السيدبوعلامباقي

# وداع العرن الرابع عشرواستقبال لفرن الخاس عشر

بسلولله الرحمال تحسيم

وصلى لله على سيدنا محمد خانم النبين وعلى آله وصحبه ومن والاهم باحسان إلى يوم الدين،

مانحن نودع قرنامضی، ونستقبل آخر أتى: فوداعاً - أيها الغرن الرابع عشر - بمامضی فيك من احداث وعبر، وحلو ومر،

وأهلا وسهلابك أبها القرن الخامس عشر فقد أشرقت علينا أيامك بالأمل الباسع المبشر بالمستقبل العظيم نسأل الله أن يجعل أيامك وشهورك وأعوامك ظروفا للعمل الصلح ، والرقي والازد هار في أمة الاسلام وللسلام والوئام بين جميع أبناء الانام .

القرون والعقود في حياة الأمع والسعوب انعا أه بين بذالسنوات والشهور في حياة الافراد ولقد أق على أمد الاسلام وشعب الجرائز من أركانها-أربعة عشر قرنا من قاريخ حافل ، وما تزال فتية ، قوية متطلعة . تعلل من الطاقات الروحية والمادية ، ومر المبادي السامية ما يجعلها تنظر الى المستقبل بتغاؤل كبير ، وأمل عظيم ، لتقوم بدور بنا و في حضارة الانسان وأمنه ورخانه ،

وأتناء القرون الماضية من تاريخها الطويل مرت عليها أيام عز ورخاء ويسر، وأيام هوان وبؤس وعسر وشقاء فلم تبمل أيام النعمة ، ولم تيأس أسام المعنة ، بل تبتت مؤمنة صابرة رصينة في كلنا الحالتين وقوفا عند قول رب العالمين "ليكيلا تأسوا على مافا تضم ولا تقرضوا بما ءاتا كم" وقد وجدت غاية الله تحق بها كلما توجهت اليه ، واعتصمت بحبله ،

لقداخنارت أمة الاسلام- بإجماع الصحابة أبسام عمرين الخطاب في المسنة 17هـ جمرة النبي (ص) مزمكة اليالمدينة مبدأ لتاريخها، وروي عن عمر، رضي اللدعنه، عبارة سنخلل خالدة خلود مواقعه ، حيث قال " المجرة فرقت ببوللي والباطل فأرخوابها "انهاكلمذ صدق وادراك عين لايقولها الآمثله. لأن المجرة بالفعل كانت للاسلام أعظم انتسار، وللكغر والعدوان أكبرا ندحار، وبفضلها نشأت الأمة الاسلامية. وماجاء الاسلام الابإيمان عميق ونص مجيع للعقيلة عرين ، واستعامذ في السلوك ، وعمل مباكح كخبر الدنبيا وسعادة الآخرة، وتعاون بين الناس على البر والتغوى، وكف عن الانتم والعدوان، واحسان كامل، يعرالناس، وعدك مطلق شامل بينهم كلهمر، فلافضل لعربي على أعجى ولا لأبيض على أسودالابالتقوي. فغضى الاسلام بنعاليمه الخالدة السمحاء على الطبقية ، ورَفَع شأن المرأة ، وجعل أمر الناس شوري بينهم.

وكان الاسلام حربا أن يجد فبولاو تفهما مر بني الانسان في كل زمان ومكان . ولكن العشوف شنشنة طوائف من البشر منذ كانوا على ظم الأرض لقد بعث الله بمكة في الأميتين رسولامنهم بيت لو عليهم ايان الله ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والمكمة، ويخرجهم من الظلمات الحل النور . غيران المترفين من قومه كبر عليهم مأكان يدعو إلىه، فأعلنوا الكغر والعصيان، وبادروا بالانمروالعدوان، ولمريكتغوا بالكغر لانفسهم بلنجاوزوا بدالي غيرهم ومسدوا الناسعن الايمان، وعذَّبُوا مَنْ قَبِل الاسلام، فمن قتيل وجريج، ومن سجين وسليب، ومن عار وجانع ومفتون، لمريكد ينجو أحد من أذ اهم، وبلغوا الى الرسوك وذويه اذ وقغوا دونه ولمريسلموه اليهم ليغتلوه، واسترعدوانهم يستشري مدة ثلاث عشرة سنة . حتى اذ استيقن المجرمون أن نورالله لايطفئونه

بافواههم وأن الإيمان سطع نوره بيترب اجتمع كبراؤهم بدار الندوة ورددوا الرأي في واحدة من المكر الكتاريقترفوند : إما أن يسجنوه سجنا أبديا حتى المون ، وإما أن يخرجوه من مصة مشردًا وإما أن يقتلوه ، فأجمعوا على قتله بكيفية شيطانية بين يهدر دمد ، وبادروا بحصار بيته " وَإذْ يمْكُر بِكَ الدِّين كَعْرُوا لَيْتَبْتُولُ أَوْيِعْتُلُولُ أَوْيُحْرَجُولُ ، ويمْكُر ألله خيراً لماكرين " فأعي جريمة عظمى لوتم مكرهم ؟

لقد خرج الرسوك إلى المجرة بإذ ن رب الله الميلاد من بينهم، فأعمى الله أبر مارهم عنه والنجأ مع صاحبه أبي بكر الصديق - إلى الغار بجبل سنور جنوبي مكذ ، واشتد الطلب و بلغ الاعداء الى فعم الغار بحيث لو طأطأوا رؤوسهم لأبر صروه ، وخفق فلب الصديق أن يسهاب رسوك الله صلى الله عليه وسلم فلب الصديق أن يسهاب رسوك الله صلى الله عليه وسلم

بأذى، وكان قلب الرسول في اطمئنان الى ربه ونميره "إلاّ تَنْمُهُوهُ فَقَدْ نَصِرهُ الله اذْ أُخْرِجِهُ الذين كغروا تابى الشين اذ هما في الغاراذ يقول لرمهاحبه لا تخزن إن الله معنا، فأنزل الله سكينته عليه وأيده بجنود له تروها، وجعل كلمة الذين كفروا الشغلى، وكلمذ ألله هي الغليا، والله عزيز حكيم "ومن بنصره الله فلا غالب له. ووصل الى الهدينة بأمان وسلام في يوم الاشين 12 من ربيع الأول، فوجد جند الله مدجين بالسلاح مستعدين لدفع العدوان بالعدوان.

لقدكانت المجرة ذصرًا عظيما للاسلام: بنجاة الرسول عليه الصلاة والسلام، وبيناء الدولة الاسلام الأولى، وانخاذ المدينة عاصمة لها يجب على كلمسلم ان يهاجر اليها للنجمع فيها تاركا أرضه وأهله وماله إن حال شيء من ذلك بينه وبين المجرة . وبإنشاء جيش فوي عماية الدعوة ، وتنغيذ الأحكام، وسيادة النظام

وضمان الامن، والدفاع عن الأمة. وببناء المسجد ليكون معبدا وبيتا للديذكر فيداسمه وبسبتم لدفيه بالغدو والآسال، وليكون مدرسة جامعة للفقه في الدين، و تعلم العلم المملق، وفهم الحياة، وليكون مجلسا أمذ نجتمع فيدوند برشؤونها وتتشاور ف أمورها من الحوف والأمن، فالعجرة حققت وجود أمذ الاسلام ودولته الأولى، وبيّن رسوك الله صلى الله عليه وسلم كيف يكون التعايش بين الجماعات المتخالفة من المنساكنين مخدين في الدين أو مختلفين. آخي بين المسلمين من الانصار والمهاجرين، وعقد لليهود بالمدينة عغودا ينالون بهاحرية عغيد نهم وندينهم، والأمن في أموالهم وأنفسهم وأهليهم، على أن لا يعينوا عدُّوا على المسلمين، لغد طبَّن بالغعلماكان قد أنزل عليه" لَكُمْز دِينُكُرُ وَلِي دِينٌ وماأنوك عليد من بعد" لا إحْرَاهَ فِي الدِّبن"

ولكن البهود خانوا وغدروا، فنالوا جزاء الغادرين الخائنين .

لهذا اتخذ المسلمون سنذ المجرة ، من أوك المحرم مبدأ لتاريخهم،

ومنذ السنذ الأولى من المجرة توالت على للسلمين الدروس والعبر بعنايذ من ربهم الذي وعدم النصر المبين مااعتصموا بحبله المتين، وماساروا على سنذ الله في الخلق أجمعين ، وإنّ الحياة دفاع ومغالبة وجهادة ولولادفاغ الله النّاس بعضهم بعض لغسنت الأرْضَ ولَكِنَّ الله ذُ و فَمْهِل عَلَىٰ الْعالمين ". وإن الله لايغير مابغوم حتى يغيروا مابانغسهم، وانه ف جعل العاقبة للمتغين المهابرين، وقد اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهع ليكونوا ابدًا مجاهدين الجهاد الأصغرفي ميادين الغتال، والجهاد الأكبر في ميادين الحياة ، يدفعون بغوة وعزم كيد الأعداء وشهوات النفس الأمارة بالسوء

إن السنوان العشر بعد الهجرة كونت من المسلمين أمذ قوية متينة متماسكة لاتعهر. ومأكانت وفاة رسوالة الاعينة زادتها صلابة وفوة ، واستطاعت ان تقهر المرتدين ، ونحمد فتند المنعرفين انمرأس ستجهوريذ الخلغاء الراشدين جمهورية منالية لمربعرف البشرعلى مختلف الأزمان أفوم والاأعدل ولاأرحم منحكامها. وفي زمنها انتثرالاسلام واتسعت حدود دولند، وسلغ وطننافي بلاد المغرب: حمله البد أجدادنا من الصَّحابة والتابعين، وتعبّله منهمرأ جداد نامن الأحرار الامازيغ، وانصهم الغريقان في بوتقة الاسلام، وألف الله بين فلوبهم " لَوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلَقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِئَ ٱللَّهُ ٱلَّفَ بَيْنَهُمْ. ".

إِنْ نَارِيجَ الْاسلام نَارِيجَنَا، وأَبِحَاد أَمْنَه أَجِادنا. وعزند عزننا. " وَلِلْهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِدٍ وَلِلْمُؤْمِنِينَ"

وبغنهل الاسلام تماسكت أمتنا، واحتفظت بشخصيتها العودية واستطاعت أن تخرج من المحنة سالمة قودية وهاهي دولتنا قائمة ، ورايتنا م فوعة ، وأمتنا سامدة ، رغم أن قرنا وثلث قرن من فاريخها كان ظلما و ظلاما و عوامل فتنة و انحلال . أيها المشعب الجزائري المسلم،

لقد كان جزء من الغرن الناك عشر، ومعظم الغرن الرابع عشر من العجرة أيام بلاء وجهاد وعس وظلم وظلم وظلام في اريخنا، لكننا لم نياس من رحمة الله، وما الياس من طبيعة المؤمن، في المنا و مبرنا حتى جاء فا نصر الله. فالحمد له والشكر. وقد ود عنا الغرن الرابع عشر، واستقبلنا الغن الخامس عشر فعلينا أن نحقق في هذا الغرن ما تصبو اليد أمتنا، بمتابعة الجهاد في كل الميادين، وان ميادين الجهاد في داخل البلاد كثيرة، ومن أعظم ميادين الجهاد في داخل البلاد كثيرة، ومن أعظم ميادين الجهاد في داخل البلاد كثيرة، ومن أعظم

اعدائنا الجهل والتخلف، والغساد، والانحلال، والانحلال، والإنانية، والكسل.

وهي في الخارج ذود عن الكبان، ونصرة للمستنهعين في كلمكان حتى لا يجرموا حقه مرفي الحياة الذيكتبه الله لهم يوم أن خلق الأرض ومن عليها فاستخلفهم فيها مثل ما استخلف غيرَهم. ورحم الله عمر بن الخطاب صاحب العولة المشهورة "مني استعبد تما لناسل وقد ولد نهم امها تهم أحرارًا".

ونحن لانويد لأحد شرًا، وانما نويد لشعبنا وأمتنا الاسلاميذ الأمن والرخاء والحريذ والرفي والازدهار. ومن الله نستمد العون والنمهر.

وهنيئًا لأمذ الاسلام عامذ وللمسلمين الجزائر خامهذ بالغرب الخامس عشر م

و (استلام عليهم ورحمنالله وبركانه





# المعجرة الخالدة

الاستاذ محد المياع العبديق

# تمهيـــد:

عندما طلبت منى مجلة (الأصالة ) الغراء ـ مشكورة ـ أن اكتب عن القران الكريم بمناسبة حلول القرن الخامس عسر الهجرى قبلت الطلب مبتهجا ورايت انها فرصة ثمينة للمساهمة في هذه المناسبة العلوية ، والسائحة المباركة ، الـتى تهــل على المسلمين وهم في حاجة اكيدة منحة الى هذا الكتاب العظيم الذي أحدث اكبسر انقلاب عرفته البنسرية في مختلف عصورها ، ليسحدوا به عزائمهم ، وعقولههم ويقوموا اخلاقهم وسلوكهم ، ويوحدو! صفوفهم وكلسهم ، وبجمعوا هي ظله كــل ما فيهم من عناصر القوة استعدادا لنجهاد ادكبر من اجل حياه افضل نجتمع فيها عزة الاسلام وعزة الاوطان .

ولكنى عبدسا فكرت في الموصيوع تصاءلت أمام عطبته ، وشعرب برهسة الموقف وقلت في نفسني السادا عسى أن أقول عن هذا الكتاب الذي وحدل الأرص بالسماء ، ورفعها اليها ، وأذار طلبتها، وفجر فيها الحياة ، وأيقط الشعبور أنعالي ، ونهض بالتشرية التي المنشوي اللانو بها بعد أن كانت في الدرك الاسفام من الانجياط المنتوري

ولذرى عددما تصديب للموصيدي والمسكب بالقلم تشجعت وحمعت قواي ولكن بداخلتي العرور واعترابي ما يعتري الاستان في بعض البترات وقلسب في مسي السب قد عشب على هذا الكتاب درا بعرمة الاطفار وكتبت فيه كثيب وما ران اكتب افاتكن كلمتي عسسر الفران حامعة وافية تنيق بالمناسبة الفران حامعة وافية تنيق بالمناسبة

ولكن سيرعان ما أفقت الى نفسى . وانفلت من غروری ، وتبینت خطسای . وتخيلت طيرا صعيرا ، يحوم عسسلى شاطىء المحر ، يتسامى ويتدانى ، ويسرح بنظره في عرص النجر وطوله، وأحيانا يركر بصره في أعماقه ، وهنو هی کل ذلك برید آن یتعرف علی هــــذا المحلوق العجيب بكن ما عليه من الافلاك والسف العطيمة ، ويكن ما هيه مسلن الحيوان ، والنبات والرهر ، والنقلق، وأن يدرك ما يعكسه من روعة الجمسان الطبيعي ، وما ينطق به من حكمة المدع، وعطمة الحالق ٠٠٠ ويسيى الطيـــر المسكين أنه بجانب البحر صعيف عاجر ، ان رای شیئا حقیت عنه اشیاء ، وان علم أمرا غابت عنه أمور ، وأن أدرك سرا دقت عنه أسرار ، فانا الطير ٠٠ والقران البحسر ١٠ ان أما حساولت أن أهى بما يستحق هدا الموضيع ، وأن أقدم عنه دراسة جامعة ٠٠

ولكن أن تعذر ذلك فلا أقل مل أن اقدم محاولة دراسية لبعص جسوانب القران وموضوعاته مان وفقت فذلك غايتي ، وان تجافاني التوفيق فعرائي ان لي اجر من اجتهد وأخطأ ٠

# القران الكريم:

القرآن هو كتاب المسلمين الاكبر ، ودستور البشرية الاعظم ، ووحى السماء

محمد صلى الله عليه وسلم ، فكان اعظم معجزة لاعظم نبى

واقل ما يوصف به هذا الكتاب انسه المعلم النصوح ، والمربى المخلص والمعيار الصحيح ، والحجة القاطعة والبرهان الساطع ، والذبراس الهادي -يتبت العقول المصطربة ، ويداوى القلوب المريضة . ويروى النفوس المتعطشة ويذدى الجوانح الصادية ، ويهسدى الانسانية الضالة ، ويحيى الضمائر ويجلو صدأ الارواح ، ويرين مسا ران على الافتدة ، بالبراهين الواصحـــة والايات البيئة ، ويحقق لمن اهتكدى بهديه وسار على صونه سعادة الدبيا وسعادة الآخرة

( وليس في وسمع القلم أو اللسسان مهما كانت مقدرته البيانية أن يحيه بشان المقرآن ووصف ما احتواه مسن الدقادي والحقادق والاسرار ، اذ هـو كتاب الدهر كله ، وما الفرد في جيــــ الا ذرة في فضاء ، وما الجين في رمن الالبنة في بناء ، وما الزمن أو الدهر الا مقدمة محدودة لعالم البقاء ، فكيف الاحاطة به وعقول البشر جميعا تلتقى عليه فتجد نفسها مع الكون جميعه ومع الدهر كليه) ٠

فلنترك وصف القرآن اذن ليصفه دن الذرله ، ووصفه أبين وأفصح ، وأدر واوضع ، وأصدق وأقوم ، قال اللب تعالى . « كتاب أحكمت أياته ثم فصلت الذي نزن به الروح الامين على سيدنا من لمن حكيم خبير " وقال . " هذا بلاغ

للذاس ولينذروا به وليعلموا انما هسو الله واحد وليذكر أولوا الالباب وقال المتاب مبين يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ويخرجهم من الظلمات الى النسور باذنه ويهديهام الى صدراط مامتقيم وفال « هذا بيان للناس وهدى وموعظه للمتقين » وقال « كتاب انزلناه اليك مبارك ليدبروا اياته وليتذكر اولوا الالباب « وقال « ان هذا القران يهدى الالباب » وقال « ان هذا القران يهدى للتى هي اقوم ويبتس المؤمنين الديسن يعملون الصالحات ان لهم أجرا كبيرا » وقال « انه لقول فصل وما هو بالهزل» وقال « انه لقول فصل وما هو بالهزل» وقال « انه لقول فصل وما هو بالهزل» •

اما من نزن عليه القرآن فقد وصفه مابلسغ وصف ، وصوره أصدق تصوير، احرح الترمذي هي سننه عن علي بسن الله وحهه قال سمعت رسون الله صلى الله عليه وسلم يقون

(اما انها تكون فتنة ، قلت ومسا المخرج منها يا رسون الله وقال كتاب الله تعالى ، هيه نبا ما قبلكم ، وخبسر ما بعدكم ، وحكم ما بينكم ، هو الفصل ليس بالهزل ، من تركه من حبار قصمه الله تعالى ، ومن ابتعى الهدى في غيره أضله الله تعالى ، وهن حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم ، وهسو الصسراط المستقيم ، وهو الذي لا تزيغ به الاهواء ، ولا تلتين به الالسنة ، ولا تشبع مسه العلماء ، ولا يخلق على كثرة السرد ، ولا تدقصى عجائبه ، وهو الذي لم تنته ولا تدقصى عجائبه ، وهو الذي لم تنته الجن ال سمعته حتى قالوا ، انا سمعنا قرانا عجبا يهدى الى الرشد فآمنا بسه ،

سن قال به صدق ، ومن عمل به أجلس ، ومل حكم به عدل ، ومل دعا اليه ، هدي الى صراط مستقيم ) •

مالقران اذن حافن بالرمن كله ، ماضيه وما حوى ، ومستقبله بما سيحدث هده مما يحطر على دسان ومنا لا يحسطر . وحاصره دما يعج ويحيش س مشاكس محتلفة ، وقصايا متنوعة ، يقف منها حميعها مونف الطبيب النصوح ، والحكم العدن ، والعائد الامين ، والموحه الرشيد، عيمالح الرعن ، وبحن المشكن ، ويصع الحدود . ويرفع معالم الهدى ، ويثين دواهع الرحمة ، ونوارع الوئام والاخود والتصامن ،

#### اسمىلە :

اسمه القران ، وللقراء في اداء هذه الكلمة طريقان تحقيق الهمرة فيها ، واهمالها منها ، عمدهم من يعراها ( الفران ) بالهمزة ، ومنهم من يقراها ( القران ) فهذا اللفظ اذا همز ـ وهو الاكتر ـ ماحود من قرا بمعنى تللا ، وتنص بعض المعاجم العربية عسلى ان القران مهموزا ماخود من ( قسرا ) المعنى جمع لانه يضم السور ، بعضها الى بعض ، وقد ذهب الى هذا الراي كثير من المفسرين ، وهو فون يرصبح لانقد وبالتالى للبطلان ،

وذلك لان القران سمي قرأنا لاول مرة عي سورة (المرمن) على قوله تعسالي المعالم المعالم وقرآنه وهي السورة المعالمة وقرآنه المعالم المعالمة وقرآنه والمعالمة وقرآنه المعالمة وقرآنه والمعالمة وقرآنه والمعالمة وقرآنه والمعالمة والمعالمة

السور حينئذ

والرأى المنطقى المحتار الذي نرماح الديه هو انه ماخوذ من قرأ بمعنى تلا ، فيكون القرآن هو كتاب الله تعـــالى المداو ٠٠ وعلى هذا قون الشاعر العربي فى مرثية عثمان :

ضحو باشمط عنوان السجود به يقطع الليل تسبيحا وقرآنا

واذا لم يهمز هذا اللفظ فهو من (قرن) بمعنى ضم لضميه السيور والآيات والحروف بعضها الى بعض ، وقيل من الفرائن لان الآيات يصدق بعضها بعضا، ويشابهه ، وقد نسب الى الفراء .

والراى المختبار أن الليفظ مهيموز ويحذف همزه للتخفيف

ويعبر عن القران أيضا باسماء أخرى ك ( الفرةان ) و ( الكتاب ) و (الذكر) وقد تبلغ اسماء القرآن نيفا وتسعيسن اسما ، ولعلماء القرآن ورجان اللغسة فى معانى هذه الاسماء واشتقاقها وتصرفها أبحاث وتأليف

وهذد الاسماء في الغالب ليست الا صفات للتنزيل كالهدى ، والشفاء ، والرحمة ، والموعظة ، والحكمية ، والبركة ٠٠

#### نزولسه:

جاء التعبير بمادة ( نزول القرآن ) وما تصرف منها في الكتاب والسنسة

الثالثة بحسب النرون فلم يكن قد حمع قزل ، وقان صلى الله عليه وسلمم ر أن هذا القرآن انزن على سبعة أحرف )

وشرف الله القرآنبان جعل له ثلاتة تنرلات .

التنسر الاول الى اللسوح المحفوط ويدل عليه قوله تعالى " بل هو قرآن مجيد في لوح محفوظ » وكان ذلك جملة لا مفرقا ، لانه الظاهر من اللفظ عند الاطلاق ، ولا صارف عنه ، ولان اسرار التنجيم لا يعق تحققها في هذا التنزل ٠

التنزل الثانى الى بيت العرة في السماء الدنيا ، ويدن على ذلك قوله تعالى ( في سورة الدخان ) « انسا انزلناه في ليلة مباركة » وفي سيورة القدر « انسا أنزلنساه في ليسلسة القدر وفى سورة البقرة « شهر رمضان الذى انزل فيه القرآن » ·

التنزن الثالث الى العسالم الارضى بواسطة امين الوحي جبريل عليسه السلام ، ينزن به على قلب محمد صلى الله عليه وسلم ، ودليله قوله تعالى « نزل به الروح الامين على قلبك لتكون من المنذرين بلسان عربي مبين » (١) ·

وكيفية أخذ جبرين للقرآن من الله تعالى قضية تناولها كتاب ومفكسرون بالبحث ، ولكن الذي ينبغي التسليم به انها من قضايا الغيب التي لا يعلمها الا الله ، وكل ما قيل من الأراء يعوزه الدليل عن المعموم ، على أن المسدى يهمنا أكثر في موضوع التنزيل هـــو قال تعالى : « وبالحق انزلناه وبالحسق ما نزل به جبريل من رب العالمين هل هو القرآن للفطه ومعداد ١٠ أو هو بمعسساد دون لفظه ۱

الدى لا مجال للشك هيه هو أن ما نرر به خارین علی محمد صلی الله علیسه وسلم هو القرال بلفظه ومعناه ٠

أسا المعسى فأمر لم يرتق اليه شسسك عاقى مند نزن القرآن ، واما اللفسيظ هقد رعم بعض المتقولين المسفيسن ال اللفظ لجبرين وأن الله كأن يوحى اليسه المعنى فقط ، ومنهم من ذهب الى أن جبرين كان يدرن بسعائي القران عسسلي الرسول وهو يفرعها في قالب عربي ، والقولال باطلان ، بن هما سخيفسان لا يقول يهما عاقل منصف ، لانهمـــا بعارصان صريبح الكتساب والسمسة والاحماء ا

فحدرين نزل بالقران لفطأ ومعتلي لا دحر له ولا لمصد في لقط من العاظه. وبذا كان معجرا ، وانما جبرين أوجأه الى محمد ، ومحمد وعاد وحفظه ، تم بييه وهسرد ، وطبقه ونفذه ، وهي القران الكريم نصوص كثيرة على ذلك منها ، « واذا لم تاتهم بأيه قالوا لو اجتبيتها · هُ أَنْمَا أَنْبِعُ مَا يُوحِي أَلِي مُسَنِّ رَبِّي " « وانك لتلقى القران من لدن حكيم عليم» واذا تتلى عليهم اياتنا بينات قال الذين لا يرجون لقامنا ائت بقران غير هذا أو بدله ، قل ما يكون لي ان ابدله من تلقاء نضىي أن أتسيع الا منا يوحى الى أني اخاف أن عصيت ربي عذاب يوم عظيم» · ومشجعة ، وحاذلة لخصومه ومخرية ·

ومرز القران الكريم سنجمأ ومفرقا با هي الماسمات التي تتطلب دلك ، واستعرق ه الدرون مده تنتدي، بمنعثه صبيلي المه عليه وسلم وتابهي بقرب التقاله الى الرفس الأعلى ، وتقدر هذه المبدد منصعة وعشرين عاما ٠

ودلين التنجيم قوله تعالى في سورة الاستراء ، وقرانسا فرقناه لتقراد على الناس على مكث ونزلناه تنزيلا» وقوله ف سورة الفرقان «وقال الذين كفروا لولا نزل عليه القرآن جملسة واحسدة ، كذلك ، لنتبت به فؤادك ، ورتلناه ترتيـــلا ، ولا يأتونك بمثل الاجنناك بالحق واحسن تفسیرا » •

ولدرول القران منحما حكم واسترا يمكن احمالها هدما يلي

1) تنبيت النبي صالى الله علبسه وسلم وتقوية قلبه ، لان مي تجديد الوحي وتكرار برون الامين من قبل الله تعالى على ببيه سرورا يملأ قلب الرسسول ، وبهجة تشرح صدره ، وأنسأ يعمسره بالطمانيد، والاس ١٠ وهي كن نوبة من مرباب التنريل المنحم معجرة حديسدة تفرع ادان المشركين ، وتتحداهم ، وتحمل هي كل كاسة ، وهي كل معنى سرا دقيفاء وحكمة بليعة ، وحجة واعجارا ، ولا ريب ان المعجرة تقوى عرمه ، وتشد ازره ، وتضاعف صبره ، باعتبارها مؤيدة له،

وقد يكون لكشف حال المنافقين ، ورفع الستار عن وجوههم الحقيقية ، ليأخذ الرسول منهم حذره ويعاملهم حسب وضعهم الحقيقى ، وحتى يتوب عن يشاء منهم ان يتوب .

وتجد هدا هى مثل قوله تعالى من سوره البقرد « ومن الناس من يقول امنا بالله وباليوم الأخر وما هم بمؤمنين، يخادعون الله والذين أمنوا وما يضادعون الا انفسهم وما يشعرون » (الأيات) ·

وهذه الآيات وهي ثلاثة عسره اية فضحت المنافقين ، وهتكت استارهم ، وكشفت المرسول سرائرهم ، كما فضحتهم أيات كثيرة من سورة التوبة وسلسور أخرى من القرآن .

ونستشف كن هذا من قوله تعالى فى سيورة الفرقان . « ولا ياتسونك بمثل الا جنناك بالحق واحسن تفسيرا » •

4) الدص والنقرير بان هدا الفران
 كلام حالم و لا يمكن ان يكون لمحمد او
 محلوق احر .

وهنا نلاحط في عمره من الدهسية والاعجاب سمة الاعجار الالهي في هذا التصنيف والتنطيم، وهذا التناسيين والتسلسن ، وهذه الملاءمة التنامليية النامة بين الايات والاحوان ، والدواعي والاحكيام .

ويتصخم سمة الربوبية ، وتبرر أكبر عددما نلاحظ أن مدة التنزيس تجاورت المعترين سنة ، وأن دواعي التنزيس . محتلفة متنوعة ،

وبديهى ال الانفصال الرمان والاختلاف بين تلك الدواعى، يستلرمان عادة التفكك والانحلال ، ولكن ذلك فى كلام المخلوق ١٠٠٠ اما فى كلام المخلوق ١٠٠٠ اما فى كلام المخالق فلا تحد الا الترابط والانسجام ، والوحدة والانتطام ، والترنيب والاتساق نسبحال من قال . « ولو كان من عند فسيحال من قال . « ولو كان من عند في غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا » وقال « قل انزله الذي يعلم السر فى السماوات والارض انه كان غفال من ورحيما » •

# الوحى وكيفيته وانواعه:

ان الحديث عن القرآن الكريسيم يتقاضانا التعرض للوحي ولو بكلمسة قصيرة ، فكن ما يذكر عن القرآن من قريب أو بعيد ، لا يقبله ولا يسلم بسه الا من أمن بالوحي وصدق بالاتصالال الروحية بالملا الاعلى ٠٠ وهو موصوع هام وحطير خاصت غماره عقون عباقرد ومفكرين من سخناد المداهب والاديان ٠٠

واذا كان اعلام الفكر الذين يؤمنون بالسرع يببنون الوحي ويرومه ممكست الوقوع فان العفلية العصرية المتلات بالالحاد والاباحة ، والمرتكسة في حماد المادة ، تستبعد الوحي وتعتبره درعا س الوهم والخرافة ، او ظاهرة مسسن ظواهر الهوس ، وتنظر الى من بومسن به مضرة احتقار وازدراء .

واذا كان هذا الموصوع يتطلب بحتا خاصا وتالميفا منفردا علا أقل م ونحسن نكتب عن القرآن بمناسبة مضي أربعة

عسر قرما على هجرة من نرل عليه ــ ان نلم به ولو المامة خاطفة ·

ولنقف أولا عند السوحي من حيست مدلوله ·

اذا تتبعنا القرآن الكريم وجدنا لفظ الوحى يرد مفيدا لمعان كثيرة منها ( الالهام الفطرى ) يقول الله تعالى ا « وأوحى ربك الى النحل أن اتخذى من الجبال بيوتا ومن الشجر ومما يعرشون» اى الهمها وعلمها تنظيم شئونها على ذلك الوجه العجيب ، والصنعة الدقيقة، التى تحير العقول وتشهد بقدرة الخالق سبحانه وتعالى ومن معانيها (الايماء والاشارة ) يقون الله تعالى في شــان زكرياء عليه السلام « فخرج على قومه من المحراب فاوحى اليهم أن سبحــوا بكرة وعشيا » اى أشار اليهم · ومنها ( الالهام ) الذي يقع في النفس وهــو اخفى من الايمساء يقسول الله تعالى « واوحينا الى أم موسى أن ارضعيه فاذا خفت عليه فالقيه في اليم ولا تخافي ولا تحزني إِنَّا رادوه اليك وجاعلوه من المرسملين ، اي الهمناها · ومنهـــا الوسوسة وهي ذلك يقون الله تعسالي « وان السياطين ليوحون الى اوليانهم ليجادلوكم وان اطعتموهم انكم لمتركون» اي ليوسوسون اليهم ٠

ويرد الوحي في القرآن بمعنى الموحى به وهو القرآن الكريم الذي نزن على محمد صلى الله عليه عليه وسلم كقوله تعالى « أن هو إلا وحي يوحي » (2) .

ويجىء الوحي بمعنى الكتابة والرسالة والكلام الخفى والمكتوب والامر والصوت كما ذكر اللغويون ، وهذا همو المعنى العام للوحي ، أما معناه الخاص فهو اعلام الله تعالى لنبيمه كسل ما اراد اطلاعه عليه من الوان الهداية والمعرفة وهو المراد في قوله تعالى . « انا اوحينا اليك كما أوحينا الى نوح والنبيئين من بعده » •

وعرفه الامام محمد عبده بقوله و ( ان الوحي عرفان يجده الشخص من نفسه مع اليقين بانه من قبل اللسه بواسطة أو بغير واسطة ، والاول بصوت يتمثل لسمعه أو بغير صوت ، ويفرق بينه وبين الالهام ، بأن الالهام وجدان تستقيه النفس وتناسق ما يطلب على غير شعور منها من أين أتى ، وهو أشبه بوجدان الجوع والعطش والحسرن والسرور (3) .

وهذا التعريف يشمس انواع الوحى الثلاثة التى أوردها القرآن الكريسم فى هذه الآية « وما كان لبسر أن يكلمه الله الا وحيا أو من وراء حجساب أو يرسل رسولا فيوحى باذنه ما يشاء انه على حكيم » •

والآية الكريمة تقرر حسورا ثلاثسة للسسوحي

الاولى أن يكون الاتصان بين الله ورسوله وحيا ، أي الفاء المعنى هى القلب ، وهو المعبر عنه بالنفث في الروح بحيث لا يعرف دلالة ما أوحي به الا الرسون وحده ، وفي الحديث أن الرسون

صلى الله عليه وسلم قال (ان روح القدس ، نفث في روحي، ان نفسا لن تموت حتى تستكمل رزقها ، عاتقوا الله واجملوا في الطلب ) .

التاذیه ال یکول الاتصال مین اللسه ورسوله دالکلام من وراء حجاب ، ای ان یسمع الموحی الیه کلام الله من عیر اللید، حیث لا یمکن آن تقع الرؤیسة للبحد المحدود الذی لا یتعامل الا مسع ما هو محدود ، والله تعالی منزد عسل النجمد والحد ، والله تعالی منزد عسل النجمد والحد ، واذا کال هول اللسه لموسی عندم هال ، رب ارنی انظلسر الی البیل ، فان استفر مکانه فسوف ترانی، فلما تجلی ربه للجبل جعله دکا وخسر فلما تجلی ربه للجبل جعله دکا وخسر موسی صعقا ، فلما افاق ، قال سبحانك موسی صعقا ، فلما افاق ، قال سبحانك موسی صعقا ، فلما افاق ، قال سبحانك

ومت هذا الدوع من الوحي ما ودع المرسول ليلة الاسراء والمعراح ولموسى لما سمع الدناء مس وراء السجاد وسجله النرال هي ذوله «قال لأهله امكتوا اني ءانست نارا لعلي آتيكم منها بخير او جذوة من النار لعلكم تصطلون، علما أناها نودني من شاطىء الواد الايمن في البقعة المباركة من السجرة ان يا موسى انى انا الله رب العالمين » •

الصورة التالنة الله يكول الاتصال بواسطة ملك مل عالم الروح يرسله الله اللي ذبيه حاملا اياته وكلماته الميتلقاها منه الذبي وقد روي ان الرسول صلى الله عليه وسلم سئل يوما اكيف يأتيك

الوحي ؟ فقال : (أحيانا ياتيني مئسل صلصلة الحرس ، وهو اشد علي فيقصم على وقد وعيت عده ، ما قال ، وأحيانا يتمتل لمي الملك رجلا فيكلسمني فاعي ما يقول ) قالت عائشة رضي الله عنها الولاد رايته ينزل عليه الوحي في اليوم المدد البرد فيفصم عنه وان جبيسه المنصد عرقا ) .

وهناك طريق احر للوحي عيرهذه الطرق التلاثة وهو ما يراه النبي في مناسه قال رؤيا الاسياء حق ، ومن هذا القبيل ما راه ابراهيم عليه السلام في منامه بشآل ذبح ولده ، وحكاه القرآن الكريم في قوله ، فلما بلغ معه السعي قال يابني اني ارى في المنام اني اذبحك فانظر ماذا ترى ؟ قال يا أبت افعسل ما تؤمر ستجدني ان شاء الله مسسن الصايرين » •

وهى صحيح البخارى عن عادشت رصي الله عنها ادها قالت (وره ما بدىء رسول الله من الوحي الرويا الصالحة هى النوم فكال لا يرى رؤيا الا جاءت فلق الصبح ) .

الوحي من الناحيتين : العلميسه والعقليسة :

دلك هو الوحي وكيفيته وأنواعه الماد الوحي سن الناحيتين العلميسة والعمليه فنوجر القول عنه فيما يلى الماد

ان الذين ينكرون الوحي لا يؤمنون الا بالعق على الطريقة التي يستسيعونها وبالعام المذي تواضعوا عليه في

اصطلاحهم الحديث وهو جملة المعارف التى انتجها دستور البحث الجديد في الوحود وكائناته من جعن الشك أساسا للبحث والاستناد الى القاطع السدي يريده الحس دون سواه ، فهم يضعون الشك مقدمة لكل شيء ويعتمدونسه اساسا للبحث ثام لا يعترفون الا بالحساسيات ، ومن ثم كانوا سجناء المادة لا وجود في نظرهم لمسا وراء جدرانها ، والالهيات والنبوات والوحى وكل ما يدور في هذه الافلاك بعد عندهم من الوهم لا يبوىء من يؤمن به الا في مصاف الخرافيين المتجمدين (4) وظلوا مى سجنهم هذا حتى باغتهم بحقائق ناصعة عندما ظهرت ايسة الارواح في امريكا سنة 1846 وسرت منها الى أوروما كلها واثبت الناس بدليل محسوس وجود عالم روحانى آهل بالعقول الكببرة والافكار الثاقبة ، فتغير رايهم في المسائل الروحانية ، وحييت مسالة الوحى بعد ان كانت في عداد الاضاليل القديمة ، واعاد العلماء البحث فيها على قاعدة العلم التجريبى المقررة على أسلسوب التقليد الديني ، فوصلوا الى نتائسج وان كانت غير ما قرره علماء الاسلام، الا انها خطوة كبيرة في هذا السبيل (5)

ولقد تغير بهذا النظر الجديد موقف العلماء مما وراء المادة ولم يبق الا ضحايا العناد والغطرسة ، وضحايا لكفر والححود ، وصرعى المذاهب المتطرفة في العالم يلجون في الغواية .

ويتنهفون جريا وراء السراب يحسبونه مساء ٠

ولا يتسع المقام لعرض أدلة السوحى الداسة والععلية مع الملاحظة والتعليل، لان ذاك بتطلب مؤلفا خاصا ولكن حسبنا أن نعرصها مجردة ، فعلى من يريسد النوسع والاستفاصة أن يراجعها في مطادها

# ادلة الوحى العلمية:

أن هذه الأدلة تفرب العقل من الوحى وتجعله يؤس بامكان وقوعه ، واستساغة العقل للوحى خطوة ابجابية اولمي عي الموضوع ، فالدليسس الاون التدريسم المغذاطيسى وهو من المقررات العامبة الثابتة كشفه الدكتور الالماني الشهيسر ( مسمير ) في الغرن الثامن عشر وبذل هو واتباعه جهودا كبيرة طوال قسرن كامن من الرمن ، في سبيل اثباته وارساء قواعدد ، ونجموا في ذلك نجاحا باهرا، واعترف العلماء به علميا ، وقد اثبتوا به حتائق تدعو الى الدهشة والاعجاب ٠ وممن نبغوا في هذا العلم واشتهروا بتجارب فيما وراء المادة (جون لوك) و ( جالاد ستون ) و ( بارکس ) و ( هود دسن ) و ( کامیس فلامریون ) و ( ساردون ) و ( فرولبي ) و (**رو**لنر) و عيرهم كتير ٠

#### الدليل العلمي الثاني:

الاختراعات الحديثة ١٠ ان العليم الحديث استطاع أن يخترج عجانب لم

تكل تحطر على بال الاقددين . فلسو بعت احدهم اليوم وراها لاستسد به الذهول وحسب انه في الحلسم لا في اليقطة ، فالطبارة والسيارة والقطار والتلعراف والتيليفون والمكروفول والراديو ، والحاكي ، والتليفزيون ، والمراكب الفضائية المختلفة ، والعفول الالكترونية ٠٠ كل ذلك مخترع حديث وسواسطسة هسند هالمخترع حديث العجيبة امكن للانسان ان يقرب المسافات المائية ويعيش في مختلف ارجاء الدنيا وهو جالس في بيته بين اولاده ، ويكشف عوالم وحقائق وهسو في مختبره ٠٠

فهل يعقل بعد حدوث هذه المخترعات المادبة المدهشة وتحفيقا لما لم بكليل يحلم به احدادا ان يعجر الآله الحو حالق السماوات والارص على الل دوحي الى بعض عباده مما شاء دواسطة أو بعير واسطة عمالي الله على ذلك علوا كديارا

# الدليل الثالث العلمي:

اشرطة التسجيل والاستطوانيات ، انها جامدة جاهلة ، ولكن العلم الحديث استطاع أن يملاها اصواتا وانعاما واغانى وكلاما ، على كيفية تجعلها تنطق بها بدقة واتفان ٠٠٠ وقد كان مما لا يخطر على العقل أن يحتفظ بصوت شخص مده بعد موته ، وأصبح الآن بهذا المختسرع المرا ميسورا بل بديهيا ، فقد يسمع المدا المنين ، كما كان قبل ولادته بعشرات السنين ، كما كان

مما لا يخطر على بال أحد أل تبقى صورة المرء بعد موته بسدين تتكلم وتقوم بأدوار كما لو كال حيا ، واصبح الأن بمخترع (التليفريون) أمرا عاديا بديهيا ،

ابعد هذا يستبعد على الله تعالى حفائق هذه المخترعات كلها – ان يملا بعض نفوس بشرية صافية من خواص عباده بكلام مقدس على وجه يجعل ذلك الكلام منتقشا على قلب رسوله يحكيه بدقة واتقان ؟

تلك بعض الادلة العلمية ولا نسرى ضرورة لايراد الادلة الاخرى لان المقام سيتمدد بها ويتسع ، ولان همنا أيضا الايجار والاكتفاء بما يضىء جوانسب الموصوع لا التفصى والاستقراء (٥) .

اما الوحي من الناحية العقليسة فحسببا مما طفحت به الكتب من الابحاث والاقوال عن هذا الموضوع ان نلاحط ان الوحي الذي ثبت امكان وقوعه قد وقع بالفعن ، واخبر به الصادق المعصوم محمد صلى الله عليه وسلم ، وكسل ما اخبر به الصادق المعصوم حق ثابت لا يتطرق الميه شك .

واي امرىء له مسكة من العقل يشك فى ان هذا الكتاب أوحي الى محمد من الله عندما يعلم انه نشأ أميا لا يقسرا ولا يكتب ، ثم اتى قومه وهم المسلة الفصاحة ، وفرسان البلاغة ، بكتساب معجز ، كل آية منه حجة قاطعة ، وبرهان ساطع ؟

يضاف الى ذلك ان هذا الذى أوحي اليه هذا الكتاب جمعت فى نفسه كسل خلال الخير التى يستحيل أن يتصلور العاقل معها ادعاء أو كذبا أو مبالعة من الصدو والامادة والحلم والصبلر والمروءد والعدل والنزاهة والتواضع والتنجاعة والحياء والجود والرحمة متى كان له من كل هذه الصفات قوة تخر أمامها الجبابرة ، ونور ساطلع مدق نبوته ،

اما من يؤمن بان للعالم خالقا مدبرا، وصانعا حكيما وفاعالا مختارا ، فلا مناص له من الايمان بأن القران كلامه اوحي به الى حاتم انبيانه ، ليهديهام به الى اقوم طريق ، ويكون به اقدوى وافضل مجتمع عرفه التاريخ في مختلف عصدوره .

والمنصفون من ذوى العقول الحدرة من مختلف المذاهب واللازعات يعترفون بمعجزة القرآن الخالدة ويعجبني في هذا المقام قول الفيلسوف الدكتور شبلي شميل

دع من (محمد) في صدى قرآنه ما قدد نحداد للحمدة العابدات انى ، وان اك قدد كفرت بدیند همدل اكفرن بمحكدم الآیدات ومواعظ لمدو آنهدم عملوا بها ما قیدوا العمدران بالعدات من دونده الابطال في كدل الورى من غدات أو حاضدر أو آتى (7)

# أول القرآن واخره نزولا:

اصح الاقوال وارجحها أن أول آيـة ذرلت من القرآن على النبي صلى الله عليه وسلم وهو يتعبد في غار حسراء سكة قوله تعالى « اقرأ باسم ربك الذي خلق ، خلق الإنسان من علىق ، اقرأ وربك الاكرم الذي علم بالقلم ، علم الانسان ما لم يعلم » من سورة العلق، وعل عامشة ام المومنيسن ـ عيما رواه البخاري وعيره ـ انها قالت ( اون ما بدىء به رسول الله صلى الله عليه وسلم من الوحي الزؤيا الصالحية عى النوم ، فكان لا يرى رؤيا الا جاءت ما علق الصبح ) تم حبب اليه الخلاء وكان يحلو بغار حراء فيتحنث فيسسه ( وهو التعبد ) الليالى ذوات العدد قبن أن ينرع الى اهله ويتزود لذلك تم يرجع الى حديجة فيترود لمثلها ، حتى جاءه الحق وهو في غار حراء فجاءه الملك فقال : اقرأ ، قال : ما أنا بقارىء قال : فأخذنى فغطنى حتى بلغ منى الجهد، ثم أرسلني فقال اقرآ ، قلت ما أنا بةارىء ، فأخذنى فغطنى الثانية حـتى بلغ منى الجهد ، تم أرسلنى ، فقال . افرا ، فقلت ما انا بقارىء ، فأخذنى هعطنى الثالثة.ثم أرسلني فقال: « اقرأ باسم ربك ٠٠٠ الأيات ) .

والعبرة الضخمة ، والدرس العظيم الذى تأخذه البشرية من هذه الكلمــة التى بدىء بها الوحي ان المادة الاولى من الدستور الاسلامى تأمر بالقراءة

القراءة \_ الكتابة \_ العلم وفى ذلك عبرة وأية عبرة لاولى الابصار . .

أما اخر ما نزل من القران فهو مثار اختلاف العلماء ، فمن قائل انه خاتمسة سبورد النساء « يستفتونك قل اللسه يفتيكم في الكلالة « وسن قائل انها اية الدين في سبورة البقرة « يا أيها الذين امنوا اذا تداينتم بدين الى أجل مسمى فاكتبوه » • ومن قائل انها قوله تعالى في ال عمرال « فاستجاب لهم ربهسم في ال عمرال « فاستجاب لهم ربهسم الى لا أضيع عمل عامل منكم من نكسس او انثى لا أضيع عمل عامل منكم من نكسس تعالى هي سبوره المادد « واتفوا يوما ترجعون فيه الى الله • • » « « و اتفوا يوما ترجعون فيه الى الله • • » » « « « و اتفوا يوما ترجعون فيه الى الله • • » » « « « و اتفوا يوما ترجعون فيه الى الله • • » » « « « و اتفوا يوما ترجعون فيه الى الله • • » » » « « « و اتفوا يوما ترجعون فيه الى الله • • » » » « « « و اتفوا يوما ترجعون فيه الى الله • • » » » « « « « و اتفوا يوما ترجعون فيه الى الله • • » » » « « « « و اتفوا يوما تربيعون فيه الى الله • • » » » « « « « » » » » « « « » » » « « « « » » » » « « « « « » » » « « « « » » » « « « « » « » » » « « « « » « » « « » « » » « « « « » « » « » « « » « « » « » « « » « » « » « « » « » « » « » « » « » « » « « » « » « » « » « » « » « « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » « » «

والقول الفصل انه لا سبيل الى الفطع باحر اية نرلت من القران وال كان النفس تستريح الى ان احر القراز نرولا فوله تعالى من سوره المانده ، اليوم اكملت لكم دينكم واتممت عليكم تعمتى ورضيت لكم الاسلام دينا ، ن

#### اسباب نزوله:

القران الكريم قسمان قسم انزله الله تعالى غير مرتبط بسبب من الاسباب، بن هو لمحض هداية البشرية الى الحسق وارشادها الى خير الدنيا ، وسعساده الأخرة ، وهذا القسم كثير يدركه المتتبع للقران بالتلاوة والدراسة - وقسم سرن مرتبطا بسبب من الاسباب .

وأسباب النزون هو مانسميه اليوم التنزين ووقفوا المنفي اللعة العصرية بما حون النص من علمها (IO) ·

ملابسات ومناسبات وظروف مختلفة بالنص الادبى الذي ندرسه ·

وسبب النزول اذن هو ما نرلت الآية أو الآيات منحدثة عنه أو مبينة لحكمه أيام وقوعه ، أي أن الآية أو الآيات أنما تنزل لمناسبة من وأقعات حياة الاسلام والمسلمين .

ولمعرفة اسباب النرون اهمية كبيسرة في فهم القران ، وقد قدر القدماء هذه الاهمية ، فكان منهم ملى فلالهمية ، فكان منهم ملى النخون طريسق دوي في فهلم معنى القران (١٨) وقد احطا من رعم انه لا فائدة في معرفلة الاستاب لانها لا تعدو ان تكون جارية محرى التاريخ ،

والطريق الى معرفة اسباب النيزول هو النقل الصحيح لا غير ، ( ولا يحسل العول على اسبساب نيرول الكتاب الا بالرواية والسماع ممل شاهدوا التذريل ووقفوا على الاسبساب وبحتسوا عسس عللها (9) فقد روى الواحدى بسنسده عن ابن عباس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( اتسقوا الحديث الا ما علمتم ، فانه من كذب على متعمدا علي مقعده من المار ، ومن كذب على متعمدا القرال من غير علم فليتبوا مقعده مسن الذرول الا بالرواية والسماع ممن شاهدوا النزول الا بالرواية والسماع ممن شاهدوا على التذريل ووففوا على الاسباب وبحثوا على علمها (10) .

#### زوله على سبعة أحرف:

كتيرا ما سئلت عن هذا الموصيوع صة من طرف الطلبة الوعاة المعنييل رال ، وهو موصوع خطير شائل ، حالت فيه اقلام الفرسيان ميسن الثقافة الاسلامية من مختليف عالمالم ، ومن المحققين الكبار من المحققين الكبار من المحققين الكبار من بنا ، نذكر منهم العلامة أبا شامية محتقى القرن السيابع الهجيرى ، بلاسة الشيخ محمد بخيت من محققى ن الرابع عشر الهجرى ،

ليس لى من الشحاعة والسلط ميدان هاؤلاء السلحون بالنرور الى ميدان هاؤلاء المسلحون باقوى سلاح ، والمتفرغون هذا الكفاح ، فحسين أن اعرض هنا اقوان المحققين ما يسلط على عدوع ولو بصيصا من نور

وى البحارى ومسلم ان عمر بـــ طاب رضي الله عنه يقول (سمعت الم بن حكيم ، بعرا سيورة الفرقان حياة الرسول صلى الله عليه وسلم تمعت لقراءته فاذا هو يقراها على ف كثيرة لم يقرننيها رسول الله صلى عليه وسلم فكنت اساوره في الصلاة ظرته حتى سلم ، ثم لببته بردائي ، فقلت . من اقراك هـــده وره تقال القرانيها رسول الله (ص) له . كذبت فوالله ان رسول الله (ص) له . كذبت فوالله ان رسول الله (ص) لله . كذبت فوالله ان رسول الله (ص) للقرائي هذه السورة التي سمعتك تقرأها.

فقلت یا رسول الله انی سمعت هـــدا يقرا بسورة العزقان على حروف لمسلم تدرابيها ، وانت اقرانيي سيورة الدرقان صال رسول الله (ص) ارسله يا عمدر اعرا يا هسام ، فقرا هذه القراءة النه سمعته يقراها ٠ فان رسول الله (ص، هكدا ، ذرلت تم قال رسبول الله رص) ال هذا القرال المزل على سبعة احرف ) 🕙 والاحرف حمع حرف وهو يطلبق في اللغة على معان كنيره ذكرها صباحب الداموس ، والحرف أذن من قبين المشترك اللفظى ( والمشترك اللفظى يسراد سسه احد معاذبه التي تعديها الفرائن وتناسب المقام ، وانسب المعاسى ـ التي ذكرها اللعوبون \_ دالمفام هذا الوجهه فيكون المراد بقوله صلى الله عليه وسلم (اذرن القران على سبعة أحرف ) على سبعة اوجه ودو مظهر من مظاهر رحمة الله تعالى ودخفيهه على عباده ، وتيسيسره الكنابه خنى كافة الشلعوب الاسلامية مس کن جین وقبین ۰

والوجوه السبعة على ماذكرالاسام، ابو الفضل الرازى في (اللوائح) وهي كما يسلى .

الكلام لا يحرج عن سنعة أحرف في الاختلاف

- احتلاف الاسماء من إفراد ، وتنذية ،
   وحمع ، وتذكير ، وتانيث .
- 2) اختلاف تصریف الاهعال من ماض ومضارع وامر <sup>۱</sup>
  - ٤) اختلاف وجوه الاعراب

- 4) الاختلاف بالنقص والزيادة ٠
- 5) الاختلاف بالتقديم والتأخير
  - 6) الاختلاف بالابدال ٠

7) احتلاف اللعات (يريد اللهجات) كالفتح والامالة ، والتفخيم ، والترقيق، والاطهار والادغام ، الى عير ذلك ، وقد متى المعلماء لهذه السدعة حسب ترتيبها دالامتلة التالية

فللاول بقوله تعالى « والذين هم لاماناتهم وعهدهم راعسون » فرىء ( لاماناتهم ) ( وأمانتهم ) بالجمسع والافراد ·

وللثانى بقوله تعالى « فقالوا ربنا باعد بين اسفارنا » قدىء (ربندا ) بالذعب على انه منادى ، وقرىء (ربنا بعد ) بالرفع على انه مبتدا وبتشديد عين بعد على انه ماض مضعف العيس والحملة الفعلية حبر ·

وللثالث بترله تعالى « ولا يضار كاتب ولا شهيد » قرىء بفتح الراء على ان لا ناهية والفعل مجزوم وانما فتحت الراء للادغام ، وقرىء بالضم على ان ( لا ) دافية فالفعل مرفوع ·

والرابع بقوله تعالى . « وما خلق الذكر والانثى » قرىء هكذا بريسادة ( ما خلق ) وقرىء بنقصها ( والذكر والانثى ) •

وللخامس بقوله تعالى : « وجساءت سكرة الموت بالحق » قرىء هكذا وقرىء ( وجاءت سكرة الحق بالموت )

وللسادس بقوله تعالى « وانظر الى العظام كيف ننشرها » قرىء ( ننشرها بالزاي ) و ( ننشرها ) بالراء •

وللسابع بقوله تعالى « وهل اتساك حديث موسى » تقرأ بالفتع والامالية ( عى أتى ب ولفظ به موسى ) (11) .

وتلك هي الوجود السبعة التي نسزن عليها القران · وللمحققين كلام طويس في الموضوع (كما قدمنا) ، وما ذكرناه عنهم هو الخلاصة المختارة ·

# كتَّاب الـوحى:

اتخذ الرسون صلى الله عليه وسلم كتابا يسجلون ما ينرن من القرآن وهم فضلاء الصحابة اشهرهم الخلفساء الاربعة (ابو بكر، وعمر، وعثمان، وعلي) فكانوا يحفظونه في الصدور كما يحفظونه في السطور، ولم يكن الورق معروفا في عهدهم فكانوا يكتبونه على ما اتفق لهم من الجلود، وجريد النخل، وصفيح الحجارة، وعريض العظام،

#### القرآن مكى ومدنى:

لعلماء القران في معنى المكى والمدنى كلام طويل ، وأهم ما يجدر بنا ذكره هو ان المكى ما نزل قبل الهجرة النبوية الى المدينة ولو نزل بغير مكة ، والمسدنى ما نزل بعد الهجرة وان نزل بمكة ، وهذا ما ذهب اليه المحققون من العلماء ، وهو أضبط في التقسيم ، وأحصر ، بحيث لا يرد عليه اعتراض ولا ترتقى اليسه شيهة ،

ويبتدىء الدور المكى من (17) رمصان سنة 41 من ميلاد الرسول صلى اللسه عليه وسلم الى سنة 54 من ميسسلاده ايضا وأما الدور المدنى فينتهى بوفاة الرسبول ، ونسبة المدنى الى المكى كسبة <u>11</u> نسبة كلية · · والطريق الى معرفة المكى والمدنى من القران فمسرده الى السماع عن الصحابة والتابعين . اذ لم يرد عن الرسول صلى الله عليه وسدام بيان لملمكي والمدنى ، لان المسلمين لم يكونوا في عهده بحاجة الى هــذا البيان ، حيث كانوا يعيشون بأنفسهم الوحى والتنريل ، ويعينون مكانـــه وزمانه ٠ قال عبد الله بن مسعود رضي الله عنه: ( والله الذي لا اله غيرد ، ما نزلت سورة من كتاب الله الا وأنا اعلم أبن فزلت ؟ ولا فزلت أية من كتاب الله الا وأنا أعلم فيما نزلت " ولمو أعلم أن أحدا أعلم منى بكتاب الله تبلغه الابس اركبت اليه ) •

ولكن هذا لا يمنع من معرفة المكيى والمددى ببعض الضوابط والعلمات ، فقد قالوا \_ مثلا \_

ان كل سلورة فيها لفظ (كلا) أو فيها سحدد فهي مكية ، وكل سلورة فيها فصل الانبياء والامم السابقة فهي مكية سلوى البقرة أيضا ، وكل سلورة فيها قصة أدم وابليس فهي مكية سلوى البقرة أيضا ،

وقالوا فى معرفة المدنى كل سبورة فيها اذن فيها الحدود والفرائض ، أو فيها اذن بالجهاد ، وبيان لاحكاه ، فهي مدنية ،

وهي بعص الصوابط والعلامات الكثيرة التى يهتدى بها الى المكى والمدنى ، ومن اراد استيفاء القول فيها فعليه بمظانها في ابحاث القران ، وهي كثيرة ·

#### جمعه وتدوینه:

حمع القران في الصدور ، وانتقش في القلوب الواعية عدما كان يدسرن منحما ، فقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يأمر الصحابة بوضع كل اية في موضعها ، فيقول لهم مثلا (ضعوها قدل اية كذا ، او بعد أية كذا ، حتى تتسلم السورة ) ويعرضها على جبريل عليه السلام فيعارضه بها ، ثم يعرضها الرسول بعد ذلك على أصحابه ، وكسان جبريل يعارضه بالقرآن في كل عام مرة حتى عام الوداع فعارضه به مرتين .

ويتصح من هذا ان ترتيب الآيسات هي سورها كان بتوجيه من الرسون عن جبرين عن ربه ·

وانتقل الرسول الى الرفيق الاعلى والقران لم يجمع فى مصحف واحد ، وان كان كتّاب الوحي قد دودوه مفرقا فى الرقاع والالواح والعظام ، كما تقدم انفسا ،

وكان جماعة من الصحابة قد حفظوه على طهر ذلب في عهد النبي ، وقد نظم بعض العلماء اسماء عشرة منهم فقان

لقد حفظ القرآن في عهد أحمد علي ، وعثمان ، وزيد بن ثابت

أبي ، أبو ريد ، معاذ ، وحسالد تميم، أبو الدرداء، وأدن لصامت

ونأى حلافة الصديق بعد وفاة الرسول (ص) وقعت حروب أهل الردة التي منها غروه اليمامة ، وكان أكثر المحاربيان فيها من الصحابة ومن حفظة القسران فقتى في هذه الغروة كثير من الحفطة ، وحيف على القرال من الصياع ، فأشار عمر بن الحطاب على آبي بكر الصديق بحمع القرآن في مصحف ختسسة أن بذهب بذهاب الحفظة ، فتوذف في باديء الامر ، فلم يرن به عمر حتى اقتبع بسداد الراي وصواب الفكر فدعا زيد يسن ذاب ، لابه كال الرم الصحابة لمحسلس الدرسول ومن احفظهم للقران ، فكلفه يجمعه ، عجسة كس الصبيحف ، في مصحف وأكده عير مرتب السنسور ، واحتفظ أبو بكر بتلك الصاحف الى أن ثوفي ، فانتقل الى عمر بن الخطاب تم جمعها عدد بدته حفصة ٠٠٠

وفى عهد عتمال رصدي الله عده ادتشر المسلمول فى الافاق ، واحتلط العرب بالعجم ، وكتر قراء الفرال فى محتلف الاقاليم الذي فتحها المسلمول ، واحتلف لهجاتهم حتى صدار بعصهم يحطىء الاحفى قراءته ، او يقول قراءتي حدر مبل قراءتك ، فاشدار حذيفة بن اليمان على عثمان عدد مشورته ، وأمر باستحضار الصحف ، ووكل الى ريد بن ثابت وجماعة ممسن اشتهروا بالحفظ والصبط والدقسة

فحمعود ، ونسخوا منه صورة رتبسوا سورها على الذى نقراد الآن ،وكتبسوا س هذه الصورة حمس نسح . است ني عتمال واحدة بالمدينة ، وبعث باربعسه الى مكة ، والكوفة ، والبصرة ، والشام، وهذا هو المشهور ، خلافا لمل راى الها اربعسة ،

ومما نقدم عرضه ـ من طروف التذريب، وعداية الصحابة بالقران حفظا ، وههما وكتابة . \_ تتحلى لدا أصالة الفرال وصحة اصوصه ، تلك الميرد التى انفرد بها هذا الكتاب دون غيرد من الكتب السماوية الاحرى ، وهي ميزة سجلها كبير من الكناب العربيين باعجاب ، حيب فالوا ( أن لاصالة بص القبران مكادة مدورده بين كتب الوحي لا ينازعه فيها العهد الفديم ولا الحديد ) (12) .

# القرآن آيات وسور:

نطلق الآية في اللعة ودراد بها عدد معان

( المعجره ) قال الله تعالى سل بنى اسرائيل كم أتيناهم من آية بيئة ، • ( العلامة ) قال الله تعالى ان آبة ملكه أن يأتيكم التابوت فيه سكينة من ربكم » •

( العبرد ) قال الله تعالى ، ان في قلك لآية ٠٠٠ ،، ٠

ر الامر العديب ) قال الله تعالى « وجعلنا ابن مريم وأمه آية » •

( البرمان والدليل ) قال الله تعالى « ومن اياته خلق السماوات والارض » •

( الجماعة ) ومنه قول الشاعر خرجنا من النقيبيين لا حي مثلنا بأياتنيا برحى اللقياح المطاعلا

اي خرجنا ( بحماعتنا ) سلوق سوق اللوق وصعارها ·

والاية من القران حماعة من الحروب والعصير ، الخ مكنفة بتراتيب حاصة وصور مستقله واما ان تسمى بالمعنى البشر فاعجرته والمناسبة بين المعنى والمعانى اللغوية المنكبورد اياتها ، من سوره واضحة ، فالآية الفرادية معجرد وعلامة والنحل ، والكهف ، على صدق من جاء بها ، وعبرة لن اراب ومحسد ، الخ ، ومحسد ، الخ ، العجيبة ( سموها واعجارها واترها والدن اياتها كسورة وحلاوتها ) ، وفيها ايصا معنى الجماعة اوادن اياتها كسورة وعافر ، وفصلت ،

اما السورة فلاهس اللعة والتفسيسر كلام طويل في اصلها واستداقها ومعناها. وبعصهم درك همرها. وبعصهم درك همرها. ويرجح انها من أصل سامي ، اشتسرك فيها العرب وغيرهم (13) · وقيل انها من أصل (صورت) السرياني تسربت الى العرب الحجازييل عن طريسق الى العرب الحجازييل عن طريسق ولا تزال الى اليوم عندهم تدل عسلى الوحي المنزل المجهور به · وقد افاض العلمساء في هسذد المباحث حستى المستشرقون (15) ·

وفى لمسان العرب ، السورة هي كل منزلة من البناء ، ومنه سور القران

الكريم لانها مدزلة مقطوعة بعد منرلية مقطوعة عن الاخرى ·

ولكن سورة من القدرآن اسم خاص بها ، فهي اما أن تسمى بأول كلمة فيها مثل سورد طه ، ويس ، والصافات ، و صن ، والفجر ، والضحى ، والشمس. والليل ، والتيل ، والقارعة ، والعاديات. والعصدر ، الغ •

واسا ان تسمى باسم شيء أو لفسط له دكر وارد في اثناء السورة بعد أوائن اياتها ، مين سوره ، البقرة ، والنساء ، والنحل ، والكهف ، ومريم ، وابراهيم ، ومحسد ، الخ .

واما أن تسمى بلفظ له منطوق في أولد اياتها كسورة الاسراء ، والانفار، وعافر ، وفصلت ، وفاطر ، الخ ٠٠٠

واما ان تسمى بمعنى خاص ملحوط عيها من عير ان يكون له ملفوط مذكور في اياتها ، من سورة الفاتحة ، سميت بذلك لانها أون الكتاب وفاتحته ، وسورة الاخلاص لانها في جملتها داعية السي الاخلاص لله وحده لا شريك له ـ وليس في القرآن غير هاتين السورتين شيء أخر من السور بمعنى ملحوظ لا بلفط مله ـ وظ

واما أن تسمى باسماء مواضيعها كسورة الطلاق، والتحريم، ونحو ذلك ٠٠ اما معانى فواتح السور القرانية ففد فين فيها كلام طوين ، وما يزال المجسار واسعا امام المفكرين والباحثين من جميع نما العالم الكيمياني المصرى الدكتور رساد خليفة الذي يعيش في أمريكا فان له رايا جديدا في هذه الحروف توصس البه بعد تجربة طويلة مثيرة ، استحدم هنها العقبور الالكترونسية ، وهي اور دجربة من دوعها وتعد جرينة في محاولة نعسير هذه الحروف .

وقد قام الدكتور رشاد بتسجيل نتائج ابحاله في مكتبة الكونجرس الامريكي تحب رقم ( 27380 ) ، وكان من اهلم اعراضه في هذه المحاولة الفذة أن يطلع العالم الغربي على نتائج ابحانه الستى اكدب معجره الفران الكريم .

ولعد سن الدكتور رشاد بعد الدهانه من هذه التجربة عما اذا كان قد وجد: نفسيرا لمفواتح السور فقان

(العمليات الحسابية التي قام بها العفى الالكتروني خلال ثلاث سنوات قد الثبتت ان القرآن الكريم قد وضع للناس طبقا لحساب غاية في الدقة والتعقيد ، بحيث يستحيل ان يكون من صنع البشر · كما ثبت ان كسل حسرف من الحروف الابجدية في كلماته قد تم اختيار زمانه طبقا لعسدد من القواعد الحسابيسة المتداخلة · وان القرآن كتاب احكمت اياته شم فصلت من لدن حكيسم خبير ) · (20)

ودلت عملية الاحصاء الاليكترونيــة ان استهلال (سورة بحروف معينة يقابله دائما تفوق حسابى لمعدل توارد وتكرا

النحر والمذاهب ولاهمية الموصسوع للحظ أن من العلماء من رأى أن بعيض لفواتح رمز لاسماء الله تعالى ، ومنهم من قال انها للدلالة على أن القرآن مؤلف مي دام الحروف (الم) (حم) (يس) ر ي و و ص ) الدي عرفها العرب ، ومع ذلك هود عجروا عن الاتيان بأقصر سيورة سنه و بهذا الراى أخذ المبرد وتبعه كتير س العلماء (10) ، كما أحذ به العسراء يصا (17) . وقال الكلبي الها قسم . ريرى ابن قتيبة عى ذلك أن يكون اللـــه قسم بالمحروف المقطعة كلها ، واقتصىر على دئو بعصها من دكر جميعها ، وهدي بريد جديع الحروف المقطعه كما يعول الفاس تعلمت البابات وهسو لا يريد تعلم هذه الحروف الاربعة فقسط ون غيرها • وتقول ( فسرات الحمد ) وتريد الفاتحة (١٨) • وتناول ابن ابي الاصبع فواتح السور بالتحليل والتفسير راتى بالعجب العجاب ، حيث بحثها بعق الفلكي الريساضي ، فبيسن عددهسا ، واقسامها ، وأصولها من الحروف . رينتهي (الدكتور حفني محمد شرف ) مى تعليق له على راي هذا النابغــة · ان بعص الفواتح بسورها وحروفها والعدد الذي يحصها مشيره الى الصانع والمصنوعات من جميع أحوال الدنيا والأخره وعوالمها وكل موجود فيهمسا الأن وما وجد من قديم الزمان وما يوجد بعد هناء الاكوان (19) • وتوصيح ذلك كله لا يسعه المقام ٠

هذه الحروف في نفس السورة ) فحرف ( الصاد ) مثلاً متفوق حسابيا في سورة ( ص ) وحرف ( القاف ) متفوق حسابيا في سورة ( ق ) وحرف ( النون ) متفوق حسابيا في سورة ( القلم ) وهي ( ن والقلم وما يسطرون ) \*

ويطول بنا المقال اذا نحن تتبعنا السور المبدوءة بحرف والمبدوءة باكثر من حرف (الم) (المر) (يس) (حم) الخ فيكفى ان نلاحظ ان العقال الالكتروني اثبت ان الاحرف في هاذه الفاتحة (كهيعص) التي بدأت بها سورة مريم تتفوق فيها الاحرف (ك مدين عيرها مع مريم القرآن المختلفة في سور المقرآن المختلفة في سور القرآن المختلفة في سور المقرآن المختلفة في المؤلفة في سور المؤلفة في المؤل

# عناية المسلمين بالقرآن:

لم يعرف التاريخ في مختلف عصوره المة في العالم عنيت بكتاب سماوي او ارضي كالامة الاسلامية ، ولا سبما في العهود الاولى ، ولم يعرف التاريخ في مختلف عصوره كتابا سماويا او ارضيا احيط بسياج من الرعاية والتقديس بمثل ما احيط به القرآن الكريم .

فقد كانت تنزل الآية أو الآيات فيحفظها النبى ثم يتلوها عند نزولها على المحيطين به ، ثم يأمر عشارة بتدوينها ، فلما جمع القرآن وارسلت منه مصاحف الى مكة والكوفة والبصرة والشام (21) أقبل المسلمون في ظما وتلهف على تلك المصاحف ينسخون عنها مصاحفهم ، وقد كتب عبد العزيز بسن

مروان ( آمير مصر ) مصحفا بالمغ في ضبطه ، وأعلن ان من وجد فيه خطا كان له فرس وثلاثون دينارا ، فوجد فيه احد القراء كلمة ( نجعة ) مكان (بعجة) فيان الجائرة (22) .

اما تعلق السلف بالقران وشسده حرصهم على حفظه وتلاوته واستظهاره واستماعه ، فشيء يكاد لا يرتقى البه الخيال ، قال الامام الشافعي رصبي الله عنه ( رأيت سفيان بن عيينة فائما على باب كتاب فقلت له ما تصنع هنا ، قال ، أحب أن أسمع كلام ربى من فم هذا الغالم ) ،

وبلغ تعلق المسلمين بالقرآن وعنايتهم به فى مختلف العصور أقصى الحدود ، فلم يكتفوا بحفظه وههمه والكشف عما فيه من علوم ومعارف وأسرار ، وأحصاء كلماته وحروفه ، بل أحصوا أيضسا المرار التى ورد فيها كل حرف من أحرف الهجاء ، ونحن نورد ذلك فيما يسلى ، ليعتبر أبناؤنا وبناتنا الذين لا يعرفون حتى عدد سور القرآن الكريم وأجزاءه

| 73440  | الكلمات |
|--------|---------|
| 722332 | العروف  |
| 40792  | الالفات |
| 1140   | الباءات |
| 1299   | التاءات |
| 1291   | الثاءات |
| 3293   | الجيمات |
| 1179   | العاءات |
| 2419   | الغاءات |

| الن     | 4399   | الدالات |
|---------|--------|---------|
| لك      | 4840   | الذالات |
| اخ      | 10903  | الراءات |
| وا      | 9583   | الزايات |
| باا     | 4591   | السينات |
| کٹ      | 25133  | الشينات |
| يد      | 1284   | الصادات |
| وا      | 1200   | الضادات |
| طا      | 840    | الطاءات |
| وت      | 9320   | الظاءات |
| وا،     | 1020   | العينات |
|         | 7499   | الغينات |
| Цļ      | 2500   | الفاءات |
| <br>i " | 5230   | القافات |
| ″<br>هر | 22000  | الكافات |
| الد     | 14591  | اللامات |
| والأ    | 205610 | الميمات |
| نتر     | 2036   | النونات |
| و ده    | 13700  | الواوات |
|         |        |         |

700

502

ترجمة القرآن:

الهاءات

الياءات

اشتد الجدل ، وكثر النقاش بين أهل العلم قديما وحديثا حول ترجمة القرآن الى اللغات الاحنبية ، فذهب جمع منهم الى التحريم محتجين بأن ذلك بدعسة يترتب عليها ضرر كبير ، اذ ان ذلك يؤدى الى ترك المسلمين لله من غيلسر العرب لله تعلم اللغة العربية ، ويقتصرون في تعلم القرآن على الترجمة ، وهسذا سيفضى حتما الى الاختلاف فيه ، لان

الترجمات قد لا تتفق ، فيحدث بذلك للمسلمين ما حدث لبنى اسرائيل مسن اختسلاف نسخ التوراة السامرية والعبرانية والسريانية واليونانية ، بالاضافة الى ان معانى القرآن الكريم كثيرة عميقة ، فيتعذر على المترجم أن يحيط بها حتى يترجمها ترجمة دقيقة وافية تتسم بسمة القرآن ، وتحمسل طابعه في اعجازه اللفظى والمعنوى ، وتعوص في اعجازه اللفظى والمعنوى ، وتعوص في اعماقه ، لتصور دقايقه واسرارد ، وقد قالوا .

ان اشهر وادق تزجمة للقران في اللغة الفرنسية ترجمت فيها هذه الآية « أحل لكم ليلة الصيام الرفث الى نسائكم هن لباس لكم وانتم لباس لهن » فكانت الترجمة هكذا . ( هن بنطلونات لكسم وانتم بنطلونات لهن ) وكيف يمكن ان نترجم هذه الكنايات الدقيقة بشسرح وبسط ، تؤدى فيه الكلمة الواحدة بجمل طويلة (24) وامثال هذه الكنايات وجهم من وجوه اعجاز القرآن للغات العالم

وذهب آخرون الى جواز ترجمسة القرآن ، بل دعوا الى ذلك فى حست وترغيب ، فمنهم الامام أبو حنيفة الذى يقول بترجمة القرآن وبصحة الصلاة بالترجمة ، وعلى هذا الدرب سار كافة الحنفية ، ومنهم الامام الشاطبى الذى استدل فى الموافقات على جواز الترجمة بالقياس على ما أجمعت عليه الامة من تفسيره للعامة ، ومنهم الامام البخارى

الذى استدل فى صحيحه على جسواز ترجمة القرآن الى لغات الاعاجم بالقياس على ما كان من ترجسة التوراة الى العربية بحضرة الرسول صلى الله عليه وسلم . (25)

هذا موقف القدماء من ترجمة القرآن، فما هو موقف العلماء المعاصرين منها

لقد ثارت مناقشات حادة منذ ما يقرب من نصف قرن بين علماء الازهر . واحتدمت بينهم معركة جدلية عنيفة كالسلاح فيها العقل والقلم واللسان . وانتهت بأن قررت مشيخة الازهر ترجمة تفسير القرآن ، وتألفت لجنة من كبار العلماء ورجال من وزارة المعارف المصرية لوضع تفسير عربى دقيق . ووصعت دستورا تسير عليه لتحقيق هذا العمل الضخم الجليل ، وبعثث به هذا العمل الضخم الجليل ، وبعثث به في أرجاء العالم الاستور (27) ، وقد بأرائهم في هذا الدستور (27) ، وقد نشرت مجلة الازهر هذا الدستسور وقواعده في عددها ( 648 ـ 649 ) ،

والراي الصحيح الذي يركن اليه النفس العقل ويستسغيه ، وترتاح اليه النفس وتطمئن اليه ، وتقتضيه الدعوة الاسلامية بطبعها العالمي ، هو جواز ترجمية القرآن بلوجوبها الضروري الاكيد . لما يترتب على ذلك من فائدة تختفي بجانبها المضرة ولكن بشروط لابد من ترفرها في المترجم ، وهذه اهمها :

- أن يكون على دراية تامة، ومعرفة مستبحرة باللغة السيتى يترجم اليها ·

- أن يكون عليما بدقائق العربيية وأسرارها من نحو وصرف واشتقاق وبلاغية .

- وان يكون واسع الافق باسباب الدزور مع تمكنه من اللغاة الاجنبية من حيث احوالها وقواعدها واساليبها والفاظها وادابها ، حتى تتهيأ للله المكانيات الترجمة المنشودة .

بن هناك من رجال العلم في العصر الحاضر من افتى بجواز ترجمة القران الكريم مطلقا ولو كانب الترجمة مقتصرة على بيان أصن المعنى المدلول عليب بالصراحة ، أو بالظاهر للجملية المترجمة ، ولو خلت من بيان النفائي والمعانى التي لا يتفطن لها الا مهسرة العلماء .

ومس ارتاوا هذا الراي العالم المغربي الاستاذ محمد بن الحسن الحجوي ، من علماء العصر الحديث ويقسول بالخصوص .

( ان ترجمته من الامور المرغسوب فيها ، وانها من هروض الكفاية التى يجب على الامة القيام بها ، فاذا قسام بها البعض سقط عن الباقين القيام بها . ولم يكن عليهم حرج ، وان لم يقم بهسا احد أثم الكل ) (30) .

وبالرغم من الصعوبات الكثيسرة المتنوعة التى تواجه من يتصدى لترجمة القرآن ويمارسها ، فقد ترجم الى عدة لغات شرقية وغربية تجاوزت أربعيسن ترجمسة ٠٠

وفد دحل القران الكريم الى أوروبا عن طريق الاددلس (اسبانيا) وأون ترجمة له هي التي ترجمها العلامسة ( روبرت كنت ) الى اللغة اللاتينيـــة ( لمغة العلم والادب انذاك في أوروبــا سنة 1143 ) واستعان على ترجمتــه بعالمين عربيين هما بطرس الطليطلي ، وسمعان المالطي ، ولكن الكنيسة ورجال الحكم لم يسمحوا للقراء باقتنائه ومداولته الامصحوبا بالردود عليه ١ (31) واصدر (هنكلمان) ترجمة سنة 1594 ، ثم جاءت على الاثر سنة 1598 طبعسة ( مراتشی ) مصحوبة بالردود ، وبعد هذا أخذ القرآن في الظهور مترجما الى اللغات الاوروبية الحديثة ( انجليزية ، وفرنسيـة ، والمانيـة ، وايطاليـــة ، وهولندية ، وروسية ، حستى لا تخلسو الآن لمنة من ترجمة أو ترجمات للقرآن (32)

ومن أقدم هذه الترجمات ترجمية (سالى) الى الانجايزية سنية 1734، ثم ترجمها القاديانية والاحمدية اللاهورية فى القرن العشرين باللغة الانجليزية من التراجم الحديثة للقرآن ترجمة

ومن التراجم الحديثة للقرآن ترجمة الطالية لبوللي (ميلانو 1929 وأخسرى باللغة التشيكية ) ١٠ رنكيل 1934 وثالثة

باللغة الانجليزية ( مولاي شير عسلى بباكستان 1955 ) .

وينبعى بعد هذا العرض الوجيـــز لتراجم القرآن ألا ننسى أن نلاحـــظ ملاحظتين

الاولى \_ ان ترجمة القرآن في بداية الامر لم تكن الا لملرد والتمكن من الطعن فيه ، فان أعداء الاسلام الكثيرين جندوا وما يزالون يجندون عقولهم واقلامهـم لحاربة الاسلام والطعن في دستوره وامامي الآن عشرات من الكتب والابحاث والدراسات التي تفيض سما وحقدا على القرآن ، كتبها أمثال ( ادوارد فرمان ) و ( ارثر جيفري) و ( ارنولد توينبي ) و ( ارنولد توينبي ) .

الثانية - ان بعض التراجم - المذكورة وغير المذكورة - بعيدة عن المسروح العلمية التى يجب أن يتسم بها الباحث وخادم الحقيقة ، فكانت مشوهـــة بالتحريف والتزييف .

#### محتويات القرآن:

من تتبع القرآن الكريم بتأمل ووعي، وجده كتاب البشرية جمعاء في مختلف الامكنة والازمنة ، في حالها العاجل ، ومصيرها الآجل ، في حضارتها وبداوتها، في قصورها وخيامها ، ويحتوى من الآيات ما يفتح العيون ، ويقرع الآذان، ويهز المشاعر ، ويوقظ القلوب ، ويحيى الضمائر ، ويشرح الصدور ، ويهذب النفوس ، ويلقع العقول ، ويسرقي

المدارك ، ويجلو الصدا عن الارواح ، ويضمن العزة والكرامة ، ويقى مسن التردى والضياع · غير انه يمكن حصر محتوياته في ثلاثة اصول اساسيسة ، تتفرع عليها سائر الاغراض والمقاصد الاخرى :

1) العقائد وما يتعلق بها من أصول الدين كالايمان بالله ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر ، والجنسة ، والنار ، والحسراط ، والميزان ، والحشر ، والنشر ، والثواب ، والعقاب ، وقد جاء ذلك كلسه في أسلسوب محكم وآيات مفصلات ،

2) الشرائع وكل ما يتعلق بافعسان الجوارح من الاوامر والنواهي ، وهما قسمان : العبادات والمعاملات ، فالاولى هي التي تتعلق بصلة العبد بربه ، وأما الثانية فهي التي تتعلق بصلة العباد والافراد بعضهم ببعض ، وكلا القسمين معروض في مختلف السور القرآنية ، معروض في مختلف السور القرآنية ، وأيات بينات ،

(3) الغضائل الخلقيسة والأداب الاجتماعية، التي بها تسمو الارواح ، وتتهذب النفوس ، وتستقيم الطباع ، وتحسن الشمائل والخلال ، فتنتظلم المجتمعات البشرية ، ويسودها التفاهم، والحبة ، والعدل ، والجمال .

وقد فصل ذلك كله في أيات بينات وهي قراءات (أبو كانت منطلق علماء الاخلاق في أبحاثهم شيخ الرواة المعروة وكتبهم وأعمالهم ٠٠ كما كانت أيات والكسائي ، وعاصم المقائد والشرائع أرضية لكل أعمالهم كثير ، ونافسع ٠

الفكرية ، وثمارهم العقلية ، التى تزخر بها المكتبات الغنية في مختلف آنحاء العالمة .

وقد أقر مؤتمر المستشرقين المنعقد بأكسفورد سنة 1347 ه النظم القرآنية وهي كما يلى · (33)

ومن تأملها وجدها ترجع الى الاصول الاساسية المذكورة ·

# قراءات القرآن:

القراءات جمع قراءة وهي الطريقة التي يتلى عليها القرآن وينطق بالفاظه، مخففة ، أو مشددة ممالة ، أو مشمومة، ممدودة ، أو مقصورة ·

ولابد في القراءة مسن التلقي والسماع ٠٠

والقراءات على نوعين: I مقبولة ، وهي التى ثبتت بالاجماع والتواتـــر ووافقت رسم المصاحف العثمانيــة ، ومنها القراءات السبع الصحيحـة ــ، وهي قراءات (أبو عمرو بن سليمان) شيخ الرواة المعروف بحفص ، وحمزة، والكسائى ، وعاصم ، وابن عامر ، وابن كثير ، ونافـــع .

وقراءات هؤلاء السبعة هي المتفق عليها اجماعا ولكل منهم سنــد في روايته وطريق في الرواية عنه ، وكسل ذلك محفوظ مثبت في كتب هذا العلهم ( فن القراءات ) •

وقد يضاف الى هذه القراءات ثلاث فتصبح عشرا وهي رواية أبي جعفر يزيد بن القعقاع المدنى ، ويعقوب بــن اسحاق الحضرمي ، وخلف بن هشام بن ثعلب ٠٠ وقراءة هؤلاء صحيحة متواترة اينيا (34) •

# التفسير والمفسرون:

التفسير هو الايصاح والتبيين ومنه قرله تعالى · « ولا يأتونك بمثـل الا جئناك بالحق وأحسن تفسيرا » ويطلق على الكتب التي تشرح كتبا اخسرى ( كشروح كتب ارسطو \_ مثلا \_ الستى ترجمت الى العربية •

الذى يوضح كتاب الله ، ويبين معانيه ، ويستخرج احكامه ، وحكمه ٠٠٠ والتأويل مرادف للتفسير في اشهــر معانيه اللغوية يقال ١ اول الكلام تأويلا، وتأوله : تدبره وقدره وفسره ومنه قوله تعالى : « فاما الذين في قلويهم زيسغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنــة وابتغاء تاويله ، وما يعلم تاويله الا الله» ويرى الماتريدي ان التفسير مبايـــن للتأويل : فالتفسير هو القطع بأن مراد الله تعالى من الآية كذا ، والتأويـــل

ترجيع أحد المحتملات بدون قطع، والذي يبدو ان التفسير للالفاظ ، والتاويسس للمعانى البعيدة المستنبطة وهناك أقوال كتيرة في الموضوع يراجعها في مظانها من يريد التوسيع ٠ (36)

والتفسير على نوعين تفسير جاف عقيم هامشى لا يتجاوز شرح الالفاظ واعراب الجمل وبيان ما يحتويه نظله القرآن من صور البلاغة واشارات فنية، وهذا النوع من التفسير لا يختلف كثيرا عن التطبيقات العربية ، ولا يشعر قارئها الا بما يشعر به قارىء كتب القواعد العربية

وتفسير تتموج فيه روح الحياة، وتتهلل عليه اشراقات الهداية ، وتببثق منه أنوار الحكمة والرشد والخير ٠٠٠ تفسيير خصب مشرق يتجاوز هذه الحدود او يمر عليها كجسر الى الأفاق العليا . فيجعن هدفه الكشف عن تعاليم القرآن، ويراد بالتفسير عند الاطلاق العلم والغوص على اسمراره ومكنوناته ، واستجلاء كنوزه ودفائنه ، على طريقة تفتح القلوب ، وتجتذب الارواح وتجلو البصائر ، وهذا النوع من التفسير هو الجدير بالاقتناء ثم بالعناية والاهتمام، والعالم به حقيق بكل تقدير ، لانسب استطاع بقدرته العلمية والبيانية ان يرفع الستار عن كنوز القرآن وذخائسره، ويقدمها الى الافهام واضحة مجلوة ، فيها هدى ونور ، وفيها شفاء لما في الصدور ( فالقرآن الكريم حجة الله البالغة على دينه الحق ، فلا بقــاء

للاسلام الا بفهم القرآن فهما صحيحا ، ولا بقاء لفهمه الا بحسياة اللغسية العربية · (37)

والقرآن الكريم وان نزل بلغة العرب
الا انها تعلو عن مستوى العامة مسن
العرب ، ولذلك كان الناس في العهسد
الاول من الاسلام يسالون كبار الصحابة
عن تفسيره ، وشرح الغريب من الفاظه ·

فهذا الصحابي الجليل عبد الله بن عباس كان يسال عن الفاظ من القرآن ، فيفسرها للسائلين ، ويستشهد على تفسيرها بالشعر العربى ، فلقد قـان الامام السيوطى في كتابه ( الاتقان في علوم القرآن ) انه ( بينما عبد الله ين عباس جالس بفناء الكعبة قد اكتنف الناس يسالونه عن تفسير الفران • فقال بافع بن الازرق لنجدة بن عويمر : قم بنا الى هذا الذى يجترىء على تفسير القرآن بما لا علم له به ، فقاما اليه، عقالا انا نريد أن نسالك عن أشياء من كتاب الله فتفسرها لنا وتاتينا بمصادفة من كلام العرب ، فان الله تعالى انما أنزل القرآن بلسان عربى مبين فقال ابن أعباس: سلاني عما بدا لكما • فقال نافع اخبرني عن قول الله تعالى: «عن اليمين وعن الشمال عزين ، قسال . ( العزون ) حلق الرفاق • قال : وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال : نعم ١٠ امــا سمعت عبيد بن الابرص وهو يقسول . فجساءوا يهرعسون اليسه حتى يكسونوا حسول منبسره عزينا

قال : اخبرنى عن قوله تعالى : « وابتغوا اليه الوسيلة » قال : (الوسيلة ) الحاجة • قال : وهل تعرف العرب ذلك قال : نعم ، اما سمعت عنترة وهـــو يقـول :

ان الرجسان لهم اليك وسيلسة ان يأحسنوك تكحسلي وتخضيي

ويمضى نافع بن الازرق يسال وابن عباس يشرح ويفسر ويستشهد على ما يقون بأبيات من الشعر العربي في حوالي مانتي لفظة من الفاظ القرآل الكريم (38)

وس هنا نتنين لنا أهمية الشنفر العربي فى فهم الغريب من الفاظ القران ، كما يتبين لنا خطأ بعض المتشدقين مسن المعاصرين الذين ينعون علينا تمسكنسا بالشعر العربي القديم وروايته وحفظه ، ويرون في ذلسك اضاعسة للوقست في شيء قد مضى عهده ، وفاتهم أن الشعر العربى مفتاح مغاليق الالفاظ والاساليب الغريبة في كتاب الله وسنة رسولي صلى الله عليه وسلم · وقد قال ابسو حاتم الرازى : ( ولولا ما بالناس من الحاجة الى معرفة لغة العرب والاستعانة بالشعر على العلم بغريب القرآن واحاديث رسول الله صلى الله عليه وسلسم والصحابة والتابعين والائمة الماضين ، لبطل الشعر ، وانقرض ذكر الشعبراء، ولعفى الدهر على آثارهم ونسى الناس آيامهم • (39)

ويقول ابن عباس: ( الشعر ديوان العرب فاذا خفى علينا الحرف مسن القرآن الذي انزله الله بلغة العرب ،

رجعنا الى ديوانها مالتمسنا معرفة ذلك منسه · ( 40)

واشتهر بالتفسير عشرة من الصحابة الكرام ، الخلفاء الراشدون ، وابسن مسعود ، وابن عداس ، وأبي بن كعب، وربد بن تابت ، وابو موسى الاشعرى ، وعبد الله بن الربير :

اما الخلفاء هاكتر من روى عنه منهم علي بن ابى طالب كرم اللحه وجهه والرواية عن الثلانة قليلة جدا ، وكان السبب هي ذلك تقدم وهاتهم ، وورد تفسير عن طائفة من الصحابة منهم أنس وأبو هريرة وابن عمر وجابر وعمرو ابن العاص وأم المؤمنين عائشة رصبي الله عنهم أجمعين ، ولكنه قلين ، (41) وأكثر الصحابة تفسيرا للقرأن الكريم ابن عباس أيضا ، ولعن ذلك لتأخر الزمان به ، حتى امتد ظلان الاسلام ، واستبحر العمران ، واشتدت الحاجة الى الاضد عنه ، ولتفرغه أيضا للدعوة والتعليم والارشحاد .

ويعتبر ابن عباس ترجمان القسران الكريم ، ويشهد بذلك من نزل عليسه الوحي ، فعن مجاهد قال : ابن عباس . قال لمى رسول الله صلى الله عليه وسلم (بعم ترجمان الفرآن أنت) وآخرج البيهةى في الدلائل عن ابن مسعود رضيي الله عنه قال : ( نعم ترجمان القرآن عبد الله بن عباس) وقد دعا له النبي (ص) بقوله : ( اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل) ثم جاء مفسرون كثيرن يتعاقبون على مسرح الحياة كل بطريقته ومنهاجسه ،

وكل بكفاءته ومقدرته ، وكل قد ساهم بالجهد المستطاع في استخراج كنسور هذا الكتاب وذخائره ، لتوضع للانسانية السسا واصولا لحضارتها المجيدة الحقة ·

### انسهر التقاسير:

ومن اشهبر التفاسيبر في القديم والحديث (تفسير ابن جرير الطبرى) 224 مـ 310 قال النووى في تهذيبه (كتاب ابن جرير في التفسير لم يصنف احد مثله ·

وقال أبو حامد الاسفراييني شيست الشافعية « لو رحل أحد الى الصيان ليحصل تفسير ابن جرير لم يكن ذلك كثبرا عليه » •

تفسير الامام جلال الدين السيوطى ( الدر المنثور في التفسير بالماثور ) وقد ذكر في مقدمته انه لخصه من كتاب ( ترجمان القرآن ) وهو التفسير المسند الى الرسول صلى الله عليه وسلم .

تفسير ابن كثير ( وهو من اصحح التفاسير بالماثور ان لم يكن اصحها حميعا ) ·

تفسير بقى بن مخلسد الاندلسى القرطبى وهو من أعلام الثقافة الاسلامية المشاهير قال ابن حزم ( اقطع انه لسم يؤلف فى الاسلام مثل تفسيره، لا تفسير ابن جرير ولا غيره ) ولكن المؤسف انه لم يكتب له البقاء ولم يحظ بما حيظي به تفسير ابن جرير من البقاء والخلود ولم نعرفه الا على ضوء ما كتب عنه العلمساء •

تفسير ( الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل ) للامام العلامة جار اللــــ

محمود الزمخشرى · قال الامال السيوطى فى (شواهد الابكار) بعد ذكر قدماء المفسرين . ثم جاءت فرقة اصحاب نظر فى علوم البلاغة التى بها يدرك وجه الاعجاز وصاحب الكشاف هو سلطان هذه الطريقة ) ·

وقد جاء تفسيره آية في البيان العربي الاصيال ، ولذا نال الشهرة الواسعة، والصيت الذائع في مختلف انحلي العالم الاسلامي وقد أدرك الزمخشري هذه الحظوة الكبيرة اللتي حظي بها تفسيره فسجل ذلك في هذين البيتيان تحدثا بنعمة ربه وشكرا له على مننه ال التفاسيا في الدنيا بالا عدد وليس فيها لعماري مثل كشافي ان كنت تبغى الهدى فالزم قراءته فالجهل كالداء والكشافكالشافي (41)

تفسير (روح المعانى) المشهور بتفسير الالوسى لعمدة المحققين مفتى بغداد وامام أهل العراق العلامة شهاب الدين محمود الالوسى وهو من أعظم التفاسير المديثة ان لم نقل أعظمها علما ، واجادة وبراعة ودقة وصحة ولا بدع فى ذلسك ( وكم ترك الاول للآخر ) .

تفسير المنار . لفريد عصره وعلامة رمانه الامام المصلح السيد رشيد رضا ، وقد جرى فيه على الطريقة التي سلكها في التفسير حكيم الاسلام الامام محمد عبده ، وقد كانت دروسه في التفسيسر فتحا جديدا في الدين حيث كان يلفست انظار المسلميسن الى هداية القران ،

ويوقظ ضمائرهم ، ويثيبر عقولهمم بصيحاته التى تدوى فى ارجاء الجامع الازهبر .

وقد كانت اغلى امنيات الاستاذ رشيد رضا ان يتمدد اجله حتى يكتمل تفسيره ويراه كالمصباح المنير يبدد الظللم ، وينير الطريق امام المدلجين ، ولكلما الشيخ اختفى ولم تتحقق له هذه الامذية فترك تفسيره ينتظر من اعلام الاسلام من يتقدم اليه بفكر ثاقب ، وعلم واسع، وهمة عالية ، وجد دائب ، فيتمه على النهج الذى سار عليه صاحبه .

ولكن يبدو ـ لحد الآن ـ الا احد يانس فى نفسه الشجاعة والكفاءة والقدرة على التضحية بالوقت والراحة والجهد، ولذلك سيبقى هذا التفسير ينتطر حتى يمن الله على المسلمين بمن يخلف الرشيد فى رشده وعلمه وجهاده ، وعزيمتــه ورغبته الشديدة فى خدمة المسلميــن ودستورهـم .

وصدق الكاتب الاسلامي الكبير محب الدين الخطيب في قوله من كلمة أبسن بها المرحوم الاستان رشيد رصا . (آفتنا نحن المسلمين الحي هذا العصر أن تموت أعمالنا بموت مؤسسيها . فالخطب الذي نزل بنا بوفاة السيد مشيد كنا نعرف أنه سينزل وأن لسم نعلم متى ينزل ، أما الحطب الذي لا يزول المه فهو أن يكون الميدان خاليا الآن ممن يعتمد عليه في نماء الاعمال التي اسسها السيد ، ولا سيما اكمال التفسير الذي

اصدر منه هذا الراحل الكبير (12) جزءا وشــرع في جرّثــه (13) ، ومــا اظن ان مسلما خدم الاسلام في هــذا العصر مثل ما خدمه السيد رشيد بهذا التفسير العظيم • (43)

والحديث عن التفسير والمفسرين يطول ويتشعب ، ولا يسع الاسهاب والافاضة فيه الاسجلدات ضخام ، حسبك ـ قارئى الكريم ـ ان التفاسير تعد بالآلاف ، وكل تفسير له منهاجه ، وله خصائصه ، ومميزاته ، وكل هذا دليل واضح على عظمة هذا الكتاب المعجر وأهميته عند المسلمين ، وادراكهم أنه نزل لاصلاح البشر ، وانقاذ الناس ، والكشف على حقائق الكون .

وكلما تقدم الرمن وازدهرت الحياء العلمية ، واتسعت المدارك العكريية ، ونبغ المخترعون والمكتشفون ، واستقام العقل السليم على جادة الانصياف ب كلما ظهر جلال القرآن وعظمته ، وبدت افاق جديدة ، لم يتطلع اليهام متطلع ، ومجالات فسيحة لم يجل فيها جائل ، وقمم شامخة لم يرن اليها ران، ولم يوجد على وجه الارض ولا يرجى ان يوجد كتاب حظي او يحظى بمثل ما حظي به القرآن من العناية والاهتمام والتقديس .

وهنا ملاحظة يجب الانتباه اليها وهي ان هناك تفاسير لا ينبغى أن يعول عليها ولا أن يركن اليها لما تحتويسه مسسن الاسرائيليات التى ابتدعها واضعوها ،

فكلفوا كتاب الله تعالى من التاويلات وغريب الروايات وسخيف الاخبار ما أحرجه في بعض آياته عن الغرض الذي انزل من أجله وجعله مثار الطعوالنقد أمام أعداء الاسلام وخصومه وأما ذوو الطوايا النقية والعقصور النيرة والافئدة الذكية فانهم يعلمور أو يدركون أن القرآن أجل وأكرم من أزيكون وعاء لتلك الاباطيل السخيفالي التي لا يقبلها العقل البصير و

واذا أردت أن تعرف هذه السفاسف التي أضلت بسطاء المسلمين وكانت مغار استهزاء وسخرية الاجانب \_ كم\_\_\_ا قدمنا ـ فارجع الى ما ذكــره بعض المفسرين في شرح ( ارم ذات العماد ) ( وثمود الذين جابوا الصخر بالسواد وفرعون ذي الاوتاد) والى ما ذكروه في الزلازل والثنور الجامسل للارض وياجوج وما جوج ) وما عللوا ما يشعر به الانسان من سخونة مياه الأبار ، في الشتاء ، وبرودتها في الصيف حيست عللوا ذلك بأن ليالى الشتاء طويلة ، ولما كانت الشمس تغرب ، فتدخل في جوف الارض ، كان تأثيرها في المياه التي في جوف الارض ، خلال الشتاء ، أشد من تأثيرها في أثناء الصيف !!

ومما يبعث على التحسر والاسى ان من المفسرين المشهورين من وقع في هذا الجهسل هذا الافك المبين وفي هذا الجهساني الفاضح و فقد جاء في الجزء الثاني عشر من تفسير الطبري على قولسه

تمالى: « وقيل يا ارض ابلعى مساءك ويا سماء اقلعى وغيض الماء وقضي الامر واستوت على الجودي وقيل بعدا للقوم الظالمين « حديث موضحوع فى وصف سفينة نوح حيث قال عن ابسن جريج انه قال: كانت السفينة ، اعلاها للطير ، ووسطها للناس ، وفي اسفلها السباع ، وكان طولها في الجو ثلاثين ذراعا ، ودفعت من عين وردة يسوم الجمعة لعشر ليال مضين من رجسب وارسلت على الجودي يوم عاشسوراء، ومرت بالبيت فطافت به سبعا ، وقسد رفعه الله من الغرق ثم جاءت اليمن ثم رجعت . .

وحاء في كثير من التفاسيسر في شرح قوله تعالى : « له معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من أمر الله " ذكر حديث روي عن كنانة العدوى قال دحل عثمان بن عفان على رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال اخبسرني عن العبد كم معه من ملك ؟ قال . مك عن يمينك على حسناتك ، وهو أمين على الذي على الشمال ، وملكان من بين يدك ومن خلفك يقول الله تعالى · « له معقبات من بين يديه ومن خلفه يحفظونه من امر الله ، وملك قابض على ناصيتك فاذا تواضعت لله رفعك ، واذا تجبسرت على الله قصمك ، وملكان على شفتيك ليس يحفظان عليك الا الصلاة على محمد صلى الله عليه وسلم ، وملك على فيك لا يدع الحية تدخل اليه ، وملكان على

يمينك و فهؤلاء عشرة الملاك على كل أدمى و البليس بالنهار وولده بالليل فلا نص الحديث كما روي و واضع انه افتراء وبهتان على من نزل عليه الوحي و بالاضافة الى انه سخيف العباره و بتبرأ منه سياق الآية الكريمة وكن من له معرفة بطبيعة القرآن و ووق بجو بيانه يشفق من أن يشوه جهو الخفاء والرهبة والتعقب الذي يشيعه السباق وتوحيه هذه الجملة ( لهمقبات ) و

والحفظة التى تتعقب كل انسان ، وتحفظ كل شاردة ، وكل واردة ، وكل خاطرة ، وكل خالجة ، والتى هي من امر الله لا يتعرض لها السياق بوصف ولا تعريف ولا اشارة ، فلا نتعرض لها نحن بتساؤلات غير مجدية ، ما هي نحن بتساؤلات غير مجدية ، ما هي وما صفاتها ؟ وكم عددها ؟ وكيف تتعقب؟ وأين تكون ؟ ولا نشود ذلك الجو المثير بالتحليلات والتأويلات والتفصيلات فضلا عن تلك السخافات الى تحطمن قيمة القران ، وتذهب بجلاله وروحه ، (44)

ومن هذه السخافات ما قاله بعضهم في شرح قوله تعالى · « تعزل الملائكة والروح فيها » حيث فسر الروح بانه ملك لمو التقم السلملوات السلميع ، والارضين السبع ، كانت له لقمة واحدة، أو هو ملك راسه نحت العرش ، ورجلاه في آخر الارض السابعة ، ولله الفراس كن راس اعظم من الدنيا ، وفي كل

وحه ألف فم ، الى أخر هذه الاباطيب. والخرعبلات الثيّ يفسر بها كلام الله ·

قل لى بربك الا يكون كل هذا مشارا السخرية حصوم الاسلام ، وداعبا الى القول بال هذا الديل خراهى يؤدى الى حياد الركود والحسمود والضعف وشاعلا على القيام بجوهر الدين الصحيح الذى من أحله حاء ، وباعثا على عدم التأثر بروعة الاسلام والاخلاص في التقيد باحكامه ؟

ذكر الاستاذ المرحوم الشيخ عبد العزيز جاويش انه رأى ترجمة للقرآن بالانجليربة اتى واصعها بما سطر اولئك الجهلة المعالمون ، تم اعقب ذلك بما شاء مى الانتقاد والتشهير ددين ذلك الكتاب ، (45)

وهذا كله مما يفسر لنا شيسسوع استحقاف معض الناس بالاسلام لانهم لم يفهموا جوهره وروحه وانما فهمود كما يصفه هؤلاء المتنطعون وكسسا يصورونه .

ولى ينتفع المسلمون بالقرآن الا اذا ههموه ههما صحيحا ولن يفهموه كذلك حنى يقرآوه كما نزل بعيدا عن الخرافات والاوهام ، التى تشدهم الى الوراء ، وتنشر الصعف والارتخاء فى أجسامهم، وتبعد بهم عن الحادة المثلى التى يهدى البها القران ٠٠

# أسلوب القرآن الكريم:

اذا عدنا الى المعاجم العربية وجدنا هذا اللفظ ( الاسلوب ) يطلق في لغة العرب على معان مختلفة ، منها الفن والوجه والمذهب والطريق بين الاشجار والشموخ بالانف وطريقة المتكلم في كلامه ، وهذا الاخير همو الانسب

واسلوب القرآن هو الطريقة الستى امتاز بها في تأليف كلامه ٠٠

وواضع ان الاسلوب غير المفردات والتراكيب التي يتألف منها الكلام ٠٠٠ واساليب المتكلمين في عرض كلامهم تتعدد بتعدد اشخاصهم وقد تتعدد في الشحص الواحد بتعدد الموضوعات التي يطرقها والفنون التي يتناولها ٠

وبالرغم من أن المفردات التي يوظفها الحميع واحدة ، والتراكيب في جملتها واحدة ، والقواعد المرعية في صحوع الجمل واحدة ، فأن الاساليب تختلف من متكلم الى أخر ، ومن ثم كان للقران الكريم أسلوبه الخاص الذي انفرد به عن سائر الاساليب .

فهو من حيث الحروف والمفسردات والحمل والقواعد جار على النهسسح العربى المالوف ، ولكنه من حيست أسلوبه الفذ ومذهبه الكلامي خارج عن المعهود ، ومباين للمالوف ( فما هو شعر ولا هو سسجع ، متكلف ملتزم ، ولا ازدواج متعمد دائم ، ولا نثر مرسسل الحديث ، ولا خطابة طعانسة

متفيهقة ، وانما هو نهج بديع من الكلام العذب المحكم البالغ الروعة في ادائه الشريف غاية الشريف في معانيه ومقاصده ، (46)

وقد سمع اعرابی رجلا مسلما یقرآ قوله تعالی : « فلما استیاسوا منسه خلصوا نجیا ) فقال : اشهد ان مخلوقا لا یقدر علی مثل هذا الکلام ·

وسمع عمر بن الحطاب آیات مسن سورة (طه) فاهتزت مشسساعرد، وارتعدت فرائصه، وتعول من ذلسك الرجل الجاهل الكافر الغلیظ الذی جاء لیقتسل منقبذ البشریة، وسید الخلیق محمدا صلی الله علیه وسلم ویقتسرف اكبر الجرائم فی حیاة الانسانیة – تحون الی عمر المسلم الصادق، والمؤمسین القوی، والعبقری العظیم الذی اصبح ییر وحده احدی عشرة دولة من دوں یدیر وحده احدی عشرة دولة من دوں الیوم، وكان القاضی فیها والامام ووزیر المالیة ووزیسر الداخلیة والمحتسب، اللی عمل الدقیق علی ظهرد ویطبین نالک یحمل الدقیق علی ظهرد ویطبین نالمرأة الفقیرة ویطعم اولادها ۰۰

الاعراب خماسية او سداسية \_ اي بنت خمس سنوات او ست \_ تقول . استغفر الله لذنب كله قتلت انسانا بغير حله مثل غرال ناعم في دله وانتصاف الليال ولما اصله

وقال الاصمعى سمعت : بنتا مــن

فقلت لها: قاتلك الله ، ما افصحك فقالت . ويحك ، ايعد هذا فصاحة ؟ مع قوله تعالى : « وأوحينا الى ام موسى أن ارضعيه فاذا خفت عليه فالقيه في اليم ولا تخافي ولا تصرنى انا رادوه اليك وجاعلوه من المرسلين ، فجمع في آية واحدة بين خبريسن ، وامريسن ، وبشارتين ، (47)

وبذلك الاسلوب الفذ أعجز القران العرب وهم أمراء البيان ، وأربساب الفصاحة ، وأفحمهم وهم أساطيسن البلاغة وفرسان النظم والنثر ·

## خصائص اسلوب القرآن

والخصائص التى امتاز بها اسلوب القرآن كتيرة يمكن أن نلخص الهمها في الامور التالية :

ا) مسحة القرآن اللفظية ، فانها جذابة اخاذة تتجلى فى الاتساق والائتلاف على طريقة عجيبة لا يمكن أن يرتقى اليها كلام بسر مهما توفر له من عوامال الابداع .

2) ارصاؤه العام، ومعنى ذلك اذه اذا تلي على العامة شعروا بجلاله، وأحسوا بعظمته، وذاقوا حسلاوته، وانصاعوا بعقولهم على قدر استعدادهم، وكذلك الخاصة اذا قراوه أو قرىء عليهم انقطعوا اليه بقلوبهم وعقولهم يستروحون في ظلاله، ويستشعرون روح الطمأنينة والثقة في حماه، فتشيع في صدورهم أنوار الإيمان والانس بالله تعالى .

يخاطب العقل والثلب معلى ويجمع الحق والجمال معا ، وهي غاية صعبة المرتقى، عزيزة المنال • فارهف اذنيك ـ قارئي الكريم \_ واستمع اليه وهو يســوق الاستدلال العقلى على البعث كيف يهسر القلوب ، ويمتع العاطفة معا • قال الله نعالى · « ومن أياته الك ترى الارض خاشعة فاذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وريت ، ان الذي أحياها لمحيى الموتى انه على كل شيء قدير ، و وسال في سورة (ق) « أقلم ينظروا الى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها ومالها من فروج والارض مددناها والقينا فيهسا رواسي وانبتنا فيها من زوج بهيسج . تبصرة وذكري لكل عبد منيب ، ونزلنا من السماء ماء مباركا فأنبتنا به جنات وحب الحصيد والنخل باسقات لها طلع نضيد رزقا للعباد ، وأحيينا به بلدة مبنا كذلك الخروج ، أرايت كيف حمع بيس مخاطبة العقل والقلب معا ، وبيسسن الاستدلال المنطقي والامتاع العاطفي 🕙

4) حودة السدك ، فالقران الكريسم بلع أقصى الدرحات ، وأبعد العايسات في ترابط كلمانه ، وتماسك جملسه ، وتعانق أياته ، مع طول نفسه ، وتنوع مقاصده ، هاذا فتحت المصحف دون أل يكون لك قصد أو عرض باية معينسة فقرأت ما وقعت عليه عيناك وتأملته ، وجدته وحدة متماسكة الاجزاء ، متألفة الاعضاء ، متأخية الاوصال ، فحل من

3) ارضاؤه العقل والماطفة، فالقرآن قال . « ولقد ضربنا للناس في هسدًا أطب العقل والثلب معا ، ويجمع الحق القرآن من كن مثل لعلهم يتذكرون ، جمال معا ، وهي غاية صعبة المرتقى . قرآنا عربيا غير ذى عوج لعلهم يتقون » •

5) البراعة فى تصوير القول وثروته فى افانين الكلام ، أي ان القرآن يسورد المعنى الواحد بالفاظ وبطرق محتلفسة ، بمودره فائقة خارقة ، تنبهر أمامها انفاس المصحاء والبلعاء ، والامثلة على ذلك واصحة لا تعرب عن الذكى البصيسر ، وهو يتلو القرآن الكريم .

وبكفى دليلا على ان القرآن معجـــر باسلوبه ، ان التاليف فى البيان العربى ولد ونشا وأيدع وترعرع فى جو القرآن ،

سأن ابراهيم بن اسماعين من كتاب الورير الفضر بن الربيع ومن جلسانه حسان أبا عبيدة معمر بن المتبي عسن فون الله تعالى « طلعها كانه رؤوس السياطين» كيف وقع هذا التسبيه والمشب به عير معروب واذما يقع الوعد والايعاد بما عرف مثله فقال أبو عبيدة انما كلم الله العرب على قدر كلامهم أما

ایفتلسنی والمشسرفی مصساجعی ومسنونسة ررق كانیسات أغسسوال و وهم لم یروا الغول قط ، ولكنهسم لا كان آمر الغول یهولهم أوعدوا به و وعرم أبو عبیدة منذ ذلك الحین أن

كتابه ( المجاز ) فكان أون كتاب السف في البلاغة (48) ·

اعجاز القران المعدرة هي أمسر حارق للعادة خارج عن حدود الاسباب المعروفة ، يجريه الله تعالى على يسد أنبيانه مقرونا بالتحدى ودعوى الرسالة، وطلب المعارضة ، وهي فوق مستسوى العقول والافهام ، أما أن تأتى أمسرا خارقا للعادة على العموم كمعجسرة سيدنا أبراهيم الذي لم تحرقه النار ، وكمعجرد سيدنا صالح في الناقة الى تمرب النهر ، وأما أن تأتى من جنس شيء أشتهر عند المرسل اليهم ، كاشنهار السحر في عهد موسى ، والطب في عهد عيسى ، والبلاغة في عهد محمد ،

وقد تدرج هذا النوع من الاعجاز حسب تدرج العقل البشرى في سلما العلم والمعرفة والادراك ·

ففى زمن فرعون موسى ( منفتاح )
بمصر كان السحر عدة العلماء وزادهم،
ومثار فخرهم واعتزازهم ، فكانت
المعجزة التى اظهرها الله على يد موسى
حينما تقابل مع علماء السحر عصا تلقف
ما صنعوا ٠٠ حيث القوا عصيهم وحبالهم
فاذا هي حيات وثعابين ، فأوجس موسى
فى نفسه خيفة ، فامرد الله أن يلقى عصاد
فادا هي حية تزحف وتسعى ، واذا هي
تبتلع حيات السحسرة وتلقفها (49)
فأصابهم العي وادركوا ان ذلك مسن
صنع الله تعالى فخروا له ساجدين ٠

ثم مضت قرون ، وتطورت الانسانية ، وانطلق العفل البشرى في باحات النظر ، والتأمل والتفكير ، فكان العرب في هذا العهد النبوع المطلق في الفصاحـــة والبلاغة والعبقرية الفذة في في الكــلام نثره ونظمه ، فكانت المعجزة التي اظهرها الله على يد سيدنا محمد من جنـــس ما اشتهروا به ، وتفوقوا فيه ، انــه القرآن الكريم ، الذي « لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل مــن حكيم حميد » •

واذا كانت معجزات الانبياء جميعها محدودة بقوم معينين ، وموقتة بزمان معين ، فان معجزة محمد صلى الله عليه وسلم عامة وخالدة .

وبالرغم من حرص العرب عسلى تكذيب محمد ، وتكالبهم على اخفساء امره ، وتألبهم على اخفساء دوره ، ورفضهم الصارم لدعوته . لاده سفسه أحلامهم ، ونعى عليهم زيغهم وضلالهم، وتحداهم بلسان القرآن ، بان يعارصوه أو يأتوا بعشر سور مثله مفتريسات . لا يلتزمون فيها الحكمة ولا الحقيقة ،

وليس الا النظم والاسلوب (50) ولسن وبالتالى هو محكوم تضيق اساطيرهم وعلومهم أن تسعها والفشد والاخفاق عشر سور ، ثم قرن التحدى بالتأنيب والتقريع ، ثم استفزهم بعد ذلك ، جمله واحدة فقال « وان كنتم في ريب مما فتصدوا لمواجهة هذ نزلنا على عبدنا فاتوا بسورة من مثله، دروا انهم في ذلك وادعوا شهداءكم من دون الله ان كنتم وادعوا شهداءكم من دون الله ان كنتم ما الحيط سبحا ، أو مادقين ، فان لم تفعلوا ولن تفعلوا ، الحيط سبحا ، أو المتوا النار التي وقودها الناس والحجارة مشيا ومن هذه المحاول عدت للكافرين » ومن هذه المحاول

بالرغم من كل ذلك عجز العرب عن معارصة القران بسورة من مثله، وفامت عليهم الحجة ، فهي قائمة على غيرهم الحجة ، فهي قائمة على غيرهم افرادا ومجتمعين عن معارضة عميل حاء على در بشر متلهم وهو وحسده لا معيل له دليل على ال ما حاء به هذا الفرد الوحيد من عند الله ، لا يقدر أحد أو حماعة على معارضته ، فافحم كس حجة ، واسكت كل لسان ، وأعيا كسل بيان ، وأبطل كل محاولة ، وهزم كل مكابر ، وحطم كل عناد وجدال ، فظل القران وسيظل في فم الدنيا لسانا ناطقا، وأية باهرة ، و (معجزة خالدة ) .

وسيبقى هذا التحدى المثير المدهش
« وان كنتم فى ريب مما نزلنا على عبدنا
فاتوا بسورة من مثله وادعوا شهداءكم
من دون الله ان كنتم صادقين » ــ سيبقى
قائما ما بقيت الحياة ، فكل انسان مسن
يوم أن نزل القرآن الى نهاية الحياة على
هذا الكوكب السفلى يواجه هذا التعدى

وبالتالى هو محكوم عليها مسبقا بالعجز والفشب والاخفاق ·

وهى كتب التاريخ محاولات ممسسن طاشت عقولهم ، واستبد بهم الغرور، فتصدوا لمواجهة هذا التحدى ، ومسا دروا انهم فى ذلك كمن أراد أن يقطع المحيط سبحا ، أو يسابق النفائسسة مشيسا .

ومن هذه المحاولات ما وقع مـــن الشاعر العربي لبيد بن ربيعة الشهيسر ببلاغة منطقه وفصاحة لسانه ، ورصانة شعره ( فعندما سمع أن محمدا يتحدى الناس بكلامه ، قان بعض الابيات ردا على ما سمع ، وعلقها على باب الكعبة وكان التعليق على ماب الكعبة امتيازا لم تدركه الا فنة قليلة من كبار الشعراء العرب ، وحين رأى أحد المسلمين هسدا أخذته العزه ، فكتب بعض أيات الكتاب الكريم ، وعلقها الى جنوار ابيسات لبيد ، ومر لبيد بباب الكعبة في اليوم التالى ولم يكن قد اسلم بعد فأذهلت الايات القرانية ، حتى انه صرخ من غوره قائلا والله ما هذا بقول بشر ، واما من المسلمين ) (51) وكان من ننيجسة تأتر هذا الشاعر العربى العملاق ببلاغة القرآن انه هجر الشعر • وقد قال لــه عمر بن الخطاب رضى الله عنه يوما يا أبا عقيل ، انشدني شيئا من شعرك • فقرأ سورة البقرة وقال : ما كنت لاقول شعرا بعد اذ علمنى الله سورة البقرة وال عمران ٠

وهناك محاولة اخرى اغرب مسن هذه وبطلها الكاتب الشهير عبد الله بن المقفع ، وخلاصتها ان جماعة مسن الملاحدة والزنادقة ازعجهم تأثير القرآن الكبير في عامة الناس ، وهيمنته على قلوبهم ، فقرروا مواجهة تحدى القرآن ، واتصلوا لاتمام خطتهم بابن المقفع ، وكان معتدا بقدرته الادبية الواسعة ، فقبل الدعوة للقيام بالمهمة ، واخبرهم ان هذا العمل سوف يستغرق واخبرهم ان هذا العمل سوف يستغرق بكن ما يحتاج اليه خلال هذه المدة ، بكن ما يحتاج اليه خلال هذه المدة .

ولما مضى على الاتفاق نصف عام عادوا اليه وفى انفسهم تلهف وشوق ، وتطلع الى معرفة ما حققه الكاتب العملاق لمواحهة تحدى القران · وحين دحلوا عرفة الاديب وجدوه جالسا والقلم فى يده وهو مستغرق فى تفكير عميق · واوراق الكتابة متناثرة أمامه على الارض ، بينما امتلات غرفته باوراق كتيرة ثم مزقها ·

لقد حاول الكاتب العبقرى ، وبسند اقصى جهوده من أجل أن يتم لسه ما آراد ، ويحقق للزنادقة والملاحسدة أمنيتهم الغالية ، ولكنه أصيب بالفشس الذريع ، فلم يستطع أن ياتى باية واحده من طراز القرآن ، بالرغم من مضي ستة أشهسر ، (52)

والذى يعنى بهذا الموضوع ويتتبع مظانه فى كتب التاريخ ، يجد امثلــة لمحاولات مواجهة هذا التحدى القائـم

المثير على ممر الدهور والعصور، فممن حاولوا ذلك واخفقوا - طبعا - وتحطمت آمالهم على صخرة الاعجاز ، مسيلمة الكذاب ، والنضر بن الحارث ، وطليحة بن خويلد الاسدى ، والاسود العنسى .

وان شئت - قارئى الكريام - ان تعرف لونا من هذه المعارضات السخيفة المخجلة لتدرك ضياع البلاغة ، وفشال البيان ، وتفاهة التصوير عند هاؤلاء المغرورين المتطاولين على وهي السماء، فدونك فقرة من (قرآن) مسيلمة الكذاب فاقراها ثم العنه ، وارث لبلاغته وبيانه .

( والمبذرات زرعا ، والحاصدات حصدا ، والذاريات قمحا ، والطاحنات طحنا ، والعاجنات عجنا ، والخابزات حبزا ، والثاردات ثردا ، واللاقمات لقما. اهالة وسمنا ٠٠ لقد فضلتم على أهمل الوبر ، وما سبقكم أهل المدر ، ريفكم هامنعوه ، والمعتر فاوود ، والبساغى فناوئوه ) ٠

وممن عارضوا القران ، أو حاولوا ، أبو الحسين المعروف بابن الراوندى ، وأبو العلاء المعرى، وقد أدرك هذا الاخير أن القرآن كلام الله الذي لا يجللون ولا يعللون ، والوحي السماوى الذي لا يتسامى اليه بيان • فقال من رسالته في الرد على ابن الراوندى .

( واجمع ملحد ومهتد ، وناكب عن المحجة ومقتد ، ان هذا الكتاب السذى جاء به محمد صلى الله عليه وسلسم

كتاب بهر بالاعجساز ، ولقى عدوه بالارجاز ، ما حذى على مثال ، ولا أشبه غريب الامثال ، ما هو من القصيسد الموزون ، ولا في الرجر من سهسس رحزول ، ولا شاكل خطابة السعرب ، ولا سجع الكهنة ، ذوى الارب ، وان الآية منه أو بعص الآية لتعترض في أفصح كلم ، يقدر عليه المخلوهون، فتكول فيه ما لشهاب المتلالئي في حنح غسق والزهرة البادية في جدوب ذات نسق ) ،

وروعة الاعجاز قد فعلت فعلها حتى في غلاة المشركين واشدهم عدواة للقرآن، فكان أبو جهن وأبو سفيان والاخنس بن شريق من ألد أعداء النبي صلى اللسه عليه وسلم واشدهم بغضا للقران ، ومع ذلك فقد كانوا يتسللون في الليل فرادى الى جدار بيت الارقم ليتسمعوا مسيز النوافذ والكوى الى النبي وهو يتلسو

كان كل واحد من هؤلاء يجلس في مكان مظلم حيث لا تراه العيون ، وهو يظن انه وحده الذي جاء ليستمع ، حستى وقعت المفاجأة ذات ليلة ، حيث التقى لثلاثة وجها لوجه وهم يهمون بالانصراف عد أن انتهى الرسول صلى الله عليه رسلم من التلاوة ، وسأل كل واحد منهم ساحبه من أين جئت ،

فأطرق الجميع برؤوسهم ولم يحسر حدهم الجواب، وجميعهم متهمسون، لم يسعهم المام ما فعلوا الا أن يقسموا لا يعودوا مرة أخرى خشية أن يسؤدى

بهم سماع المقرآن الى الايمان واتباع محمصد .

وفى الليلة الثانية فكر كل واحد من الثلاثة فى الموضوع، وتحدث الى نفسه، ان احدا لن يذهب الليلة لسماع القرآن من محمد ، فماذا لم حنثت فى قسسمى وذهبت وحدى ٠٠

وذهب الثلاثة واستمعوا ، ولما انتهى الرسول من التلاورة أخذ كل منهم يطوف حول دار الارقم ليستيقن من أنه جاء وحدد ، فكانت المفاجأة . . . وكاد الخصام التلاحم والتشاجر ، وكاد الخصام ينقلب الى التقاتل . .

وهكذا ظل الثلاثة يقسمون ويحنثون ويستمعون ١٠ ولم يقدروا على مغالبة هذد النوازع الجياشة ، وكبت هـــــذه الرغبة الملحاحة ١٠ فاتفقوا عــلى أن يجتمعوا كل ليلة في ديب احدهم ليراقب بعضهم بعضا حتى لا يذهب منهم احد ٠

الى هذاالحد بلغ تأثير الفرآن فى نفوس الكفار والمشركين ، أعداء الرحي وأعداء من نزل عليه ٠٠٠

وهل أتاك - قارئى الكريم - نبأ الوليد ابن المغيرة أحد فرسان البلاغة وسادة البيان العربى ؟

لقد سمع آیات من القرآن فهالسه اعجازه ، واستبدت به روعته ، فسارع الى قومه لیقول لهم : ( لقد سمعت من محمد كلاما ما هو من كلام الانس ولا من كلام الجن ، ان له لحالوة ، وان

عليه لطلاوة ، وان اعلاه لمثمر ، وان اسفله لمغدق ، وانه ليعلو ولا يعلى عليه ·

ومكذا عجز خصوم القرآن عـــن مواجهة تحديه ، وسيظل ما بقيت الحياة معجزا للانسان والجن ، وهو ما سجله الوحي في قوله تعالى · « قل لئن اجتمعت الانس والجن على أن ياتوا بمثل هـذا القرآن لا يأتون بمثله ، ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا » •

## وجوه الاعجاز:

لاهن العلم في بيان اعجار القرار كتب ودراسات ، وأبحاث لا يحصرها العدد ، وممن خاضوا هذا البحر الباقلاني ، والسكاكي ، وعبد القاهر الجرجاني ، والزمخشري ، والقاضي عياض والرافعي ، وما تزال اقلم الكاتبين مغموسة في الحبر ، وأوراقهم مبسوطة ، ولكل باحث وكاتب رأيه واحتهاده .

والدارس لابحاث هؤلاء والواقف على أرائهم يرى أولا ان هناك خلافا في اظهار السر الكامن من وراء اعبار القرآن ، فمنهم من ارتأى ان القسرآن فوق طاقة البشر ومقدورهم ، وهما عاجرون عن معارضته ومجاراته بالقوذ والفعل ، وهو رأي العلامة الباقلاني في كتابه ( اعجاز القرآن ) .

وذهب اخرون الى أن القرآن تحت طاقة البشر ومقدورهم ، وهم عاجرون على معارضته ومجاراته بالفعل لا بالقوة، عالله تعالى هو الذى اعجزهم عسن

مناظرته ومباراته · وممن ذهب الى هذا الراي ابراهيم النظام ·

والرأي الاول أقرب الى العقل وأدعى الى الرضى والاقتناع · ولا يتسع المجال لعرض أدلة الترجيع ، وهي مبسوطة في المطولات ·

اما وجوه الاعجاز فكثيرة يمكير. عرص طائفة منها فيما يلى ·

ذكر القاضى هى كتابه ( الشفاء ) وجوها كثيرة منها

I) حسن تأليفه ، والتئام كلمه ،
 وفصاحته ووجوه ايجازه وبالاغتها الخارقة عادة العرب فيما يأتون مسن بيسان .

2) صورة نظمه العجيب ، واسلوبه الغريب ، المخالف لاساليب العرب ومناهج نظمها ونترها ، فلم يوجد قبله ولا بعده نطير له ، ولا استطاع أحد مماثلة شيء منه هي فواصله ، وما انتهت اليه مقاطع ايسيه .

وذكر الباقلاني من وجوه الاعجار شالتة .

أولا ـ ما تضمن من الاخبار عــن الغيوب بما لا يقدر البشر عليه ولا سبين لهم اليــه ·

ثانيا ـ اتيانه بجملة ما وقع وحدث من عظيمات الامور ، ومهمات السير ، من حين خلق الله أدم الى حين مبعثه ، صلى الله عليه وسلم ، مع انه كان اميا لا يقرأ ولا يكتب ، ولم يقع له شيء من

كتب المتقدمين وأقاصيصهم وأنبائههم وسيرهم ، ومن امثلة ذلك قصص الانبياء، واصحاب الكهف وذي القرنين ، وياجوج وماجوج الخ

ثالثا ـ انه بديع النظم ، عجيب التاليف ، متناه في البلاغة الى الحسد الذي عمر الخلق عنه ١ (53)

ويعجبنى فى موصوع اعجاز القرأن قول السكاكي ( ان اعجار القران يدرك ولا يمكن وصعفه ) ولكن هذا الادراك لا يتهيأ الا لارباب الفصاحة والبيان • رمن هنا يتبين ان غير العرب الفصحاء من سائر الناس أعيا وأعجز في ميدان المعارضية ٠

ويقول الامام محمد عبده عن معجزة القران ( معجزة القران جامعة مسن لقون والعلم ، وكن منهما ما يتناوله لعق بالفهم هو معجزة عرضت على لعقل وعرفته القاضي فيها ، وأطلقت به حق النظر في أنحائها ، ونشبسر ما انطوى في اتنائها ، وله منها حظه لذى لا ينقضى ، فهو معجزة أعجـزت كل طوق أن ياتى بمثلها ولكنها دعت كل تدرة أن تتناول ما تشاء منه ) • (54)

ووجه اعجاز القران مي مظري هي ( روحانيته ) آي انه روح من رب العالمين « وكذلك أوحينا النيك روحا من أمرنسا ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان » ·

محاكاته ، وبقائه خالدا يمد البشريسة نورا وهداية ٠

والحقيقة الجديرة بالملاحظة هي ان معجزة القرآن لا تستمد خلودها مسن كون القران معجزة فقط بل من كونه أيصا قد جاء بتخطيط محكم سليسم للانسانية في مختلف العصسور وفي مختلف أنحاء المعمورة ٠

انه هدية الخالق للمخلوق ، وصلة السماء بالارض ، ومنهج السلوك للانسان ، فما من كبيرة أو صغيسرة، دنيوية أو اخروية ، فردية أو اجتماعية، الا وفي هذا الكتاب الخالد تصريح لها أو اشارة ٠٠٠ واتسع مجاله ، وبعد افقه ، في كن فن وهي كن نظام ٠٠

ولئن كانت شمس الكون لمها مسع الناس في هذه الارض حدود ، فـــان شمس القرآن لا تعرف التحدود ولا السدود ، ولا تعرف زمنا دون زمسن ، ولا وجودا دون وجود ، فهي مع الناس فی کن مکان وفی کل زمان وفی کل حال، في حضارتهم وبداوتهم ، في قصورهم واكواخهم ، في سلمهم وحربهم ، في صحتهم ومرضهم ، في صغرهم وكبرهم، في ليلهم ونهارهم ، في حياتهم وبعد موتهم ٠٠ انها شمس القرآن ٠

وهددا ما جعل رجال الغسرب في نهضتهم الحديثة يعنون بهذا الكتساب ويهتمون ، حتى تخصص فيه علماء وهذا وحدد كاعب في ارشادنا الى جهة اجسلاء وقفوا عقولهم وأقلامهم على

اعجازه وقصور الانسس والجسن عسن دراسته واستخراج ما فيه من الكنود

والذخائر ، واستوحوا منه نظريسات تتعارض مع الاسس الاسلاميسية . واستلهموه دروسا وعبرا في الحسق فالانسجام تام بين تعاليه القسران والجمال ، والخير والشر ، وغيرها من والقوانين الطبيعية • المفاهيم والنظريات

> صحيح ان هناك من الغربيين مــن تخصصوا في دراسة القرأن لا لغرض شريف ، وانما من أجل الطعن والنقد -ولكن حتى هؤلاء لم يقدموا على دراسته الا تحت تأثيره ، والايسمسان بأنه شيء عظيم يدعو الى النظر فيه ، والانقطاع لدراسته ، فغدموه خدمة جلى بمسا كتبوا عنه من دراسات وابحاث كشفت عن عجزهم ، وأكدت سمو القرآن ، وانه وحى من الله لا ياتيه الباطل من بيسن يديه ولا من خلفه ، فمنهم من آمن ومنهم من انطوی علی نفسه فی خسجل ۰۰۰ الا عملاء التبشير الذين ارتكسوا في حمأة الحقد والحسد والبغضاء فهمم عمى الابصار ، وطلمس العقلول ، لا يؤمنون بالحق لانهم أعداؤه .

> وستظل العقول المفكرة الناضجة الجبارة التي تكتشف وتستنتج وتخترع٠٠٠ وتبحث عن الحق من أي جنس ومن أي بلد تعلن اعجابها الى حد الدهشة بهذا الكتاب الخالد المعجز ٠٠

يقول الفيلسوف الفرنسى ( الكسى لوازون ) في كتابه (حياة محمد ) : ( خلف محمد للعالم كتابا ، هو آية البلاغة وسجل الاخلاق ، وكتاب مقدس، وليس بين المسائل العلمية المكتشفة حديثا ، والمكتشفات الحديثة مسألـــة

ويقول العلامة (فريد وجدى): لا ترى قاعدة دلت عليها التجارب ، ولا نظرية تأسست بشهادة المشاعر ، يكون لهــا أتر في رفي الانسان ، وتحسين بنساء العمران ، الا وهي صدى صوت ايسة قرأنية ، أو حديث من الاحاديث النبوية، حتى يخيل للرائى ان كل جد ونشهاط يحصل من علماء الكرة الارضيــة في سبيل رفع شأن الانسانية لا يقصد بسه الا اقامة الحجج التجريبية على صحة قواعد الديانة الاسلامية .

وجماع القول أن القرآن الكريم. معجــزة بحروفــه ، وكلــماتـــه ، وتراكيبه ، ٠٠٠ معجر بطلاوته ولذاذته معجز بتاليفه ، والتنامه ، وتناسقه ٠٠٠ معجز بسلامته من النعارض ٠٠٠ معجز بأسلوبه ، ونظمه ، وفواصله ، ومقاطع أياته ٠٠٠ معجز برموزه العجيبـــة المدهشة في فواتح السور ، معجــــز بموسيقاد ، وفصاحته ، النادرة ٠٠٠ معجز بانبائه الغيبية عن كوامن الزمن وقضايا الامور ٠٠٠ معجز باسسراره الدقيقة ، وقوانينه المحكمة ، وخطابياته البديعة ، وطرق اقناعه الفذة •

معجز باشاراته ، واستعاراته ،۰۰۰ معجر بالاسرار العلمية التي هدى اليها ولم تهتد اليها العقول البصبيرة في العصر

الحديثة المدهشة ٠٠٠

معجز بجذباته الروحية للمشاعسر والاحاسيس ٠٠٠ معجز بالتحويسلات الجذرية والانقلابات التاريخية عبسر التاريخ ٠٠٠ معجز بمثله العليا الستى بلغت النذروة في ديموقراطيتهسا وانسانيتها ٠٠

وأخيرا ان القرآن معجز لانه (قرأن) وكفى ٠٠ والقرآن كلام رب العزة ، نزل به الروح الامين على قلب محمد صلى الله عليه وسلم

#### تلاوة القسران:

القرآن الكريم كتاب الله تعسالي ، تفضل به على هذه الامة المحمديسة ، ليخرج الناس من الظلمات الى النور ، ويهدى للتى هي أقوم • ورسالة القران اذن علمية عالمية ، عظيمة صخمة ، لا يفي بوصفها قلم أو لسان ، مهما اوتيا من مقدرة في الفصاحة والبيان .

فاذا تتبعنا الآيات الكريمة الستى تصف القران وتحدد رسالته وجدناها تنص أو تشير الى أنه يحيى القطوب ، ويرقق الاحاسيس ، ويحقق الاخسوة الصادقة ، وينظم الملاقات بين الافراد والجماعات ، ويصىء العالم بتعاليمه ألسمحة ، ويضمن سعادة الدنيا وسعادة الآخرة ، وهذا بعض ما تنطق به آيات من هذا الكتاب الكريم ، فأرهف أذنك

الحديث الا بالآلات الدقيقة والمخترعات - عزيزى القارىء - واستمع الى الله جِن وعز يقول:

« ان هذا القرآن يهدى للتى هي أقوم ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجرا كبيرا ، ويقول ، وكذلسك أوحينا اليك روحا من أمرنا ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الايمان ، ولكن جعلناه نورا نهدی به من نشاء من عبادنا ، وانك لتهدى الى صراط مستقيم ، صراط الله الذي له ما في السموات وما في الارض، ألا الى الله تصير الامور » •

ويقول " يا ايها الناس قد جاءكم برهان من ربكم وانزلنا اليكم نورا مبيناء فأما الذين آمنوا بالله واعتصموا به فسيدخلهم في رحمة منه وفضيها ، ويهديهم اليه صراطا مستقيما » ويقول . « ولقد جئناهم بكتاب فصلناه على علم هدى ورحمة لقوم يؤمنون » ويقول « ويرى الذين أوتوا العلم الذي أنسـزل اليك من ريك هو الحق ، ويسهدى الى صراط العزيز الحميد » ويقول · «ونزلنا عليك الكتاب تبيانا لكل شيء وهسدى ورحمة ويشرى للمسلمين » •

والحقيقة التي ننتهي اليها من هذه المقدمة ، ونخرج بها من دراستنا لهذه الآيات ، وأيات أخرى في مجراهـــا ونسقها ١ ان القرآن لم ينزن لمجسرد التلاوة ، كما انه لم ينزل ليقرأ في المآتم والجنارات ، ولا لقضاء الحاجات ، ولا ليكتب في التمائم ، وانما أنزن لغرض أجل وأهم ، ليكون مدرسة تربويسة

يتخرج منها بناة الحياة الفاضلسة ، وصناع التاريخ الماجد ، الذين اراد الله أن يعمر بهم هذه الارض « ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكسر ان الارض يرثها عبادي الصالحون » •

مدرسة فريدة في نوعها يتلقى هيها المخلوق عن خالقه دروسا لا كالدروس، وعلوما لا كالعلوم، ومعارف لا كالمعارف فاذا كان احضار العقل، والتأمل والتدبر عوامل ضرورية لفهم كتاب تقرأه، هانها مع كتاب الله تعالى أوجب وأوكد

ومن ثم وجب أن تكون تلاوة القران تلاوة تأمل وتدبر ، وتلاوة نظر واعتبار، وتلاوة نظر واعتبار، وتلاوة خشوع وانفعال ، وتلاوة درس واستنباط واهتداء ، يقول الله تعالى « الذين آنيناهم الكتاب يتلونه حسسق تلاوته ، أولئك يؤمنون به » · ويقول : « كتاب أنزلناه اليك مبارك ليدبسروا آياته وليتذكر أولوا الالباب » · ويقول « هذا بلاغ للناس ، وليندروا بسسه ، وليعلموا أنما هو اله واحد ، وليذكر ولوا الإلباب » ·

فهداية القرآن اذن متوقفة على أمرين مامين لابد منهما لمن يبتغى الهدايـــة والانتفاع بالقرآن: تلاوته بتامل وتدبر، وفهمه فهما صحيحا .

هذان الامران لابد منهما لمن يريد ان يصلح بالقرآن وينتفع ، به وبدونهما لا صلاح ولا انتفاع ٠٠٠

وفهم القرآن امر ميسور ، خلافا لن يعتقد انه صعب عسير ، انزل للخاصة

لا للعامة ٠٠ ولقد اثبتت التجربة واثبت الواقع انه يفهم بشيء من العنايسة والاهتمام ، لان بعضه يفسر بعضا ، ولان معانيه أيضا تتسابق واضحة الى القلوب والاذهان ٠ يقون الله تعالى : « ولقد يسرنا القرآن للذكر فهل من مدكر » ٠

فالقرآن يلتقى مع حقائق الوجود ، ويتفق وسماحة الفطرة ، ولم يكن ما فى القرآن من الآيات مبهما أو مغلقا أو معمى مع ما يرى الانسان فى الكون تفاسيو وشروحا ١٠٠ بألاضافة الى أن القرآن القرآن الكريم يواكب الانسان من مرحلته الاولى من تكوينه الى أن يفارق هدنا الوجود ، بن القرآن مع الانسان فبس هذه المرحلة حيث يعتنى بالتربة التى ينشأ فيها ، والرحم التى يتطور فيها ، ينشأ فيها ، والرحم التى يتطور فيها ، وفى كهولته ، وفى شبابه ، وفى كهولته ، وفى شيخوخته ٠٠ ثم فى موته الذى هو نهاية وبداية .

فالقرآن انن ميسور للفهم ، لانسه كتاب الكون وكتاب الانسان ٠٠٠ وان حاد بعضهم عن الجادة وظنوا انسسه كتاب صعب عسير ٠٠٠ وكيف لا وهو مع الانسان في جميع مراحل حياته في هذا الكون ؟

ومما لا ازان اذكره باسف وتحسر ، ما كان يتقوله بعض مشائخ الزوايا من ان الفران يجب حفظه ، ولا يجبوز شرحه ، وكانت العبارة التي يرددونها وسمعتها غير مرة من شيخ علمسني القرآن ( من أصاب في تفسير القران

فقد اخطأ ، ومن أخطأ فقد كفر ) ممسا جعى كثيرا من طلبة الروايا بالخصوص على الاكتفاء بحفظه ، والحذر مسن محاولة فهمه ، فالبقاء على الجهسر بمعانى القران خير من الكفر في نظرهم . وقداءة القسان النافعة هي الته

وقراءة القيران النافعة هي التي تستهدف المعدى ، وتتجاوز اللفظ الى ما وراءه من سر وروح ...

صحيح ان التلاوة نفسها عبادة تفرب المرء من خالقه ، ولكن الاجر يتضاعف ويعظم على قدر ما في التلاوة من التأمل والتدبر ، وعلى قدر ما يحقق التأمسل والتدبر من الغايات المطلوبة ، تأمل جيدا هذه الآية الكريمة « فبشر عبادى الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولوا الالباب » • • « الله نزل أحسن الحديث كتابا متسابها مثانى تقشعسر الحديث كتابا متسابها مثانى تقشعسر عبود الذين يخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم الى ذكر الله ، ذلك جدى الله يهدى به من يشاء » •

فالذين يتلون القرآن (حق تلاوته) هم الذين يقرأونه وطنية وأخلاقا واحتماعا وعبادة ٠٠٠

وما أشد حاجة البشرية اليوم الى هداية القرآن فى هدد المجسسات بالخصوص : فالقرآن ضرورة وطنية لان الوطن فى حاجة ملحة الى ابنائه المخلصين ، والى سواعدهم وكفاءاتهم وتضحياتهم وامكانياتهم المتنوعة • وليس كالقرآن عامل قوي يبعث فى نفسوس

المثقفين ، وكافة طبقات الامة ، حسب الوطن ، وحب التضحية في سبيله ، والذوذ عن كيانه وحماه ، وما حياة المسلمين الاوائن الملآى باروع معسانى التصحية والايثار الا صورة ناطقة بما فعن القران في أنفسهم ،

والقرآن ضرورة اجتماعية ، فجميع الذين يحملون قلوبا حية وضمائر يقظة ، ويعارون على مصالح الامة وكرامتها ، يشعرون بان المجتمع الاسسلامي مليء بالنقائص والمفاسد والعسيسوب ، وان القرآن خير وسبيلة لمعالجة هذه الامراض ، لانه الكتاب الوحيد الذي يكف لكسر مواطن حده هي العلم والعقيدة والعبادة والحياد الكريمة ،

والفرآن ضرورة انسانية ، فانه امر بالتعاول بين الشعوب على اساس الحق والكرامة ، وعلى مبادىء العداللسة المطلفة التي لا تتاثر بالمصالح الشخصية، ولا ترصخ للفروق الجنسية ، وقد نرل من السماء ليقول للناس في صوت عال ، يا ايها الناس انا خلقناكم من تكسر وانثى ، وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا، ان أكرمكم عند الله أتقاكم » •

وبهذا المفهوم الواضح استاصل تد الفلسفة التى تمزق شمسل النساس ، وتجعل عواطفهم رهنا باراضيه وحدودها • (55)

والانسان عندما ينقطع الى القسرآن الكريم يتلوه بعقله وقلبه وروحه، يشعر بلذة لا تعادلها لذة ، وتغمره مشاعسر

وأحاسيس لا يرتقى الى وصفها بيان ، ويحس من الاعماق انه يعبىء النفسس بغيض متدفق يملا عليه كل وجوده ، ذلك لانه يعيش مع الله خالقه وخالق الكون ومن أسعد ممن يعيش مع الله يناجيه ويستهديه ؛

( من أجل ذلك يوصى الرسول صلى الله عليه وسلم المؤمنين بمداومة التلاوة والذكر ، ويحدر من الجفوة والقطيعة بين المسلم وكتاب الله ، لكيلا تنقطع تلك الصلة الحية ، ولا ينقطع الرباط الذي يربط القلب المؤمن بالسلسه ، ٠٠ لكيلا يرين الران على القلوب ٠٠ يغشاها ما يغشاها من جراء تعرضها الدائـــم ( للتراب ) المتناثر في جو الحياة ٠٠ سواء هو تراب ( الجسد ) أو تسراب ( المادة ) وما يدور حولها مسن الصراع ٠٠ وهو تراب يتراكم ويتراكم ان لم يمسحه الانسان عن نفسه وروحه ، حتى يتغبش صفاء النفس ، وتعتم شفافية الروح ، وتنطعس في النهاية ، فلا ينفذ منها النور • والقرآن يمسح عن النفس ذلك الران حين يعيش الانسان فيه مع الله ، فتنطلق السروح من اسارها تقبس من النور العلوى ، وينسرب الحديث المتصل عن الله في أعماق النفس فيشيع فيها النور ١ (56) قال الله تعالى:

«الله نور السموات والارض مثــل نوره كمشكاة فيها مصباح المسباح في زجاجة الزجاجة كانها كوكب دري يوقد

من شجرة مباركة زينونة لا شرقيسة ولا غربية يكاد زينها يضيء ولو لسسم تمسسه نار نور على نور يهدى اللسه لنوره من يساء ، ويضرب الله الامشال للناس والله بكل شيء عليم » سسورة النسور .

وتجدر الاشاره الى ان هناك ادابا وشروطا تجب مراعاتها عند قاراءة القرآن الكريم .

همنها الجلوس في تواصع وتادب وخشوع ، ومنها استحضار عظمة من أنزل القرآن على حال من يراه ( فان لم يكن القارىء يرى ربه هانه سبحانه يراه ) ومنها قراءته بتوءدة وتمهــــ وتفكر ، واعطاء الحروف ما تستحف من حسن الاداء ، والبكاء لمن استطاع ذلـــك ٠٠

فقد روى ابن ماجه باستناد جيد عن سعد بن ابى وقاص رضي الله عنه ان الرسول صلى الله عليه وسلم قال ( اتلوا القرآن وابكوا ، فان لم تبكوا فتباكسوا ) •

ومما تجب مراعاته فى قراءة القرآن تحسين الصوت بشرط أن يكون ذلسك فى حدود الواجب شرعا بأن يخرج كن حرف من مخرجه موفى حقه من الصفات والاحكام ، قال الله تعالى : « ورتلناه ترتيلا » وقال « ورتل القرآن ترتيلا » والترتين : تلاوة باداء صحيح بحيست يقرأ على توءدة وتمهل وتبيين حروف .

من السلف والخلف عسن الصحابسية والتابعين وعلماء الانصار والمسسة المسلميسن على استحباب تحسين الصوت بالقرآن • وقال الامام القسطلاني فى كتابه ( لطائف الاشارات ) قسال البراء وكان صلى الله عليه وسلم يقرآ فى العشاء ( والتين والريتون ) فمسا رأيت أحدا أحسن صوتا منه أو قراءذ) ٠ وقد امتدح النبى صلى الله عليه وسلم قراءة أبى موسى الاشعرى حين مر عليه وهو يعرا في بيته فأصغى اليه وقسال له في الصباح (يا أبا موسى لقسد أوتيت مزمارا من مزامير أن داود ) وكان داود عليه السلام أحسن الناس، فشبه حسن صوت أبى موسى وحسلاوة نغمته بصوت المة المرمار .

اما ما عليه كتير من قراء اليوم حتى المشهورون منهم بالتغنى المجنع بالقران والتمطيط والافراط في المسد واشسياع الحركات حتى يتولد منها احرف لم ينزن بها القرآن ، واضاعة صفات الحروف كالشدة والجهر في الباء والدال واخراج الحروف من غير مخارجها ٠٠ والترقيص والترعيد والتطنين في الغنات ٠٠ واضعاف بعض الحسروف وقتلها ، وقياس قسراءة القرآن على القطسم الموسيقية بادخال النغمات والامسوات المخزية المنكرة كالاصوات الرقيقية المخنثة - اما هذا فحرام ، لانه يضرج بالقران العظيم الى الهزل واللعسب ، القرآن يتحدث عن قدرة الله تعسالي

قال الامام النووى: اجمع العلماء ويتنافى ايضا مع قدسية كلام الله ويحط من مستوى القرآن الى مستوى الالحان المطربة ، وفي من يفعلون هذا يقسسول صلى الله عليه وسلم ( مفتونة قلوبهم ، وقلوب من يعجبهم شانهم ) •

اما ما رواه البخاري عن ابي هريرة رضى الله عنه من قون الرسول صلى الله عليه وسلم:

( ليس منا من لم يتغن بالقرآن )

وما رواه أبو داود والنسائي وابسن ماجة والحاكم وصححه ، وابن حبان من حديث البراء بن عازب رضى الله عنه ، من قول الرسون صلى الله عليه وسلم: ( رينوا القرآن باصواتكسم ) \_ فالمراد منه مد الصوت ، وحسسن الترتيس ، ومراعة قواعد التجويد - كما قدمنا ـ وابراز الحروف والكلمات في صورة قوية مؤثرة ، تستولي عسلي القلوب ، وتأخذ بالالباب ، مع الخشوع والتعظيم والتوقير

يضاف الى ما تقدم وجوب مراعاة المعنى عند التلاوة ، فيلون القسارىء صوته باللحن الموسيقي الذي يناسبه ، فالنغمة التى تناسب مواضع القسوة والعظمة والقدرة غير النغمة السستي تناسب مواضع أخرى • كالضعسف والعطف والحنان مثلا

فقوله تعالى : « قال كذلك قال ربك هو على هين » من سورة مريم تناسبه نغمة تشعر بالقوة ، لان هذا المقطع من

فى خلق عيسى من غير أب ، فيجب على القارىء أن يراعى ذلك فى صوته · أما قوله تعالى فى نفس السلوره

عن مريم عليها السلام

« یا ایتنی مت قبل هذا وکنت نسیا منسیا » •

فالنعمة التى تناسب المقام هي بعمة الحسرة والحزن ·

وما ازان اذكر ريارة الدكتور طاهر الحميرى الى جامع الزيتونة بتسونس وكان ذلك سنة 1950 وكنت حينذات طالبا فيه ، فدخن ووجدنا محلقين حون شيح يجود القران وهو من مشاهير المقربين، هوقف ردحا من الرمن يستمع باهتمام . ثم الطلق وهو يهز راسه ، ويمط شفته . شان المتعجب أو المنكر . . .

وبعد ثلاثة أيام حضرت له محاصره القاها بقصر الجمعيات . لا أذكر الأن موصوعها بالضبط ، ولكنها حـــون ( الموسيقية اللغوية ) لاحظ فيها أنه زار الجامع فجذبه صوت مجود ، فوقف يستمع ، ولكنه اطلع بعد حين أنه ـ وأن كان يحسن الابتداء والوقوف ، ولــه صوت رخيم مؤثر ـ لا يحسن استعمال الالحان في قراءته حيث لا يفرق بيـن النغمة التي تمثل القوة ، والتي تمثل الضعف ، والحزن والحسرة ...

وهذا اللون من التلاوة أو هذه الطريقة هي المطلوبة والمرغوب فيها لانها تجتذب القلوب ، وتستميل النفوس ، فتقبـــل

على القرآن بلهفة وشغف (وربما المر ذلك في تدبر أياته ، والتفكر في عوامضها ، والعوص على اسرارها ، فيحصل بذلك الامتثال لاوامر القرآن والانتهاء عن نواهبه ) .

وتلك هي الحكمة في مسروعيه الانصات الى تلاوة القران في الصلاد او غيرها قال الله تعالى

« واذا قرىء القران فاستمعوا لسه وانصتوا لعلكم ترحمون » •

# تورية القسران:

اذا كانت الثورة من أجل التحسرر، وتعيير الاوضاع الفاسدة التي لا تستقر معها حياة الفرد والمجتمع من أبسرز مميزات هذا العصر الى حد اننا نفحر بأنه عصر الثورات ، فان الثورة مسل أبرز مميرات القرآن الكريم .

وهذه الخاصة من مميرات القران أيضا عن سائر الكتب السماوية ، · · وهي التى ضمنت الخلود للاسللم، وبالتالى ضمنت مواكبته للبشرية فى تطورها وتجددها وتقدمها ·

وقد يتبادر الى الذهن من عنوان هذا المحور ما يتشهق به المستشرقهون المتعصبون وضعاف العقول من انصاف المتعلمين من ان الاسلام لم ينتشهر ولم تثبت قدمه في هذا الوجود الا بحد السيف الذي كان يمهد له الطريق ، ويذلها المامه الرقال ...

وهذا حطبعا حمن لموثات المتعصبين وتشكيكاتهم ، لا يقول بها ذكي الفؤاد ، ونقي الطوية ، وسليم العقل ، وانما نعنى دثورة القران ، (وتورية الاسلام) طبيعته في المواجهة ...

فالملاحيظ أولا أن القيران الكرييم لا يرصى بالصور الباهنة ، ولا المطاهر الخادعة ، ولا الالوان البراقية ، ولا الاشكان الخلابة ، ولا المعانى التافهة ، ولا التماتين الكاذبة ، ولا الظلان الميتى تحقى وراءها حقائق مموهة ·

ولا يرضى للانسان ـ هذا السندى استحلفه فى الارص ـ ان يكون (صعيفًا فى طلب ، أو مريصا فى عرم ، أو هريلا فى هدف ، أو مقصدرا فى غايمة ، أو متاخرا فى ركب ، أو قانعا فى خيسر ، أو نائما عن مجسد ، أو متهاونا فى كسب ، أو متوانيا فى واجب ،

بن يريد القرآن من الانسان ويطلب منه بالحاح أن يكون قويا في كل شيء . قويا في تفكيره ، قويا في ايمانه ، قويا في اخلاقه ، قويا في سلوكه ، قويا في عمله ، قويا في كس جانب من جوانبه ، وفي كن حالة من حالاته ، وان يكون طوان عمره كمسا

وانسا أنساس لا توسسط بيننسا لنسا الصسدر دون العالمين أو القبر

يقون أبو فراس

وهكذا ٠٠ فالقرآن لا يرضى الا أن يكون أهله ( اصحاب عضلات مفتولة ،

وسيوف مسلولة ، (57) ولكن لا عسلى اساس ان يستخدموها للتدمسير ، ويوحهوها للشر، ويرصدوها للشرا ويرصدوها لاقلاق راحة الآمنين الوادعين، وانما من اجل حراسة الحق ، وصيانة الحدود ، ورعاية الحرمات ، ونصسر الفضيلة ، وارساء مكارم الاخلاق، وبناء حياة كريمة عزيزة ) وهو الذي يقول « وتعاونوا على البسر والتقوى ، ولا تعاونوا على الاشم والعدوان » .

ونتبين بوضوح ثورية القران مسن هذه الأيات التي نكتفي بها عن مصوعة كبيره موزعة في مختلف أجزاء القرآن « يا أيها المدتر قم فأنذر » • • « يا أيها الذين آمنوا اذا لقيتم فنة فاثبتوا واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلحون » • • « فإما تثقفنهم في الحرب فشرد بهم من خلفهم لعلهم يذكرون » ٠٠ « يا أيسها النبيء حرض المؤمنين على القتال ان يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائستين وان تكن منكم مائة يغلبوا الفا من الذيــن كفروا بأنهم قوم لا يفقهون » • • «قاتلوا الذين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكسم غلظة » • • « فاذا لقيتم الذين كفـروا فضرب الرقاب » ٠٠ « ان الله يحسب الذين يقاتلون في سبيله صفا كانهـــم بنیان مرصوص » •

ونحس بثورة القرآن في الآية الاولى التي قيل انها أول ما نزل من القرآن على محمد صلى الله عليه وسلم (يا أيها الحدث ) (58) وندرك عظمة النداء العلوى

وجلالته وقوته (يا أيها المعشر) وندرك ايثار الخالق الكريم »في انتداب محمد لمهمة عظيمة خطيرة شاقة هي انقلل البشرية من الضلال والعصيان والتمرد والعتو والهلاك •

وندرك خطورة الموقف ، وعظمة المهمة ، التى انتدب لها محمد من انتزاعه مسلن النوم والتدثر والدفء الى اليقظلسة والاستعداد ، والكفاح والجهاد ، والسهر والمشقة « يا أيها المدثر قم فأندر » .

وندرك من وراء الامر بالقيام وهحران النوم والراحة الى السهر والتعليب ما يتطلبه الموقف العظيم من التهييئ والاستعداد ، وصرامة الارادة ، وقوة العزم ، وشجاعة النفس ، واستقيرار القلب ، والحزم والاصرار ...

واي وضع أشد وأخطر من الوضيع الذى انتدب محمد صلى الله عليه وسلم لتغييسره ؟

يجب اذن أخذ العدة ، ويجب هجر النوم والراحة ، ويجب اعلانها ثورة لا لين فيها ولا هوادة ، وذلك لعمرى ما فعله رجل القران محمد صلى الله عليه وسلم .

انها ثورة على الوثنية والشرك ، وثورة على الظلم والجور ، وثورة على الاخلاق الفاسدة والاوضاع العفنة ·

واننا لنلاحظ ثوريسة القرآن في الاساليب التي استعملها في تغييسر الرضع المتعفن الذي اصابه الامهيار

والاساليب التى استعملها فى طريقه للدفع بالانسانية الى الانطلاق مسن الاستار:

فالقرآن يهدد « ذرنى ومن خلقت وحيدا »

والقران ينذر « سارهقه صعودا » ٠

والقران يدعو بقطع اليدين « تبت يدا أبى لهب وتب ٠٠

والقران يزجر « كلا انه كان لآياتنا عنيدا »

والقران يلعن الخراصين الذيـــن يقدرون الاشياء بحدسهم وظنهم مــن غير تعقل وتدبر ودون ان يستندوا في ذلك الى وعى وعلم وادراك « قتــل الخراصون الذين هم في غمرة ساهون» الخراصون الذين هم في غمرة ساهون»

ويكشف عما يلقاه أهن الكفر والصلان من العذاب الاليم في الآخرة ، ويعبـر عنهم بالمجرمين ، لانهم أهن جنايـات جنوها على انفسهم وعلى غيرهــم : « ان المجرمين في عذاب جهنم خالدون، لا يفتر عنهم وهم فيه مبلسون » .

ويهدد بالويل والبلاء لمن يسمعه ايات الله تتلى عليه تم يضيق بها ويتنكر لها ويستعلى عليها • « ويل لكل افعاك أثيم ، يسمع آيات الله تتلى عليه شمم يصر مستكبرا كان لم يسمعها ، فبشره بعداب الميم » •

ويستفهم للسخرية وينبه للقسوة : « واذا بشر أحدهم بالانثى ظل وجهسه مسودا وهو كظيم ، يتوارى من القوم من سوء ما بشر به ، ایمسکه علی هون، ام یدسسه فی القسراب ، الا سسساء ما یحکمون » •

ويستهجن العقيدة الحائرة ، الماهونة في جعن الملائكة اناثا « وجعلوا الملائكة الذين هم عند الرحمن اناثا ، الشهدوا خلقهم ؟ ستكتب شهادتهم ويسالون » •

ويعرض باخلاق المراة الجاهلية عن طريق التنويه بفضائل المرأة المسلمية ومحاسنها « محصنات غير مسافحات ولا متخذات اخدان » •

ويوعد المتلاعبين بالكبسل والسوزن فيغشون وينحرفون عن القسسطاس ويبخسون الناس اشياءهمم « ويسل للمطففين ، الذين اذا اكتسالوا عسلى الناس يستوفون ، واذا كالوهسم أو وزنوهم يخسرون ، ألا يظن أولئك انهم مبعوثون ليوم عظيم ، يوم يقوم الناس لرب العالمين » •

ويحكم على الذير يحاربون الله ورسوله ، ويفسدون في الارض بالسلب والملاك الحرث والنسل ، أو النبرة القلق والفزع - بالقتل أو الصلب أو بتقطيع الايدى والارجل من خلاف « انما جهزاء الذين يحاربون الله ورسوله ، ويسعون في الارض فسادا أن يقتلوا أو يصلبوا أو تقطع أيديهم من خلاف أو يُنفوا من الارض، وارجلهم من خلاف أو يُنفوا من الارض، ذلك لهم خزي في الدنيا ، ولهمم في الأخرة عذاب عظيم » •

ریشبه الکافرین بالانعام « والڈیس کفروا یتمتعون ویاکلون کما تاکس الانعام والنار مثوی لهم » ·

وبمش هذه الاساليب الثورية واحد القرآن الكريم عناد ألكفار وتعصبهم وتمردهم وعتوهم ، واصرارهم عصل المضي هي الظلام الدامس ، وعلى الطري الملتسوى ٠٠

وبهذه الثورة العرمة غير الوضالعربي المتعفن الى وضع آخر لم يكم يحلم به الفلاسفة المصلحون وانتشن الانسانية من وهده الانحطاء الفكري والعقيدي والاجتماعي ، ونقا الاجلاف العربية من حماة الصعار والضياع الى أعلى المذري والي

وتهدأ ثورة القرآن عندما يخساطب المسلمين الذين شبوا على الحاهلية ، فيجمع لهم بين الشدة واللين ، والتأديب والتهذيب ، حتى يألفوا حياة الاسلام الجديدة ، ويتطبع بطابعهسا ، فتسراه يلفت أنظارهم الى نعمة الاسلام ، نعمة تأليف القلوب ، ورأب الصدوع ، تلك النعمة التى حولت شتات السعسرب في جاهليتهم وحدة وعداوتهم في الجاهلية مودة ، ويدعوهم الى الاعتصام بحبل مودة ، ويدعوهم الى الاعتصام بحبل الله من خطر الفرقة ، ومن التسيه في متاهسات الشهسسوات والعسداوات والحزازات :

« واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا ، واذكروا نعمة الله عليكم إذ

كنتم اعداء فالف بين قلوبكم فاصبحتم بنعمته اخوانا ، وكنتم على شفا حفرة من النار فانقذكم منها » •

وينصحهم بالتخلى عن بقايا الجاهلية ومساوئها « يا آيها الذين آمنوا لا يسخر قوم من قوم عسى أن يكونوا خيـــرا منهم ، ولا نساء من نساء عسى أن يكن خيرا منهن » « يا آيها الذين آمنوا انما الخمـر والميسر والانصــاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون » •

ويهديهم وفق ما تنطلبه الحيساة الجديدة من ضرورة التعساون ودوام الصفاء ونبذ الفوارى الطبقية وجعس معيار الفصيلة الطاعة والتفوى « يا أيها الناس انا خلقناكم من نكسر وانثى وجعناكم شعويا وقبائل لتعارفوا ، ان اكرمكم عند الله اتقاكم » •

ونلمس هذه الثورة القرانية نفسها هيمن نزن عليه الوحي محمد على الله عليه وسلم عندما توسط عمه أبو طالب بينه وبين المشركين ، فاندفع في صدق وحراة ايمان، وفي لهجة قوية صارمة وقال قولته المشهورة : ( والله لمسو وضعوا الشمس في يميني والقمسر في يساري ما تركت هذا الامر أو الهلسك دونسه ) .

ولما حطم بيده آخر صنم للمشركيان فى الكعبة يوم فتح مكة هدات ثورتاء ولان اسلوبه ، وقال فى جمع من اعدائه الالداء الذين آذوه وأخرجوه من بلده

العزیز وهموا بقتله مرارا وقاتلیوه:
(یا معشر قریش ما ترون انی فاعیل
بکم ؟ فقالوا : خیرا ۱۰ خ کریم ، وابن
اخ کریم ، فقال : اذهبوا فانتم الطلقاء) ۱۰

من هذه المدرسة القرآنية الكبرى التى كان يعلم هيها نبي الانسانية ، تخرجست افواح من الرجان الاقوياء الصادقيسن الذين فتحوا الدنيا وعمروها ، وكان هيها سادة العالم ، تدين لهم رقساب الجبابرة، وتنحنى لعظمتهم هامات المتغطرسيسن ، وبذلك الاسلوب الحكيم في الدعوة ( ثورة وسلم ، وشدة ولين ، ) انتصرت دعوة الاسسلام .

وسيظل القران ينتصر بثوريته وعمق ارشاده وسماحة تعاليمه ، وسيبقى المنهج القويم لتربية البشرية وتوجيهها حير توجيه الى الحياة الكريمة المثلى ·

ولها الطابع الثورى الذى امتاز به الفرآن عن سائر الكتب السماوية ، وتميز به الاسلام عن كافة الاديان · · (كسان الاسلام ولا يزان المعين الاول للبطولة ، والمنبع الاول للشجاعة ، فهو مصنسع البطولة والابطال ، ومعرض الشجاعة والشجعان) ·

### اثر القرآن:

حدث القرآن الكريم عن فعله وتأثيره فقال: « كتاب مبين يهدى به الله من اتبع رضوانه سبل السلام ، ويخرجهم مسئ الظلمات الى النور باذنه ، ويهديهم الى صراط مستقيم » •

فالمقرآن اذن كتاب هداية ـ وقد تفدمت الاشارة الى هذا ـ يهدى به الله مــن يؤمن به ، ويبحث عنه ، ويعمل بآياته وتعاليعــه ...

والى آين يهديه ٢ يهديه الى سبسب

سببس السبلام الروحى : وذلك بالاطمئنان الى العقيدة الواضحة التى لا غموص فيها ولا تعقيد · وقد طلب القران الكريم الايمان بالله والالتجاء اليه فى كن شيء ، وافراده بالعبادة ، والاستعانة والدعاء · · والانسان فى حاجة الى هذه العقيدة فى كن وقب وخاصة فى عصرنا هذا ، وهسو بعيش فى ظلام المادة ويكتوى بلهيبها المسعور، ليحيا امنا مطمئنا ·

سبب السلام الدينى : وذلك باخلاص العبادة لله تعالى ، فالانسان ضعيف عاجز ، بل ما هو فى هذا الكون الهائل الا ذرة تائهة ليس لها كيان ولا وجود ، ولكنه باتصاله بالخالق ، واخسسلاص العبادة له يصبح قويا لا يغلب ، خالدا لا يفنى ، عزيزا لا يذل .

وسبن السلام الاجتماعى . وذلسك بالتواد ، والتكاف ، والتلاحم ، حستى يكون المؤمنون بالقرآن أينما كانوا ومسن أي لون أو جنس كانوا اسرة واحسدة أو جسدا واحدا ٠٠

تلك هي السبب التي يهدى اليهـــا القرآن الكريم : « كتاب مبين يهدى به

الله من اتبع رضوانه سبل السلام » وهكسدا .

فمن آمن بالقرآن واهتدى بهديسه فانه يخلص لله فى عبادته ، لانه يحس بقربه منه ، ومراقبته له فى جميسع حركاته وسكناته ، وذلك يبعثه دوما على السير فى الجادة نحو الغاية المتسلى التى من اجلها خلق ٠٠٠

ومن امن بالقران واهتدى بهديه تنقى قلبه من شوائب الخيانة والغدر والبغضاء والختر والرياء ، وبدلك يعيش فى المجتمع عضوا محبوبا ، وعنصدرا ناهعها ..

ومن امن بالقران واهندى بهديه حرج من طلام الحهالة ، وظلام الشههات ، وظلام الشههوات ، وظلام الشههوات ، الى نور العلم والمعرفة ، الى نور الادراك واليتين ، فى دنيا التفكير الصحيح ٠٠ الى أفاق الحقيقة فى عالم العقل والقلب والضمير ٠٠: « ويخرجهم من الظلمات الى النور » ٠

واي انسان يتفاعل مع القرآن الكريم . مع نظمه وتوجيهاته ، مع أحكامه وحكمه ، الا ويهتدى ويستقيم على الجادة ، ويكول منه عضو صالحت ينفع نفسته ، وينفع غيره ، ويتكون منه ومن أمثاله مجتمع قري فاضل • فالقضية قضية ايمسان وتفاعل ، واستقبال •

فاذا قوي ايمان المرء بالقرآن، وأحسن الفلب استقبال آيات الله بتفرغه اليها وتفاعله معها ، \_ ارتبط بالملا الاعلى ،

وعاش زمنا في الصفاء المؤنس، واحس من الاعماق انه مع الله ، يمده بطاقات من العون ، وشحنات مسن الارادة ، والعزم ، ويؤنسه ، ويضيء نفسه وقلبه ، ويثير في اعماقه عالما مسن المشاعر والاحاسيس ، لا سبيل الى وصفها ٠٠ فينزل بعد ذلك الى الميدان مرودا بسلاح لا يفل ، وقوة لا تغلب ، وبور لا يخبو ٠٠ وهكذا يعيش محمي العقل والضمير ، والنفس ، فلا يحيد عن الحق ، ولا يميل عن الصدق ، ولا ينحرف عن الجادة ٠

واية واحدة من كتاب الله الخالد اذا انفعل معها القلب ، والتقت مع أسراره المشاعر والاحاسيس · وعملت موجاتها الاتيرية عملها في النفس ، تفتح القلب لحياة جديدة ، وتعير السلوك ، وتحول الانسان من شخص الى آخر ·

وهذا أثر القرآن وتلك هدايته ٠٠

واذا أردنا أن نتبين أثر القرآن الكريم مى صورة أوسع وأوضع ، وفى صورة ماطقة من واقع الحياة فلنعد الى التاريخ نسأله عن حياة جاهلية كانت فيهسسا البشرية ممزقة الاوصال ، ضاربة فى مهامة الضلالة ، تعانى الجهود الشاقة فى صراعها مع الحياة ، بعيدة عن نور القرآن الهادى ٠٠٠ وعن حياة انسانية اشرق هيها وحي الله بما يحمل مسسن التوحيد ، والعبادة الصحيحة ، والحب، والشفقة ، والعدل ، والرحمة ، والحياة الكريمة لبنى الإنسان ٠٠٠

نسأن التاريخ عن ذلك فينبئنا بما يثير دهشتنا ، ويحبس اللفيظ في أفواهنا ، ويضاعف ايماننا بان هذا القرآن يهدى للتى هي اقوم · واليك البيان :

لو قدر لاحد أن يرى شبه الجريرة العربية منذ أربعة عشر قرنا هماذا ورى وماذا كان يتوقع لذلك الحرء مل العالمة ؟

انه يرى القبائل المنتثرة هنا وهناك فوق رمال الصحراء القاحلة ، قد طفت عليها الجاهلية فسلختها من انسانيتها، وتملكها حب المادة فباعد بينها وبيسن سماء الرحمة ، وكانت من العقائد في غواية ، ومن الاخلاق في همجية ، ومن الدين في وثنية ، ومن الاجتماع في انقسامات وحشية ، ومن الاجتماع في انقسامات قبليسة ، وتحزبات عصبية ، لا دين يجمعها ، ولا قانون يردعها ، ولا قيم تولف بينها ،

وكانت جميع معالم الحياة الفكرية والسياسية والاخلاقية والاجتماعية تنذر بسوء المصير ، وتدل من يراها لاول وهلة ان بقاء الانسانية على تلك الحالة الشاذة لابد أن يفضى بها الى التلاشى العاجل ، وتريه بوضوح ان تلك العقول الجامدة ، والقلوب المتحجرة ، والعواطف الجافة ، والفطر الفاسدة ، لابد لها من صيحة توقظها ، وهزة تنفض عنها عبار الماضى : غبار الوثنية والهمجيسة والعبودية ، وروح سماوية تردها عن

غبها ، وتكبح جماحها ، وتردهـا الى وتتخبط في حمأة مسنونة ، وتوشك ار الطريق السوي ٠ (58)

> بالاصافة الى أن العالم في ذلك الحين كان كله يتخبط في طلام دامس ، وغيوم معتمة من الاصطرابات والفتن والقلاقن.

( کتب ( ۲۰ ه. دینسون ) فی کتابه ( العواطف كأساس للحضارة ) يصبف الفترة التي سبقت بعثة الرسبول صلى الله عليه وسلم يقول

( عفى القرنين الخامس والسادس كان العالم المتمدن على شفا جرف مسسن الفوضى ، لان العقائد التي كانت تعين على اقامة الحضارة كانت قد انهارت، ولم يك ثم ما يعتد به مما يقوم مقامها ،، وكان يبدو ان المدنية الكبرى التى تكلف بناؤها جهود اربعة آلاف سنة مشرفة على التفكك والانحلال ، وأن البشرية توشك ان ترجع ثانية الى ما كانت عليه مسن الهمجيسة ، اذ القبائسل تتحارب وتتناحر ، لا قانون ولا نظام ، أمـــا النظم التى حلقتها المسيحية فكانت تعمل على الفرقة والانهيار ، بدلا من الاتحاد والنظام ، وكانت المدنية كشجرة ضخمة متفرعة امتد طلها الى العالصم كله ـ واقفة تترنح وقد تسرب اليها العطب حتى اللباب ٠٠٠ وبين مظاهر هـــذا الفساد الشامل ولد الرجل الذي وحد العالم جميعه • (59)

وهكذا كانت البشرية قبل مجسيء القرآن تتيه في ظلام دامس مـــوحش ،

تنهار وتضيع

فكان نزول القرآن الى الدنيا ، كم قال أحد المفكرين المعاصرين ، كالضوء ينبثق مى اعقاب اللين شيئا فشيئها فيبدد ظلمة الكون تدريجيا ، ثم تكور اشراقة الصبح ، مؤذنة بانجلاء الظلاء وانحسار الليل ، عن طلائع النهـار وتبتدىء الشمس في بهجتها فتنير جواني الحياة في أفاقها الواسعة •

غير ان ضوء القرآن لم يكن يتضاءل بعد بزوغه ، او ينكمش بعد اشراقه كما يتضاءن وهج الشمس وهي تجسري الى مستقرها في السماء ٠٠٠

وظلت آيات القرآن تتوالى عن طريق السحاب ، وتحسرر العسمقول ، وتحيم القلوب ، وتوقظ الضمائر ، وتصنب الانسان الذي يليق بالحياة وتليق ب الحباة

وتمسك المسلمون بالقرآن فحفظ و، وتأملوه وتدبروه وغاصوا على ما فيا من حقائق وذخائر وأسرار ٠٠٠ وطبقوء على أنفسهم وعلى ذويهم بدقة ، لانهب ادركوا انه دستور دينهم ، واسماس عقائدهم ، وشرائعهم ، وانه انزل لصلاح الدنيا وصلاح الآخرة • فأعزهم بعد ذل وحررهم بعد عبودية وبدلهم بالضعسف قوة ، وبالانحطاط رفعة ، وبعبادة الاوثار عبادة الله ، وانتظمهم عي وحسد،

الانسانیة اخوانا متحابین متراحمین ، ینصر بعضهم بعضا ، ویعین بعضهم بعضا ، مضا ، فی ایثار وانکار ذات .

واستماتوا في سبيل اعلاء كلمسة الله ، ورفع شأن الوطن ، وباعوا انفسهم عي سبيل المباديء والقيم ، وصغرت الدنيا في أعينهم فلم يفكروا في دواتهم ، وانما فكروا في مبادئهم وأهدافهلم وأوطانهم ، فضحوا في سبيلها ، وهزموا بايمانهم مع قلتهم الفرس والروم مسع كثرة عددهم وعدتهم ، وحققوا النصسر المبين ، وبسطوا ظل العدل والمحبسة والاخاء في كل بلد فتحوه ، وكل قطسر حلوا به ، حتى قال الفيلسوف الهولندي الكبير ( ديوتش ) :

( كان القرآن الكتاب الذى استعان به العرب على فتح عالم كبير ، مسن العالم الذى قهره الاسكندر الاكبسر ، س أكبر من عالم الرومان ٠٠ لقد جاء العرب مع قرآنهم الى أوروبا كملوك ، وهنا رفعوا مشعل النور ، لينيسروا الطريق امام البشرية التي كانت منعدسة عياهب الظلمة ، وليعلموا النساس الحكمة والعلم والمعرفة والفلسفة والطب وعلم الفك والفنون ٠ (60)

وكان المسلمون اذا فتحوا بلدا كان هدفهم اعلاء كلمة الله ، وتطبيق نظم القرآن ، والقضاء على الفساد ٠٠

وكيف لا والقرآن قد حدد لهم هذا الهدف في قرله : « الذين ان مكناهم في الارض أقاموا الصلاة وآتووا الزكساة وامسروا

بالمعروف ونهوا عن المنكر ، ولله عاقبه الامور » •

وكانت أخلاق القرآن التي طبقها المسلمون على أنفسهم تغسرو القلسوب والنفوس قبل أن تغزو الدلدان والجيوش

( لما بلغ الجيش الاسسلامي وادى الاردن ، وعسكر أبو عبيدة في فحسر، كتب الاهالي المسيحيون في هذه البلاد الى العرب يقولون .

(یا معشر المسلمین ، انتم أحب الیا من الروم ، وان كانوا على دیننا استه أوفى لنا ، واراف بنا ، واكف عیسی ظلمنا ، واحسن ولایة علینا ، ولكنهیم غلبونا على أمرنا وعلى منازلنا ، (61)

واغلق أهل حمص أبواب مدينتها دون جيش هرقل ، وأبلغوا المسلميان ان ولايتهم وعدلهم أحب اليهم من ظلم الروم (62)

وكل هذا من أثر القرآن وفعلسه وصنعه وهدايته ٠٠٠

أجل \_ قارئى الكريم \_ ان هــــذا الانقلاب الجذرى الذى حدث فى حياة العرب ، وهذا التحول الغـريب الذى غير مجرى التاريخ ، وتلك الحضارة الزاهرة التى لم يشهد التاريخ نظيرا لها فى مختلف العصور ، وذلك المجتمـــع القوي الفاضل الذى اصبح طاقة زهــز لا شوك فيها ، واسرة واحده لا فضل لاحد على آخر الا بالتقوى \_ ان ذلك كله مل اثر القرآن وفعله وصنعـــه

ر مدايته مذا الكتاب الذى « يهدى به الله من اتبع رضوانه سبن السلام ، ويخرجهم من الظلمات الى النور باذنه، ويهديهم الى صراط مستقيم » •

تلك صورة محملة عن أثر القسران الكريم هى العرب وفى سائر المؤمنيسان به، ويعنينا بعد هذا الاجمال أن نصنف هذا التأثير وبنوعه، ونكتفى منه بالاهم هى ايجار خاطف

## أثر القران في الحياة العقلية:

لمند عير القران الكريم من طابسع الحياة الجاهلية ، فبعد ان كانت عقلية الأسد الباعدة ، والسعزة الحسمفاء ، الطاعدة ، والحمية الجاهلية ، جعلها القرال ععلية الاسلام تقوم على المحبة والسلام ، وطاعة الله تعالى ، وامتثال اوامره ونواهيه ،

#### اثره في الحياة العقائدية:

عير القران معاهيم الالوهية لمسدى العرب ، فبعد ان كانت عقيدتهم الدينية تنوم على تعدد الالهة وعبادة الاوثان ، والتقرب بها الى الله ، جعلهم يخلصون ايمانهم وعبادتهم لله وحده ، هو ربكل شيء •

## اثره في الحياة الإخلاقية:

استبدل العرب بالاخلاق الجاهلية المقيتة اخلاقا اسلامية فاضلة ، تقسوم على التضامن والتعاون والتضحيسة والعمل الصالح المثمر ·

#### أثره في الحياة الاجتماعية:

ابط القرآن الكريم القوانين والنظم الجائرة الفاشية بين العرب التى تقوم عليها القومية العربية ، ورسم لهم نظما وقوانين يسعد بها الفرد ، وتنتظم بها الاسرة والمجتمع ، ووضع نظاما لوسائل العيش ، وكسب القوت في عزة وكرامة، كما سوى بين الجميع في الحقسوق والواجبات الدنيوية ، والشعانسر والتكاليف الدينية ، وفي انسواع والتكاليف الدينية ، وفي انسواع العقوبات والجزاء الغ ...

# اتره في نفسية العربْ:

فبعد ال احتبست نفوس العرب في المجزيرة الضيفة ، فلا يستوحون مسن الرسوم والاطلال والاودية والجبسال والصحور والرمال والناقة والبعيسر والبيد والسراب لا يستوحسون الا ما يلبى نوازعهم في وصف المرأة أو الناقة أو عيرها من المعانى الفطريسة البدوية ، ولا يدرون ما وراء الكون من وجود، ولا ما في الوجود من سر وحكمة ما القرآن يدعو الى النظر والتفكيسر في الكائنات وفي النفس البشرية، فصفت في الكائنات وفي النفس البشرية، فصفت قلوبهم ، وذكت عقولهم ، وسسمت مداركهم ، وكبرت نفوسهم ، واتسعت امامهم أفاق الجلال ، وعوالم الجمال، وباحات الكمال ،

### أثره في اللغة العربية:

ادى القرآن الكريم رسالة لغويسة الدبية لم يؤدها أي كتاب سلمارى او

صى ، فلولا القرآن الكريم لاندتسرت لمعة العربية كما اندثر غيرهسا مسن لعسات .

ويمكن اجمال أهم مظاهر هذا التأثير في أمور أربعة

بقاء اللغة العربية هذا الامد الطويل وحد لهجاتها ، وروال ما كان فيها في تناكسر .

حملها لعة رسمية في جميع الممالك لتى دخلها الاسلام ·

حعلها لغة تعليمية بعد ان كانت ملكة اسخة ، وتفصيل هذه الامور يتطلب عتابا مستقلا (62) ، وحسبنا ان نسوق منا حواب العالم الشهير الدكتسور ستينجاس ) الذي اجاب به عن هسنا لتساؤل

( ماذا كان يكون مصير هذه اللغة لعربية لم لم يكن القران ") فقال

(نحن لا ننكر ان اللغة العربية انتجت نبل الاسلام الوانا عديدة من الشعسر هي غاية في الحسن والرقة ، الا انها كانت كلها محفوظة في اذهان الناس سر مكتوبة ، زد على ذلك ان الشعر يس هو الادب كله ، وكان العرب فيما بينهم منقسمين الى قبائل متفرقسة ، مختلفين فيما بينهم ، في ظروف طاحنة ناتمة مما اثر على كيانهم وعلى السنتهم المحتلفة ، ولولا القرآن لذهبوا ، وذهب معهم لسانهم وشعرهم المليء بالغرن والحرب ، وكان للسائح المجازف مجال

للبحث والمخاطرة في سبيل جمع ما باد من هذه الكنوز ، وزال بسبب شحنائهم وتعاملهم ، فلما جاء القرآن ابقى بطبيعته على هذا التراث ، وأوجد من محتلف اللهجات العربية لمغة موحدة مكتوبسة هي لمغة الادب العربي الى اليوم ، وزاد على ما كان موجودا من الشعر شينا كثيرا ، وحعل له أساسا يرتكر عليبه ، بن انه نظم الحياة العامة والخاصسة بل انه نظم الحياة العامة والخاصسة للمسلمين في صور كلها ادب ، وحكمة، ونثر عذب ، لا يزال حتى يومنا نبراسا للادب العربي في أعلى صوره ) . (63)

وهكذا وحد القرآن اللغة العربية ، فجعلها لعة الدولة الاسلامية ، وحعلها لغة سرمدية باقية ما بقى القيرآن ، والقرآن باق خالد ، بالاضافة الى ان القرآن هذب العربية وسما بها الى اعلى المستويات ، ووسع نطاقها وحملها الى البلدان التى دخلها .

والخلاصة ان القرآن الكريم فسد احدث اعظم انقلاب في تاريخ البشسر ، احدثه في نقوس المسلمين ، واحداث بواسطتهم في المجتمع الانساني ، وكان هذا الانقلاب غريبا في كل شيء (غريبا في سرعته ، غريبا في عمقه ، غريبا في سعته وشموله ، عريبا في وضوحه ) ذلك سر القرآن ، وذلك أثره ، وذلك كرا منهجه التربوي في صنع الافراد والامسم .

خلود القرآن وسلامته من التحريف:

اعلن الله تعالى عن خلود القرآن وسلامته من التحريف في هذه الآيسة الكريمة: « انا نحن نزلنا الذكسر وانا له لحافظون » •

كتاب باق خالد ، كتاب محفى وظ لا يندثر ، ولا يتبدل ، ولا يلتبس بالباطل، ولا يمسه التحريف ، ولا تنال منه حيل الزنادقة ، وجهود المبشرين ، ومحاولات خصوم الاسلام .

وكم بذل أعداء القرآن من حيسل وجهود ، وكم انفقوا من اعمار في سبيل البحث عن مطاعن في القرآن أو لاثبات نقص أو زيادة أو لنفي الاعجاز لله ، أو لنفي قداسته ، أو للتقليل من قيمته ، أو للحط من أثره ، فكانوا والقرآن كما قال الشاعر العربي .

كناطح صخرة يوما ليوهنها فاميهنها وأوهى قرنسه الوعل

فضاعت حيل الزنادقة ، وجهسود المبشرين ،وخصوم الاسلام في اختراع المزاعم وتلفيق الاوهام والاباطيسل ، فبقى القرآن ·

والسبب واضح جلي ، هو ان الله تعالى هو الذى تولى حفظه ، وسيظن يتولى مفظه ، وسيظن يتولاه ، لانه كتاب الانسان ، وكتساب الكون ، وكتاب الدنيا ، وكتاب الآخرة ٠٠

والذى اصبح من البديهيات ان المتاريخ لم يعرف طوال عمره امة فى هذا الوحود عثبت بكتاب سعاوى او

ارضى كالامة الاسلامية فى عنايتها بالقرآن ولم يحظ كلام الهى او بشرى بمثل ما أحيط به القرآن من وسائل الحفظ والرعاية والتقديس ، حتى ان الرسول صلى الله عليه وسلم نهى ان يكتب حديثه حتى لا يختلط بالقرآن ، وتسم تدوينه كاملا باشراف الرسول وتحت رفابته - كما أشرنا الى ذلك فى موضع من هذه الدراسة - ٠

والسبب فى بقاء القرآن محفوظ من كسل ما من شائه أن يعرضه للتحريف أو التغيير أمران :

- ۱) طریقة نزوله ۰
- 2) شيوع القرآن بين عامة الناس ، وهذا من الفوارق الاساسبة بينه وبين الكتب المقدسة التي سبقته ، فالقسران عام شامل بين سائر المسلمين ، يتعبدون بتلاوته ، ويتلوه الطفل في كتّابسه ، والصبي في مدرسته ، والطالسب في معهده ، والاستاذ في درسه ، بالاضافة الى انه الحكم الذي يحتكم في الشؤون الدينية والاجتماعية .

ولا يعقل ـ والحالة هذه ـ أن يتطرق البه تبديل أو تحريف ·

كما نلاحظ - بازاء ذلك - انتشار القرآن في مختلف أنحاء العالم عن طريق الترجمة ، وهذا ما لم نعرف عن أي كتاب آخر سماويا كان أو أرضيا .

فقد ترجم القرآن الى اكثر مـــن أربعين لفة وهي ظاهرة تعد من معجزاته البارزة ·

وكم تقول كفار مكة ، وتشدق يهود يثرب ، وقالوا انه شعر ، أو انه سحر، أو انه العلم أو انه العلم أو انه أو الماطير الأولمين ، فذهبت الاقوال وذهب أصحابها أدراج الرياح وبقى القران ، كالحياة ، كالمزمال ، كالشمس ...

وكم من معارك ضارية ، وهجومات عنيفة طائشة شنها الاستعمار الثقافي ، والصليبية الفكرية ، وطوائف مسن المستشرقين والمبشرين والكاتبين ، ضد القرآن الكريم ، فقالوا فيه حقسدا وبغضا انه بشرى ، وانه مادى ، وانه مادى ، وانه الاستغراق في الملذات الدنيا ، وانه يدعو الى الاعتداء والاغتيال ، ويحرض على القسوة على غير المسلمين ، ويدعو الى الدنيا ، ولا يدعو الى صفاء النفوس والمحبة النغ ولكن القران بقى قويا صامدا كالطود الاشم ، لم تنل منسه هجوماتهم المسمومة الاكما ينال نباح الكلاب من الشمس المشرقة الساطعة .

وظهرت منذ بضع سنبوات في بعض الاوسياط الفكرية والثقافية مقالات

بأقلام أبصاف المسلميسن وانصاف المتعلمين ، تزعم ان القرآن نزل بالمعنى وان النبى والصحابة كانوا مفوضيسن في أن يقرآوه كيف شاءوا ، يغيسرون لفظا بأحر يؤدى معناه • وراد الطبس ملة ـ كما يقولون ـ ان مهزوري العديده وصعاف الايمان، يتأثسرون بهسده الاباطيل • ومن شطحات المراهقة ( ال طالبة عربية مسلمة تقدمت ـ مســد سنوات ـ الى جامعة الاسكندرية برسالة لنيل ( الماجستير ) كان موصوعها اثبات (تلك التبهات والترهات التي نشرها انصاف المتعلمين ) ولم تعدم الطالبة المغرورة أن تجد لها من صغار النفوس ومرضى الاقلام من يدافع عن عملهــا هذا باسم حريسة السدراي والبعسث والدرس (64)

ولكن القرآن بالرغم من هذه الهجومات التي تتوالى عليه من اعداء الاسلام وانصاف المسلمين بقى قويا ثابتا ناصعا مشرقا

فاذا كانت الشمس منذ أمد سحبق هي الشمس في مراى العين ، بشعاعها الوهاج ، وشكلها الفرصى ، ومكانتها العليا ، لم تتبدن ولم تتغير ولم تنل منها اية قوة ، فكذلك القران ٠٠٠

وجل من قال « انا نحن نزلنسسا الذكر وانا له لحافظون »

والعوامل التى جعلت القرآل يحتفط بنفسه ، ويبقى غالبا غير مغلوب ، ويطل خالدا يمد الانسانية بطاقة لا تنفد مدى الحياة - كثيرة ولكن اهمها وأبررها

يزوله يأخذ منهجا طبيعيا ، ونسفيا حلوده الدائم ٠ منطفيا ، يرتبط بأحوال الحياة ، وشؤون الداس فترة كافية للاحاطة بك دقيسق منها وجلين ٠

> ( هالمدة المتني استغرقها ذرول القرآب وهي تلات وعسرون سنة ـ كما قدمنا ـ يمكن اعتبارها دورة اجتماعيسة كاملة (65) ، تم فيها البيان الالسمى لسياسة الحياة والاحياء ، وليس ما تعد به المقرون بعد دلك من احوال مفسيسه واجتماعية الاحسورة مكرره لما سبق ان جاء به الفران ) •

ولقد فسنى العران من عمره الطويل الحالا أربعة عشر قرما وهو يسايسس الانسان مى حياته ومى تطلبوره ، مى بداونه وحصارته ، في طفواته وشبابه وكهولته وشيخوحته ، وما من شمسان س شوونه العردية أو الاجتماعية ، الا ووجد له مى القرآن مبداد وقادونه ٠

ومهما تقدم الانسان وتطور ، ومهما اتسعت افاق علمه ومعرفته ، ومهمسا اكتشف من قوانين لتنظيم الاسرة ، كلبذة في المجتمع وسطيم المجتمع ، كوحسدة بشرية ، وتنظيم العالم كوحدة انسانية • فعكره الدران عن الكون والحياة والانسان أكبر منها وارحب واعظم قابلية للنمسو والتجدد ، وأكترها توازنا ومراعساه للفطرة البشرية • (66)

ن الفران الكريم انفرد بحصائص جعلت وعلة بقانه هذه المدة هي نفسها علب

والسر اذن في (حفظ الله تعبسالي للقرآن ) يكمن في الحقائق التابتـة ، التي احتواها ، (67) فاذا كانت هدا معارف قد يطرا عليها تعبير أو تسيس او حط فان معارف القران ـ سيواء هي ديب الكوييات ، أو الأسس والعبر ، او النظم والتوحيهات المحلقة \_ با ١٠ ببوت الحقايق التي لا يعص من سابها سدم ، وهي لأديمه وجديده في أن وأحد ، تتناسب مع نددم المصارد الاسانيمه عى شننى مجالات الحياة ٠

وجل من قال . " أنا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون » •

# الى القرآن الكريم:

لعد كان القران الكريم هدى للمسلمين. مذه استمدوا فوتهم ونشاطهم وحيوينهم وعرتهم وسلطادهم ، يوم حعلوه قبلتهم، وامامهم ، وقائدهم ، وعدتهم وزادهم ٠٠

وكأبت عناية المسلمين بالقران فسون كل عناية يتنافس هي استطهارد ، وحفظه المسلمون ، ويتسابقون الى مدارسته ، وتفهمه ، ويتفاضلون فيما بينهم على مقدار ما يحفظون منه ، وكانوا يتجافون عن المضاجع ايثارا للدة القران الكريم، يتلونه في الليل والناس نيام . وكان من يمر ببيوت الصحابة في جوف الليسان ومن أجل ذلك بفى القرآن اربعسة يسمع فيها دويا كدوي النحل ، بالقرآن، عشر قرنا كما نزل ( نصا ومعنى ) ٠ وكان الرسول صلى الله عليه وسلسم

يرغب فى تعليمه ونشره ، وفى تدبره وتفهمه ، ويرسل بعثات القراء الى كل بلد يعلمون أهلها القرآن ، ( وربما كانت قرة عين السيدة أن يكون مهرها مى زواحها سورة من القرآن يعلمها الاها روحها) .

وعلى هذا الدرب سار المسلمون فى مشارق الارض ومغاربها ، حــتــى ان حفط القرآن واستظهاره شره صرورى لدراسة اللعة والعلوم ، فلاحق لاحد فى طلب العلم حتى يكون قد وضع القرآن اساسا له وأرضية .

وانتشرت المعاهد والزوايا في مختلف البلدان الاسلامية لتحفيظ العقران ومدارسته ، وما من عالم أو مصليح أو مفكر ، أو كاتب أو فيلسوف ، الا وقد حفظ القرآن الكريم في هذه المعاهيد والروايا .

فاقرا تاريخ من شئت من علماء الجزائر مثلا مفائك تجده قد حفظ القرآن في زاوية أو معهد أو على والدد في بيته ، ثم اتجه الى مناهل العلم والابراهيمي ، والعقسبي ، والميسلي ، والتبسي ، والشرفاوي ، والحافظي ، والورتلاني ، وغيرهم من العلماء ورجال الدين ، وابطال المقاومة الجزائرية ، كلهم خريجو هذه المدرسة ( المدرسسة )

فخلف من بعدهم خلف قل اهتمامهم. بالفرآن ، وصار اكثرهم عناية واهتماما

من يحفظ طائفة من السور القصيار ، واصبح أبناؤنا ، لبعدهم عن القران ، لا يفرةون بين كلام الله وكلام الرسون، در منهم من لا دفرق بين القرآن ، والامتال، والحكم العربية ٠

وقد قال لي يوما طالب حامعي يعمل مراقبا باحدى الثانوبات. أنه لم يعرف أن قوله تمالى · « وكلوا واشريوا ولا تسرفوا. انه لا بحب المسرفين » من القرآن حتى له على ذلك أستاذ ، وذكرنى هذا بما قاله الاستاذ عبد السميع البطل احسد محرری ( منبر الاسلام ) ، انه صللی اساما باحد الساجد بالقاهرة ، وشسرح فى الخطبة قوله تعالى فى تربية البيوت « يا أيها الذين أمنوا ليستاذنكم الذين ملكت أيمانكم والذين لم يبلغوا الحلهم منكم ثلاث مرات من قبل صلاة الفجسر - الخ » ثم قرأها في الصلاة وعنـــد الانتهاء منها تقدم اليه موظف كبير فقال له لم أعرف أن الآيات التي شرحتها في الخطبة ، من القرآن الاحين سمعتها منك في الصلاة ٠٠٠

فاهتمام المسلمين بالقرآن قليل جدا في أغلب البلدان الاسلامية ، وقد صليت الجمعة منذ اسبوعين في جامع صاحب الطابع بتونس ، وتعاقب على تسلاوة القرآن خمسة قراء ، فأثار عجبي أن يخطئوا جميعا في القاراة مسرة او مرات ، فأين الاهتمام بالقران والحرص على حفظه ، وخاصة في المغرب العربي

وقد سرنا قرار اللجنة المركزية في احتماعها الاخير بالجزائر بانشاء المعاهد لتحفيظ القران ودراسته ، وبجعل المادة الدينية من المواد الضرورية الاساسية ٠

وحدير بالملاحظة أن القران كتاب العامة والخاصة ، ومن ثم يجب أن يهيأ لهم جميعا ، فالائمة في المساجد \_ مثلا \_ يجب أن يقرأوا في الصلاة من مختلف أجزاء القرآن ، لتتعود أذن المسلم على القرآن كله • ولكن الغريب في الامر ان جلهم - ان لم نقل كلهم - لا يقرأون الا السور القصيره المشهورة ، حتى صار القرآن غريبا عن المسلمين ، واستماع المسلمين الى القرآن كثيرا في المساجد والمدارس والاذاعات ، مما يقربهم منه، ويجعلهم بالفونه ولا يستغربونه

هذا من حيث العنابة بالقران حفظا ودراسة ٠٠٠

أما من حيث العناية به تفهما وعملا واهتداء ، فللمسلمين هيه شأن احر ٠٠ فقد كان القران اماما يتبع ، وفيصلا یحکم ، ونورا یهدی ، ومعلما یوجسه ويرشد ، وطبيبا يداوي النفوس والارواح، حتى ساد الجهل ، وأخذ من المسلميسين مأخذه ، فاستعملوا آيات القرآن للتطبيب، والفتك بالاعداء ، وكشف عالم الغيب، وقضاء الحاجات ، وحل الطلسمات ، وتسخيس الجسن ، وتوسيسع الرزق ، والتعاويذ والتمائم ، ولم يقفوا عند هذا الحد المخجل المخزى ، بل سولت

القران ومكانته ، فاولوه طبقا الاهوائهم واغراصهم السافلة ، وأخرجوا أياته عن معناها ، فأولوه وحرفوه ليلبوا يه نرعات ( المشرعين ) المفسدين والقرآن حجة على غيره وليس غيره حجة عليه، والقرآن لا يرضخ لمرغبة غيره ، وانما غيره يرضخ لرغبته ، فهو مسير وغيره مسير ، وهو قائد وغيره مقود ٠٠

و (ما أضاع المسلمين ومزق جامعتهم ونزل بهم الى هذا الدرك من الهوان الا بعدهم عن هداية القرآن ، وجعلهم اياد عضين ، وعدم تحكيمهم لمه في أهواء النفوس ، ليكفكف منها ، وفي مزالسق الأراء ليأخذ بيدهم الى صوابها ، وفي نواجم الفتن ليجسلي غماءهما ، وفي معترك الشهوات ليكسر شرتها ، وفي مفارق سبل الحياة ليهدى الى اقومها، وهى أسواق المصالح والمفاسد ليميسسر هذه من تلك ، وفي مجامع العقائد ليميز حقها من باطلها ، وفي شعب الاحكام ليقطع فيها بفصل الخطاب وأن ذلك كلب لموجبود في القيسران بالنص أو بالظاهر أو بالاشارة والاقتضاء مسع مريد تعجز عنه عقول البشر ، مهمسا ارتقت ، وهو تعقیب کل حکم بحکمة ، وكل أمر بما يثبته في النفس ، وكل نهي بما ينفر عنه ، لان القرآن كلام خالسق النفوس ، وعالم ما تكن وما تبدى ، ومركب الطبائع ، وعالم ما يصلب وما يفسد وبارىء الانسان وسطا بين لهم أنفسهم أن يتجرأوا على جلالية عالمين احدهما خير محض ، والأخسر

شر محص ، فجعله ذا قابلية لهما من غير أن يكون أحدهما ذاتيا فيه ، ليبتليب ايشكر أم يكفر ، وليمتحنه أي الطريقيسن يختار ، كل ذلك ليجعل سعادته بيسده، وعاقبته باختياره ، وتركيته أو تدليسه من كسبه ، وحتى يهلك عن بينة أو يحيا عن بينة . (68)

وامام المذاهب الفكرية المتعارضة ، والفلسفات السياسية المتناقضية ، والتيارات المختلفة المنافية للاسلام وما استحدثه المسلمون من البدع والخرافات والاوهام ، وما المحقوه بدينهم مسلم مظاهر واشكان ، و (عبادات ) وعادات، صار القرآن عريبا ، واصبحت بينه وبين المسلمين هاوية سحيقة واسعة ، حتى اذلا لتجد القرآن في واد والمسلمين هي واد أخر .

ولن يكون المسلمون بخير ، ولسن تكون لهم مكانة تحت الشمس ، الا اذا عادوا الى القران ، وتواردوا عسلى الاستمساك به ، وتدبروه ، وتفهمود . وعملوا بسننه ونظمه وقوانينه في مختلف الميادين . في نظم الحكم والاقتصاد والمال ، في اكتشاف أسرار الكون ، بل في الحياة الخاصة لكن فرد ، وفي الحياة الاجتماعية لكن مجتمع ، رفي الصلات بين الشعوب في كن مكان .

على الله قد يكون هناك من يجهلل طبيعة القرآن ، ويجهل رسالته ، ويستهين بدوره في الحياة، ويتساءل هذا التساؤل

ماذا يصنع القران اليوم ، وقد بلغت الانسانية بالعلم درجة لم تكن تخطسر بالبال ، واصبحت تحقق بين فينة واخرى ما كان يعد بالامس القريب حلما وخيالا والجواب عن هذا السؤال ان الحقائق التى احتواها الدستور السمساوى لا تتعارض مع هذا التقدم العلمى الرائع

المدهش ، بن ترحب به ، وتشجع عليه، وتدعو اليه .

الم يحرر القرآن الكريم الفكر مــن الوهم والخرافة ؟

ألم يطلق العقل يرتاد الآفاق العليا ؟ الم يكن حربا على الجهل والحمول والجمود والكسن والبطالة ؟

الیس اول ما نرل من القران « اقرأ باسم ربك » ؟

الم يطلب الايمان بالله عن طريسق النظر والتامل ، لا عن طريق التقايسد والمحاكاة ؟

الم يعد البحث القاتم على العقل والعلم عباده الم ير العلم في روح البحست الحر جوهر الحياه المالية المال

ألم يقر للبشرية اصول الحق، وانار لها مسالك الحياة ، ووضع لكل داء من ادوائها دواء ناجعا ،

هل يحسب اصحاب النعمات الناشره المرتفعة هنا وهناك أن القرآن لو نسزل في هذا العصر ، عصر البخار والكهرباء، عصر الذرة والصواريخ ، ينقص مبدأ من مبادنه أو يعدل عن راي من ارانه المناه المناه

ماذا ينقص ؟ اينقص مبدأ الاخسوة في المجتمع ؟ أو ينقص مبدأ التعارف بين الامم ؟ أو ينقص مبدأ العدالة في الاحكام ، ومبدأ التواطو بين القسول والعمل ، أو مبدأ حرية الفكر ، وحرية العقيدة ، أو مبدأ التوارل بين الجسم والروح ، أو مبدأ السلوك الفويم الذي حططه للفرد والمجتمع في المعاملات ،

هل يحسب هؤلاء المتعيقهون انه ينقص أو يعدن من ذلك شيدا ٧٠

أو يحسبون أمه يعدن عن تلك القصص العلمية الواقعية التي قدمها في مجال القصيلة والأحلاق ، وفي مجان التربية الصادفة لادشاء جيل مثالي ٢٩٠

#### القران في مراة الفكر الغربي:

ولقد أدرك الاجانب المهكرون الذين انصفوا القرآن فاشادوا به في تقديسر واعجاب ، واكدوا أن المسلمين لن ينهضوا الا أدا عادوا الى القرآن ، يهتدون به ، ويسيرون على ضوئه ، فهذا ( ريتشارد وود ) يقول

(ال كثيرا من المستشرقين يرعمسون ال المسلمين لن يتقدموا ما زالسدوا سقيدين بنصوص العران التي لا تتلاءم سفيدين بنصوص العران المارف والفسون المحدينة وهذا وهم باطر، نشئا عسسن المجهل بمقاصد الغران ويكفى برهانا على بطلانه تاريخ صدر الاسلام، وعناية علماء العرب بالمعلوم والفنون ، ودراستهم علماء الحكماء الاقدمين • (69)

ويقول الدكتور ( بنوه ) الفرنسى :
( ان نصوص بعض آي الكتاب الموحى
به الى محمد منذ ما يزيد عن ثلاثة عشر
قرنا ، تتناسب وأحداث مبادىء العلوم
العصرية ، وكسان من جراء هسسنده
الملاحظات ان أمنت نهابيا (70) ،

ويقول ( فون بابل ) مستشار الرايح الالمالي قبل هتلر :

(اننا نقف على حافة هاوية ، ذلك لادرا تعلقرا باهداب العلم وظنداه كر شيء من حتى استبعدها العلم وبالعدرا هي الاله والاختراع حتى صرنا عبيد الآلة والاختراع ، ولم تبق الا بارقد أمن وحيدة هي النجاة ، وهو ان نومن ، ان هذا الكون له خالق ، وان هذا الخالق قد وضع لنا سننا وقوانين ، فان سرنا على هدى من هذه السنن والقوانيسين سخر لنا العلم ، وسخر لما الاختراع ، ونجونا ولم نسقط في الهاوية ، (7٢)

ويقول الاستاذ (الدوار جيبون)
(ان القران معترف بسه مس حسدود الاوقيانوس الاطلاطي الي بهر الكانج ابه الدستور الاساسي ليس لاصدول الدين فحسب ، بل للاحكام الجنائية والمدنبة والشرائع التي عليها مدار دياة البسر وترتيب سؤونهم (72)

ويقول (غوستساف لوبون) ان التعاليم الاخلاقية التي جاء بها القران هي صفوة الآداب العالمية والمبادىء الخلقية الكريمة ) (73) ووقف رئيس

الحكومة البريطانية في عهد المكدحة فيكتوريا (غلادستون) وأعلسن في مجلس العموم البريطاني وهو ممسك في يده بالقرآن الكريم: قائلا:

(انه ما دام هذا الكتاب باقيافي الارض فلن يقر لنا قرار في بلادهم · (74)

تلك \_ قارئى الكريم \_ هي المعجرة الخالدة ، التى من الله بها على هــده الارض ، ففعلت فعلها ، وصنعت صنعها، وأحدثت العجب العجاب ...

وذلك هو القرآن الكريم الذى نقـــــ العرب من الجزيرة الضيقة التى يتناحرون فيها ، الى العالم الفسيح الواســـع ·

نقلهم الى العالم ليقودوه من ناصيته، على أساس العقيدة الواحدة ، والايمان العميق ، والصلة الروحية القوية ·

وذلك هو القرآن الكريم ، فى اعجازه واثره ، وفى هدايت ورسالت، وفى تحولاته الجذرية العميقة التى عير بها مجرى التاريخ فى العالم ٠٠٠

فليقرأه المسلمون قراءة تدبر وتفهم ، وليعملوا بمبادئه وقوانينه ، وليعلموا ان المسلمين الاولين لم يكونوا صالحيلين بالجبلة والطبع، وانما اصلحهم القرآن لما اعتصموا به ، واهتدوا بهديه ، وساروا على نهجه ، ولن يصلحنا القرآن الا اذا فهمناه وطبقناه . . . الني القرآن الكريم .

الى القرآن الكريم ، نستضىء به ، ونسير على سنده ، ونسير على سنده ، ونحيا في ظلاله ، ونتسلح به ، ثم نسزل الى الميدان ونحن المنتصرون بحول الله ،

وهنا ، اقف بعكرى ، وقد اتعبه الغوص
فى هذا البحر الواسع الذى لا ساحل
له ، والتحلق فى هذا العصاء الرحسب
الذى لا حد له ، وأرفع هذا القلم الذى
أحفاد احصاء ما لا يحصى ، وحصسر
ما لا يحصر ، ووصف ما لا يوصف

وانى اذ اقف هنا ، اعترف اننى لسم اف الموضوع حقب ، فالحديث عسسن ( المعجزة الخالدة ) فى كل جانب من جوانبها مع الاجادة والاتقان أمر ستظل جهود الانسانية متضافرة عليه الى يوم القيامة ، ( وتجد نفسها دائما أمام بحر زاخر واسع لا تنقضى عجائبه ، ولا تنفد خوارقه ، ولا تنتهى كنوزه ونخائره ) •

واودعك ما قارئى الكريم ما واملنا أن يشاهد القرن الجديد ، الخامس عشر الهجرى ما شاهده القرن الاول مسن التطور العطيم الذى احدثه القران الكريم فى جميع الميادين ...

وطريق المسلمين الى ذلك هو الطريق الذى جربه اجدادهم من قبل ( العقيدة الصحيحة ، والايمان القوي ، والعمل من اجل مستقبل افضل في ظل الاسلام، وتحت راية القرآن ) .

#### (المسسادر والمراجسع)

- نضر مناهل العرفان ـ محمد عبد العظیم الزرقانی ، ج ۱ ص 36 .
  - 2) تفسير المار والالوسى ٠
  - ن رسالة التوحيد للأمام محمد عبده ص 125 .
    - 4) ابطر مداهل العرفان ح 1 ص 58 ·
      - 5) دائرة المعارف ــ فريد وجدي 🤨
- لراجع في الموضوع مثل ( الاسلام في عصر العلم ) لفريد وجدى و ( ارتفاع المجسم الانساني ) للعالم الانجليزي الفذ في علم الكيمياء ( وليم كروكس ) وكتاب ( الحادثة الروحية ) للاستاذ ( دولن ) .
  - 7) ثورة الاسلام للدكتور ابي شادي ص 235 .
    - 8) الاتقال في علوم القران للسيوطي •
    - (4) السبوطى في الاتقال نقلا عن الواحدى
      - 10) مناهل العرفان للرزفادي ص 107 ج 1 أ
        - 11) اسعر المعرفان لملزرقائي 6
  - 11) انظر المرجع السابق ، والانتصار لنفن القرآن لابي على الباقلاني ٠
  - 12) المتوراة والانجيل والقرآن للكاتب الفريسي ( موريس بوكاي) ص 119 .
    - 13) معجم القران لعبد الرؤوف المصرى ص 181 -
      - 14) الاب مرمرحي ، في ( معلمته ) ٠
        - 15) المعلمة الاسلامية م 4 ـ 5890 .
          - 16) مفاتيح العيب ــ 1 ــ 156 .
      - 17) الجامع لاحكام الفران ... 1 ... 155
        - 18) انظر ( مشكلة القران ) 1 ـ 23 ·
    - 19) مدير الاستلام ـ العدد الثالث من 21 ـ اغسطس 1963 •
- 20) يراحع اخر ساعة ـ العدد 1996 ـ 24 يناير ـ 1973 ويراجع أيضا كتـــاب (20 من أسرار القران ) للدكتور مصطفى محمود ·
  - 21) المصاحف خمسة كما قدمنا خلافا لمن قال انها اربعة
    - ٠ 8 ما الاحلاق والواجبات ـ. عبد القادر المغربي ص

- 23) الهلال ـ ج 18 س 10 ـ يونيو سنة 1902 ·
- 24) أطوار الثقافة ج 1 ص 316 لجماعة من المؤلفين •
- 2<sub>5</sub>) ينظر في أمهات الكتب الاسلامية ومنها مناهل العرفال في علوم القـــرآل للـزرقــاني ·
  - 26) وهو الاسم الذي أطلق على المخطط المتفق عليه ٠
    - 30) أطوار الثقافة I ص 320 .
    - 31) معجم القرآن لعبد الرؤوف ج 2 ص 92
      - 32) المصدر السابـــق ٠
      - 33) المصدر نفسه ج 2 من 93
- 34) يراجع (اعجار القران) للراهعي و (مناهل العرفان) للزرقادي وللموصوع مراجع كثيرة ·
- 35 يراجع (طبقات القراء) لابن الجزريي الذي عنى به المستشيرة الالمايي عنى به المستشيرة الالمايي عنى به المستشيرات برجستراس ·
  - 36) مقدمة تفسير المنار ٠
  - 37) المنار \_ محمد عبده ٠
    - 120 \_ 1 \_ 120 \_ 38
  - 39) كتاب الزينة 1 ــ 116 ·
    - 40) الاتقان ١ــ ١١٩)
    - 41) انظر نفس المرجع ٠
- 42) نموذج من الاعمال الخيرية في ادارة الطباعة المنيرية \_ محمد منيدر عبدده ص 166 ·
  - 43) الشهاب نقلا عن مجلة الفتح ـ جانفي سنة 1935
  - 44) انظر ( الاسلام دين الفطرة والحرية ) ـ عبد العزيز جاويش ص 21 ·
    - 45) المرجىع السابسق ص 26
      - 46) أطوار الثقافــة ٠
    - 47) نموذج من الاعمال الخيرية ، انير عبده ص 297 .
    - 48) مجلة (رسالة الاسلام) العدد الثاني ــ ابريل سنة 1954 ·

- 49) في التاج العروس ، وفي المحكم ( اللقف سرعة الاخذ لما يرمى اليك بالميدد الو باللسيان ) ·
  - 50) اعجاز الفرآن ـ الرافعي ٠
  - 51) الاستلام يتحدى ـ لوحيد الدين خان 109 نقلا عن المؤرخ (ج٠ ساروار)٠
    - 52) المندر نفسه نقلا عن المستشرق ( ولاستن ) ٠
- 53) انظر ( الشفاء ) للقاصى عياص و ( نكت الانصار لنق القرآن ) للامسام الباقسلانى ·
  - 54) العلم بين الاسلام والنصرانية ٠
  - 55) انظر مجلة ( المسلمون ) العدد الثامن ـ يونيو 1953 ·
    - خراسات قرانیة \_ محمد قطب ص 488 .
- 57) والراحج أن أون القرآن برولا فوله تعالى ( أقرأ باسم ربك ٠٠٠ ) كما قدمنا ·
- 58) راجع في هذا الموصوع ( ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين ) لابي الحشن النسيدوي ·
  - 59) ( المسلمون ) العدد العاشر ـ يولية 1953 -
    - 60) منبر الاستلام العدد الحامس يوليو 1968 .
      - 01) (الدعوة الى الاسلام) ارتولد
- 62) انظر بسطة تفصيلية عن هذا الموضوع في كتاب ( آثر القرآن الكريم ) في المعسة العربية) ، للباقلابي ٠
  - 63) أطوار التعافة والفكر ص 285 ج 2 · 4
  - 64) منبر الاسلام العدد الخامس ـ أوت سنة 1906 ·
    - 65) يراجع في مظانه من كتب التفسير •
  - 66) يراجع كتاب ( الدعوة الاسلامية ) دعوة عالمية ) لمحمد الراوى ٠
    - 67) تنطق بهذه الحقائق المختلفة المتنوعة أيات القرآن ·
- 68) المسلمون ـ المعدد العاشر يوليو سنة 1953 ـ كاتد المقال البشير أسبر اهدمي 68) على ماذرة القرآن ـ للدكتور احمد محمد جمال ·
- 71) الدعوة الاسلامية للاستاذ محمد الراوى ص 526 نقلا عن محاضرة للدكتور مصطفى الحفناوى ·
  - 72) على مائدة القرآن •
  - 1968 منبر الاسلام ـ العدد الثالث ـ مايو 1968





-الشيخ أحمد حمثاني ندر المليد الإسلام الأراق الم

البداية المظلمة 1300 ـ 1341 هـ:

كانت بداية القرن الرابع عشر الهجرى بداية مظلمة ، ثـم كانت آخرته نهساية مشرقة بالآمال العريضة والاماني الجميلة.

اطل علينا هذا القرن الذي مفي بها فيه \_ باهلال المعرم من عام 1300 الموافق 12 نوفمير 1882 ، ثم اختفي بنهاية يوم الثلاثاء 30 ذي الحجة 1399 هـ الموافق 20 نوفمبر 1979 م . وكانت احوال السلمين يوم البداية كلها تنلر بالويل والثبور ، وعظائم الامور ، دينية كانت أو اجتماعية أو سياسية • وحتى الاربعين منه كانت تزداد سوءا على سوء ، فـلا يـوم الا كان اللي قبله خيرا منه ، ولا تزيد الهاوية فيه الا عمقا واتساعا ، ولا الامال في النجاة الا بعدا وعسرا • ثم طلعت بشائر في الافق ، واخد الظلام بنجاب شيئا شيئا ، وادركتنا نهايته \_ والحمد لله \_ وقد تحررت معظم اوطان الاسالام ، وتطلعت أممه الى المستقبل البسام ، المليء بالاحلام .

وقد كان الفرن النالث عشر الهجرى اسوا القرون في حياه المسلمين ، واظلم فترة في ناريخهم . خسروا فيها مساحات شاسعة سن أراضيهم ، واطبيح بدول عزيزة من دولهم ، وكانوا \_ كما قال عنهم مؤلف ( أطلس الناريخ الاسلامي ) السيد هاری ، و ۰ هارارد : فی هذه الفتره قد « احرز الاوروبيون فيها نجاحا باهرا على العالم الاسلامي . وكان الفضل فيمسا بقى لهذا العالم من استفلال سياسي يرجع الى منافس الدول ، ثم عدد حسائر الاسلام وبها من الاوطان ، فحسب فيها سقوط دولة الجزائر بسين مخالب مرنسا ابتداء من عام 1246 هـ (1830 م) واقسام برُيطانيا ، والمانها ، وايطاليا ، والبرتغال سواحل افسريقيا الشرقية ، وسكانها مسلمون ، وامتداد نفوذ بریطانیا الی الجربرة العربية نفسها ، فاحتلت جنوبها وحزائرها ، وسنطت حمايتها على بعض

سواحلها . وبعرض بلاد فارس والافغان المسغط الشديد من بريطانها . وروسيا ، التى استولت على آسيا الوسطى وانتلاعها أوطان مسا وراء القوضاز ، واحتلالها بسيارييا ( رومانها ) ، ومساعدة دول أوروبا النصرانية على انفصال ما كان تابعا للدولة المثمانية ( دولة الخلافة ) من رومانيا ، وبلغاريا والعرب والمجسر والميونان (1) .

هذه بعض خسائر العالم الاسلامي فيه ولم يشاء هذا القرن ان بودع دون ان سجل ضحبتين غالينين يصبفهما الى قائمة الغسائر الطويله مي اواخر ايامه : بونس ومصر ، فقد أهل القرن الرابع عشر على العالم فوجد بونس قد سقطت ىن مخالب فرنسا ابنة الكنيسة البكر في ربيع عام 1298 هـ (1881 م) وبدأت أبامه والفريسة تتخبط بين بدى الوحش الاستعمارى يشهد وتافها باتفاقبات ومعاهدات ليس لتونس منها الا الامضاء وعليه الوضع والابلاء . كما وجد مصر قد وثب عليها الاسد البريطاني الذي لا يشبع ، فعصف بامنها وغصب استقلالها ، واسنعبد شعبها ووثب منها الى السودان يقطع أوصاله ويستبيح حلاله وحرامه وبسقوط تونس ومصر

فتح فى الجسم الاسلامى جرح جديد عميق وتلم فى حصونه ثغرة واسعة خطيرة ، واصبح الطربق ممهددا أمام الاستعمار الصليبى للقيام بهجمات مسعورة عسلى بسلاد الاسلام وضد شعوبه ليعيث فى الارض فسادا ، ويجوس خلال دياره فى بلاد السودان شرقا وغربا وجنوبا يغتك بدوله ، ويبطش باممه ، ويروع الآمنين من أهله ، ويعلن فى زهو وخيلاء بتمكينه من الاسلام والانتصار عليه ، ثم يخيل من الاسلام والانتصار عليه ، ثم يخيل البه انه مسن القوة والتمكن بحيث بسلطيع الاحهاز عليه واذلال بيه بهائيا ونسخيرهم لدولته ،

يعرب عن ذلك بوضوح قول وزيسر حارحبه فرنسا المسيو هانوتو في جريدة الجرنال الباريسية بعد بضعة عشر عاما من حلول الفرن ما نصه:

( صارت فرنسا بكل مكان فى صلة من الاسلام ، بل صارت فى صدر الاسلام وكبده حيث فتحت أراضيه ، واخضعت لسطوتها شعوبه ، وقامت نجاهه مقام رؤ سائه الاولين وهى تدبر اليوم شؤونه وتجبى ضرائبه ، وتعشد شبابه لخدمة الجدية، واتخذت منهم عساكر يذبون عنها فى مواقف الطعان ، ومواطن القتال) (2).

<sup>(1)</sup> اطلس التاريخ الاسلامي ، ص 30 .

<sup>(2)</sup> من مقال لهانوتو نشر فى جريدة الجرنال الباريسية ترجمة العلامة معمد مسعود ونشرته جريدة (المؤيد القاهربة عام 1317) وهو موجود فى تاريخ الاستاذ الاسام محمد رشيد رضا ، ج 2 ·

وأي فريسا حدة التي صارت في صدر الاسلام وكبده ؟ انهيا فرنسا الصليبية التي ردت العرب عن أوروبا ، والتي تبواجه الاستلام وهيلاله الذي ( لا بزال طرفاه ينتهى احدهما من جهة بمدينة اسطمبول والآخر ببلدة فاس في المغرب الاقصى ، معانقا بذلك الغرب كل • في تلك البقعة الافريقية التي اصبحت مقر ملك الاسلام جاءت الدولة الفرنسية لمباغنته : جاء القديس لويس الذي ينتمى الى اسبانيا بوالدته ليضرم نیران القتال فی مصر و تونس ، و تـــــلاه لوبس الرابع عشر في تهديده بالايالات الامرىفية ، وعاود هذا الخاطر نابوليون الاول - فلم يوفق الى تحقيقه الفرنسيون الا مى القرن التاسع عشر حيث اخنوا على دولة الاسلام التي كانت لا تني في متابعة الغارات على القارة الاوروبية فاصبحت الجزائر في ايديهم منه 70 عاما ، وكذلك القطر التونسي منذ 20 عاما وقد وصلت طلائع قوانا الآن الى اصقاع من الصحراء تنتهى اليها كثبانها الرملية نعظم اندهاش الباقين من خصومنا وتزايد ذمولهم ٠٠٠ وقد حلق عليهم الاوروبيون من جميع الجهات 3 ) • وفي هذا المقال ذكر الوزير ما اصاب \_ أو سيصيب \_

السينغال ، وسالى ، والنيجر ، وتشاد والكونغو وكل أقطار وسلط وغربى افريقيا الاسلامية .

فهذا الوزبر مزهو بان فرنسا حققت أحلام القديس لوبس الصليبة في حرب الاسلام واطماع من جاء بعده من ملوك فرنسا وساستها , شامت بالاسلام الذي صارت حراب فرنسا مغروسة في صدره وكبده ، متفائل بدوام تدبير فرنسا لبلاده واستغلال ثـرواته ، واذلال شعـوبه ، باحث عن أمسر الوسائل التي بهسا (تختلس) فريسا الاسلام من فلوب وعقول المسلمين ، وصرفهم بهائبا عن مكة . فقد زعم \_ افكا \_ انهم توصلوا في تونس بحسن الساسة في أحكام الحبلة والندبير من استغفال أهلها وصرفهم عن الاسلام ( نمكنا بواسطة ما أدخلناه من المعدبلات الطفيفة شيئا فشيئا وأجريناه من المراقبة على الامور الاداربة والسباسبة من الندخل في شؤون البلاد والقبض على ازمنه بدون شعور من أهلها • تم هذا الانقلاب يسرعة ولين فلم بتالم منه الأهلون ، ولم يتخدش منه احساساتهم ٠٠٠ اذا بوجد الآن بلد من بلاد الاسلام قد ارتخى مل انفصل الحبل بسنه وبين البلاد الاسلامية الاخرى الشديدة الاتصال

<sup>(3)</sup> انظر تاریخ الاستاذ، الامام محمد رشید رضا، ج 2 ص 401 وما بعدها ٠

مضها ببعض ، اذا توجد أرض تتفلت نبينا فشيئا من مكة ومن الماضى الاسيوى مد أرض بصح أن تنخذ منالا يقاس عليه ، وتموذجا تستج على متواله ألا وهى لبلاد التوسية (4) •

والوزير الفريسي في هذا السراي الذي يزهو بال فرنسا يوصلت به الى فصل بلد من بلاد الاسلام عن القافلة وصرفته عن مكة الى باريس انها سرد على رأى آخر بذهب اصحابه الى اخت المسلمين بالعنف والشدة ، فقت فال مواطنه المسيوكيون فيما نقل عنه من كتابه ( باثولوجيا الاسلام ) :

د ان الدیانة المحمدیة جذام نشأ بین الناس واخذ یفتك بهم فتكا ذریعا ، بسل هی مرض مسریع وشلل عام ، وجنون ذهبولی ، ببعث الانسان علی الخمبول والكسل ۱۰۰۰ والمسلمون وجوش ضاریة وحبوانات مفترسة كالفهد والضبع ۱۰۰۰ والواجب ابادة خمسهم ، والحكم علی والواجب ابادة خمسهم ، والحكم علی الباقی بالاشغال الشاقة ، وتدمیر الكعبة ووضح ضریح محمد فی متحف اللبوفر (5) ، والمسیو هانوتو الوزیر

الكبس لا يمانع \_ مبدئيا \_ في هذا الحل ولا يسفه هذه الاحكام على المسلمين ، الا المحاطر الموفعة من تنفيذه أذ يقول: ( وهو حل بسبط ، وفيه مصلحة للجنس النشرى ٠٠٠ ألبس كذلك ؟ وقد بسرح عن حاطر الكانب انه بوجد 130 مليون مسلم , وان من الجائز ان يهب عؤلاء المحامين للدفاع عن انفسهم والذود عن بنصه دبنهم (6) ) • فمحو الاسلام كدين والقضاء على دوله ، وابادة أهله لم يكن \_ حسى مطلع القرن العشرين الميلادي \_ فكرة شعببة عدد الاوروبيين فحسب ، وانما كانت فكرة في أذهان (المؤلفين) من الكناب والعلماء والمفكرين ، وخطة عند الوزراء والسياسيين ، وغاية للسدول والقادة المسيرين ، وفعد كانوا يسمون دولة الخلافة \_ رمز الاسلام \_ ( الرجل المربص ) وبعملسون بكسل حقسدهم ودسائسهم للنعجيل بوفاته لقسمة سركمه . بل يخططون ــ بمعاهدات سريه أو علىبة \_ لتوزيع أجزاء مملكته • ولم تستول فرنسا على نوبس ولا بريطانبا على مصر الا بالرضى والقبول من الاخرى عن صنع صاحبنها وقد باركت المانيا

<sup>(4)</sup> المصدر المذكور ، ص : 413 بـ 414 •

<sup>(5)</sup> المصدر المذكور ، ص 409 ·

<sup>• 410</sup>  $\pm$  409 : ص المصدر المذكور ، ص

وعل فرنسا فى تونس ودفعنها اليه حتى سكت لها عن الالزاس واللورين ، وكادت فرنسا وبربطانيا بصطدمان فى السودان ، ثم اتفقتا واصطلحتا .

ولما انهى الجبش البركي عهد السلطان عبد الحميد رحمه الله عام 1908 واستثلم الحكم ضباط شبان كان بنتظر منهم يحديد شباب الدولة ، والنهوض بالجبش والقصاء على الفساد ـ تألب ضدهم الدول الاوروبية الحافده ، وأعرفهم في مشاكل ومصائب لا نهاية لسها ، بـــل بادرت بالفعل الى عزو أرضها ، واقتطاع اطرافها واننهزت الفرصة في البقية الباقية من البلدان في أيدى المسلمين ، منى عام 1911 سلطت ايطاليا على طرابلس الغسرب ، وانزلت جنوشها بسواحلها ، وارتكبت اثنياء حبريها من الموبقات والفظائع ما تقشعر من هوله الابدان ، وكل ذلك مماح في عرف أمم النصرانية ضد الاسلام •

وكان في مؤاذرتها كل الدول الاوروبية الصليبية كي تنال ايطاليا حصنها تحت الشمس من افريقيا الاسلامية ، وفي السنة الموالية عام 1912 المندت يد فرنسا بالعدوان الى المغرب الاقصى . وقبضت على الطرف الغربي من

الهلال الاسلامي ، كما لمع الى ذلك مسن فين الوزير المراسي هانونو وفي هذه السنة نفسها ( 1912 ) دفعت أوروبا دوا، البلمان الي اعلان الحرب على دولة سى عنمان ، محططين سياسه صلسب رهبية اعتبوا عنها ولم يحقوها ( ما أخذه الصلب من الهلال فلي يرجع الى الهلال ، وما أحده الهلال من الصلب فلابد أن برجع الى الصلب ) وهكدا فرزوا عافيه الحرب ومآلها وببروا من جسم الاسلامكل اراصيه في سبه حزيره البلقان ما عدا مساحة صئيله مسن براقبا الشرقية ، وأنناء هذه الحرب العسذرة ارتكسب البلغار والصرب والنونان من الغظائم ما لا بتصوره انسان له دبن وخلق يقول كانب تركى ، « الجبش البلغاري قسد علمنا درسا لا ننساه ، وهو انه يجب على كل حندى في ساحه الحسرب ان نصائل مقابلة البريرية والوحشية ، ونشرب الدماء كالماء . وبذبح النساء والاطفال والشبوخ الشيب تذبيعا ، وسلب وينهب السكان الآمنين ، وبمنهن حرمنهسم وسرفهم ويزهسق أرواحهم ، (7) • وقد حققت بعنة جمعية أمريكمه الى الملقسان ( ما روى سن الفظائم البي ارتكبها البلغار واليونان والصرب بالمسامين سنة 1912 فئبب لديها كل ما قيل بل زياده على ما شاع ،

 $<sup>^{-17}</sup>$  لوتروب ستودار في كتابه حاضر العالم الاسلامي ، ج  $^{4}$  ص  $^{17}$ 

وحررت خلاصة الفحص وفررت أن الترك ارحم جدا وارأف وأشرف في حربهم من الامم السلقانية المسيحية . ولكن الصحف الاوروبية لهم تنشر هذا البحقيق ولا اشارت الله . وكان أكسر الاوروبيين بنظرون إلى ما حل بمسلمي الروميلي بنظر الشمانة ، (8) •

ومكذا نرى ان عام 1912 كان مسن أسوا الفترات فى تاريخ الاسلام بمسا تحقق فيه من خسارة جسيمة فى بلاده ، ومزائم مملاحقه لجيوشه ، وتسلمط الاعداء على أممه ، وزياده عما ضاع فعلا ، وأن أمم الاستعمار الصليبى كانت نتعاقد قما ببنها على اقتسام ما بقى من أجزائه ومدر الخطط لاحتلاله ، ولم يكن هذا حافما على ساسة المسلمين ووزراء دولهم وأنما كمان فصارى همهمم أن يحاولوا وأنما كمان فصارى همهمم أن يحاولوا الانفلات والتملص من شباكهم ، يقول الامير شكبب ارسلان رحمه الله ـ وهو بنرجم للمرحوم أنور باشا أحد قمادة الله ـ وهو الانقلاب فى نمركبا ، ورجمال الحرب والسياسة فيها فيما بين 1908 ـ 1918 م

ما نصه: (كان انسور يسرى ان المحلقاء نقاسموا بلاد الدولة فيما بينهم شسس الابلمة فبسل الحرب العامة . ففرنسا وانفلتنيرا نفاسموا سرا سوريا وفلسطين منذ سنه 1912 كما اعترف بذلك المسيو بوانكرى في مجلس الشيوخ الفرنسي ، وما خفي عن السلطان ما كان يديره العربية وانذر بذلك وزراءه .

وقد سعى هذا الامير \_ بواسطة اسير من امراء البنت المالك في مصر \_ لحكومه الانقليز في ليدره عام 1912 لتمده بالسيلاح والعناد قصد (نحرير) بسيلاد العرب من الترك فرقصت ذلك ( ولسم بكم السبب في رفضها هذا المشروع وهو ان انقلتيرا تربد هي الاستيلاء على بلاد العرب ، فيلا يوافقها أن تعطى جنزيره العرب سلاحا ) (10) • وكانت انقلتيرا نميع دحول السلاح الى الجزيرة العربية منذ زمان بل حاولت جمعه من أيدي العرب بواسطة شراء ما عندهم بضعف نمنة، كما حاولت جمعه من سكان اماره نمنه ، كما حاولت جمعه من سكان اماره

<sup>(8)</sup> شكيب أرسلان (حاشية) في المصدر المذكور وفي الصفحة نفسها •

<sup>(9)</sup> حاضر العالم الاسلامي ، شكبب أرسلان . ج 4 ص 375 -

 $<sup>^{\</sup>circ}$  391 ماضر العالم الاسلامي . شكبب أرسالان ، ج

عمان بالقوه بواسطة أميرهم فنشبت ثورة عارمة أجبرتها على العدول عن تنفيذ مشروعها بالقوة (11) •

ثم اضطروا من بعد نشوب الحرب الى محالفة الاسير حسين ، ومنوه الامانى ، وضربوا به الدولة من الخلف ، ولكنهم خانوا عهوده ، واقتسموا البلاد العربية ، واستعملوه وابناءه لخدمة سياستهم واعراضهم •

وكما عرض حسين صداقته على الحلفاء والدحول في صفوفهم منذ عام 1912 فان دولة فارس فعلت ذلك في مسنهل الحرب لاتقاء شرهم فكان الجواب الرفض ، وعرضت ذلك مصر الناء الحرب بشرط ال بجلوا الانفليز من للادهم فرفض الطلب لان في المحالفة مشاركة نوجب حفا ونفرض وفاء ، ويمنع اساءة وما كان هدفهم الا اقتسام للاد الاسلام واحتلالها .

وفبل دخول نركيا الحرب العالمية الاولى بجانب الالمان وحلفائهم (عرضت على الحلفاء ان تكون معهم بشرط ان تامن شرورهم في المستقبل، فابي الحلفاء محالفة تركيا لهم، وكل ما طلبوه منها

كان التزام الحياد التام ، وبمقابلة ذلك تنعهد الروسبة بان لا بهاحم تركبة مدة ثلامين سنة (12) ) ٠٠٠ و « بدبهي ان رفض الحلفاء هذه المساعدات مسن دول العالم الاسلامي مبنى على أساس واحد، وهمو أن الحلفاء لمو قبلموا مساعدات الحكومات الاسلامية اثناء العرب العامة لما كان لائقا ان بقتسموا فيما بعد الحرب بلاد الاسلام الباقية الاقتسام الاخير كما كانوا بنوونه اثناء الحرب ، وكما فعلوا بعد الحرب ولنو رضوا دخنول بركبة معهم وفعلوا عضدها ٠٠٠ لما كان يجوز بعد الحرب انشاذ برنامج التقسم الذي كان مقررا بين انقلنيرا وفرسيا منذ عام 1912 م ٠٠٠ ولو رضوا بدخول العجم (مارس) في الحلف لما كان بحل لهم ان الحرب ـ كما كانت النبة منهم مبيتة ، ولو قبلوا افتراح مصر لنعين عليهم الجلاء عن مصر بعد الحرب على وجه المكافأه ، (13) • فاقتسام بلاد الاسلام الني كانت ما نزال محنفظة على استقلالها كان من أهداف نشوب الحرب العالمبة الأولى وقد راينا ما اتفق علمه الانفليز والفرنسيون ومثلهم غيرهم ( مما لا بنكر أن الاستيلاء

<sup>(11)</sup> حاضر العالم الاسلامي ، شكيب ارسلان ، ج 4 ص 391 و صفحة 445 .

 $<sup>^{\</sup>cdot}$  1 ج ، 329 ماضر العالم الاسلامي ، شكيب ارسلان . ص 329 ، ج  $^{\cdot}$  1

<sup>(13)</sup> نفس المصدر ، ص : 329 ـ 330 ·

على الاسنانه كان أول أهداف الروسية -في دخولها هذه الحرب . ومنع ذهاب الاستانة بذهب الإناصول ، (14) ٠٠٠٠ ولو حرجت الروسية من الحرب العامة عالبة لكابت السلطبة العثمانية أنسرا بعد عن (15) ( وكذلك بيت أن بعض الدول الغربية الكبرى كانت عرضت على المبانيا نفسيم السلطنية العيمانية وأن ىكسون حصت هسذه الاناضول ) (16) • فقسمه العالم الاسلامي واستعباد أهله . واسمياحه حماه كان فدرا مشنركا سن الدول الاوروبية الشرقية منها والغربية . وقد ظن الحلفاء أنهم بانتصارهم في هذه الحرب الكونية ستطيعون أن تحققوا كــل احلامهم في القضاء عــلى الاســـلام ودوله ، ووسوست لهم شباطين اطماعهم انهم فاب قوسين أو ادنى من الوصول الى أهدافهم الصليبية ، ولم تخف ذلـك فادتهم فان الجنرال اللنبي لمسا دخمسل القدس عام 1917 قال : ( الآن انتهست الحروب الصلببة ) ولما دخل الجنرال الفرنسي المغرور غورو دمشق من بعــد وقف فوق قبس صلاح الديس الايوبي وقال: ( صلاح الدين هما نعن احضاد غود فروی فاین احفادك ؟ ) • لقد انسلت

روسا من الحرب عام 1917 انر ثورة اكنوبر الاشتراكية ، ثم خرج منها الالمان وحلفاؤهم ـ ومنهم دولة الخلافة ـ عام 1918 حاسرين ، وخسيرج العلقاء الفرنسيون منها ظافرين بعد ان رجحت الولايات المنجده الامربكية كفتهسم بوضعها كل نفلها المادي الرهيب ، وثقلها السياسي الخلاب في ميزانهم ، باعلان رئيسها وبلسون مبادئه الاربعة عشسير ليكون فاعدة السياسة بين الامم ، ومنها اعلان حي الشعوب المغلوبة في تقسير مصيرها بندها ، فاستبشرت الانسانية . ومفاولت الشعوب حيرا .

ولكن العلفاء الغربين ، دهاقين الاستعمار الطامعين ، والصليبين الحقودين كانوا مسن وراء اطماعهم بهرعون ، فقد احتلوا من تركيا تراقيا الشرقية وهي البقية الباقية من تركية أوروبا . كما احتلوا المضائق التركية ، والاستانة (اسطمبول) عاصمة الخلفة الاسلامية ، وتعفقوا عن احتلال برلين ، وفييا عواصم المانيا وبقية حلفائها ، ثم اختوا يقتسمون بلاد الاسلام غنائم ، يوزعونها بينهم ، بيزعون منها ما شاء ولن شاءوا من

 $<sup>\</sup>cdot$  376 سكيب أرسلان ، حاضر العالم الاسلامي ، ج  $\cdot$  0 س

<sup>(15)</sup> نفس المصدر ونفس الصفحه ٠

<sup>(16)</sup> الصدر السابق والصفحة السابقة .

أصدفائهم ، ولم ببغوا منها شبرا واحدا لاهله ينمنعون فيه باستفلال حفيعي يليق بانسان حر ، وقد ولدت الناس أمهانهم أحرارا • كان من جملة ما صنعوا انــه لس لركبا أي حتى فيما فسرب من شواطئها وما بعد من حزر البحر الابيض الجزر منذ 1912 ما مين ابطالما والبونان وكانت حزبرة قربطس (كرنت) فسسد سلخب من جسم الدولة العنمانية عسام 1898 م (1300 هـ) ومبحث للبونان . كما أن فرص سطب عليها بريطانيا منذ نام 1878 فاحتلبها ، بم أخذت بعمرها باليونان ، واعلنت الحافها بستعمرات الماج عام 1914 ، كما أجبرت نركبة على ان سخلي عن كل مطلب فسما كان تابعا لها أو مرتبطا معها من الدول والافطار العربية . ومنها طرابلس ومصر وبقية البلاد العربية . حنى بكون احتلالهم لها شرعنا ، وميراتهم اياها سائغا ٠

وسع ان الملك حسين وابناءه ومسن تبعهم من العرب حاربوا اخوانهم في الديسن منخدعين بوعود الحلفاء التسي المصاها ملك الانقليز أو نوابه المفوضون مان الحلفاء خانوا عهدهم ولم يوفوا بشيء

من عقودهم ، و (عومل العرب بعد العرب معاملة الاعداء ، ونفسست بلادهم غنائم والذي هو باقي اليوم بدون احتلال فعلا . فالنبه وضبع اليسد علسه عند أول فرصة (17) • سم ظهرت بناتهم المبينة في جعل وطن الاتراك مستعمرة تويانيه اد حرصوا دولسة النويان على النزول سواطيء بركبا في آسيا ، واحتمالال مدسه ، يم الزحف منها على الاناصول واحملوا ازمير وزحفوا على الاناضول . واحتلوا العاصمه العنبقه لدولة آل عيمان ( بروسیا ) جیب بیوجد صریح مؤسس دوله الحلافة العطمي وأنبائه من عظماء السلاطين واحتذوا بعبيون في الارض فسادا . بحب سمع الحلقاء وبصرهم بل ويحب حماية اساطيلهم . وباسلعتهم ، وأهاريج النصر والغبطة العارمه في أوروبا كلها وحميم بلاد البصرانية • يم كانت اراده الشعب البركي المسلم الدي ابسي الاسسسلام الذلبل الذي قبلنه حكومته ، وكانت معركه مسقارية للمي دفنت فيها أحلام النصرانية ٠

لقد كانت فترة 1337 ــ 1341 هـ (18 ــ 1922 ) اظلم فنره في تاريخ الاسلام ، اذ لم يبق له فيها دولة مستقلة الاستقلال

 $<sup>^{\</sup>circ}$  335 شکیب ارسلان ، حاضر العالم الاسلامی ، ج  $^{\circ}$  ، ص  $^{\circ}$  (16)

التام بعد أن أصبح بالاسمانة (حليفتهم) في فقص يقول ما له يقال ، وحول دولة فارس والافغان كانب المؤامرات تحماك لمحوه والحافه بسائر الاوطان في المدور والهوان ، ولكن بقى الايمان في الصدور وما بقى الايمان فلا يأس ولا خسران .

انهى الفرن الرابع عشر . وقد اشرقت شمس الحرية على معظم بلاد الاسلام ، وتطلع المسلمون الى مستقبل تتوحد فيه كلمتهم وبعنز دينهم ، وتنخلص البقية الباقية منهم تعت الاغلال التي تكبلهم من اغلالهم •

النهاية المشرقة:

ولقد كان سقوط دولتهم نتيجة انحطاطهم وتاخرهم عن ركب الامسم المتحضرة في كل مناحي الحياة : الدينية والاخلاقية والسلمية والثقافية والسياسية والعسكرية والاقتصادية والمسادية والفلاحية فما ظلمهم الله ، ولكن ظلموا أنفسهم و وبينما يوجب عليهم دينهم ان يكونوا خير أمة اخرحت للناس اصبحوا في الحضيض الاوهد ، حجة على دينهم وانحرفوا عسن هديه ، واتخذوه وراء وانحرفوا عسن هديه ، واتخذوه وراء ظهورهم و فلم يكن بد من تسلط عدوهم عليهم ، نم اسنيقظوا وارادوا ان بغيروا عليهم ، نم اسنيقظوا وارادوا ان بغيروا ما نافسهم فانجز الله وعده لهم و

#### بداية النهضة:

أول نذبر لهم كان من بيت النبوة ومعدن الرسالة ، وهو السيد حمال الدين الافغاني الذي عباش نشاطه العلمسي والنفامي والسياسي أواخر القرن النالت عشر وأوائل القرن الرأبع عشر ومات عام 1314 · يقول المستشرق الامريكي لوتروب سنودار في كتابه حاضر العالم الاسلامي • ج 1 ص 305 ــ 306 ما نصه ٠ ( ان السيد جمال الدين الافغاني أول مسلم أيفن بخطر السيطرة الغربية المنشرة في الشرق الاسلامي وتمثيل عواقبها فيما اذا طال عهدها وامتدت حياتها ٠٠٠ وادرك شؤم المستقبل وما سينزل بساحة الاسلام والمسلمين مسن النائبة الكبرى اذا لبث الشرق الاسلامي على حال مثل حاله التي كان عليها ٠ فهب جمال الدين يضحى نفسه ويفنى حياته في سبيل أيقاظ العالم الاسلامي والذاره بسوء العقبى ويدعوه الى اعداد ذرائم الدفاع لساعة يصيح فيها النفير ٠ فلما اشتهر شأن جمال الدين خشيب الحكومات الاستعمارية أمره وحسبت له ألف حساب فنفته بعجة أنبه هائسج المسلمين ) .

وقد بدأ جمال الدين حياته العمليه في بلاده الافغان حيث تسولي رئاسه الوزارة في أول شبابه اثناء الربسع الأخير من القرن الثالث عشر وحال

اصلاح الحكم فيها والنهوض بالمسلمين فلم يسرق عمله للطامعين فيها فاصطدم بهم ، وكان الانقلبز من الجنوب ، وقياصرة روسيا مسن الشمال ، يطمعون في الاسنيلاء على الافغان ، ويعمل كل منهم لنفائها في تاخر وانعطاط ليسهل اللاعها فقد علموا أنه لا يتم لهم مرادهم ادا استيقظ الشعب ، فكادوا لجمال الدبن \_ وخصوصا الانقليز \_ وأسقطوا حكومته والامير الذى استوزره واضطروه الى الهجرة ، ولم يسمحوا له باستيطان الهند فقصد دولة الغلافة وحاول هنالك الاصلاح فطارده اذنابهم ، فرجع الى مصر واستقر بها في عهد اسماعيل حينا من الدهر في غفلة الرقيب فبذر فيها بذور المهضة العسربية الاسلامية والشورة الشعببة وهذا ما بقوله الاستاذ الاسام بحيد عبده رحمه الله:

« حرت سنة الله فى خلقه بان عظائم الاسور تتولد من صغارها ، كما ان صغام الاشتجار تبسق من بذورها ، جاء الى هذه الديار فى سنة 1286 هـ رجل عربب بصير فى الدين عارف بأحوال الامم واسع الاطلاع جم المعارف جرىء القلب وهو المعروف بالسيد جمال الدين الافغانى وركن الى الاقامة بمصر فتعرف

اليه بادى، الامر \_ يعظ طلبة العلم ثم اختلف البه كنير من الموظفين والاعيان ثم انتشر عنه ما تخالفت آراء الناس فيه من أفكار وعقائد فكان ذلك داعبا لطلب الاحتماع بـ ٠٠٠ وكان بحضر دروسه كنير من طلبة العلم وبنردد على مجلسه كنير من العلماء وغيرهم وهو في حميع أوفات اجتماعه لا يسأم من الكلام فيما بنير العفول أو يطهر العقبدة أو بذهب بالنفس الى معالى الامبور أو يستلفت الفكر اني النظر في الشؤون العامة مما بمس مصلحة البلاد وسكانها فاستيقظت مشاعر وانتبهت عقبول وخف حجباب الغفلة في أطراف متعددة من البلاد، (18) وصادف وجوده بمصر قيام الحرب بين الدولة العثمانية وروسيا عام 1293 هـ وكانب روسبا قد فضت قرونا في عداوة الدولة واقنصت من اطرافها مساحات شاسعة ، وكان هدفها احتالال العاصمة (اسطمبول) والاستيلاء عسلي المضائق لنصل الى البحر الابيض المتوسط لسبطر على مصير أوروبا وآسما الغرببة فاستغل جمال الدين هذه العرب لبث الوعى والهاب مشاعر المسلمين وننبيهم الى الخطر العظيم فأحذ في انشاء جرائد وتكوبن كتــاب قادرين ( عــلى التحربر

 $<sup>^{*}</sup>$  37 تاریح الاستاذ الامام للشبیخ رشبد رضا ، ج  $^{*}$  ، ص

وادا كـان حمال الدبن هــو مؤسس النهصة الثوربه في مصر فانه هو المؤجج نبرابها سلاد فارس ، فقد عرفه الشاه ناصر الدين في أوروبا والح عليه أن صحبه الى ايران ليوليه رئاسة الحكومة وقال عنه « هذا رحيل العالم السياسي الحربى الجدبر بان بكون رئس وزارة و نفوم بتدبير الشعب » (20) و نجم مى افناعه ، ولم بكن جمال الدين راغبا مى ذلك . ولكن لما حل بطهران انصرف النساه عن وعده . والصل جمال الدين بالعلماء ، والمنقفين والشعب واخسية سسر بالمنادي، البورية وآرائه في اصلاح حالة المسلمين . وبناء الحكم على قاعدة الدسنور والشوري وازعجت حركته الساه . وهم بالقبض عليه فالتجأ الى حرم آمن عند الشبعة هو مقام عبد العظيم وفضى فنه سنعة أشهر يؤجج النورة ضد الحكم الفاسد ومسله وهو الشاه حتى احرج منه \_ وهو مربض يرتعد مــن الحمى \_ مسحوبا مهانا فاقسم أن بنتقم من الشاه وقد فعل ، وكانت رحلته هذه بداية النهضه البورية في ايران ـ يقول السيد صاحب حسن الصادق في كتاب له صدر حديما عن ثورة ايران عنوانه :

والشباء الفصول الادبية والعلمسة في مواضم مختلفة ٠٠٠ فسابقت الكتاب وسارت الافلام واخذت العربه الفكربة نظهر في الجرائد إلى درجة بظن الناظر فيها أنه في عالم خيال (19) . واشتهد ساعد الحركة الني كونها بمصر وأسس حزبا سناسيا نعمل لانشناء مجلس شعبي بحاسب الحكومات ، ونضع فسوانين الاصلاح والحكم النبابي الدسنوري 🕝 ولسم سرق هذا للحكومات الاستعمارية الطامعة في احسلال مصر \_ وحصوصا الفلمترا - فصغطت على الخديو نوفيق -وكان قبل توليه الحكم من تلامذته فأمر سفية أواسط رمضان 1296 هـ (سينمبر 1879 م) بنهمه افساد البلاد . واذا كان بوفيق واسباده فد استطاعوا نفي جمال الدين فايهم لم بقدروا أن ينقوا منادئه النبي عرسها ، وقامت النوره العرابية . أسر خروحه بقودها للملذه ، فاستنجد بوقيق بالانفليز فاحتلوا مصر عام 1882 فلم بطب لهم فيها مقام حتى طردوا منها وتخلصت مصر من مكرهم نهائما بعسد أكبر من حمسين سنه ، وكان الذي قاد المقاومة لمدة طوبلة هو سعد زغلول وحزبه وهو تلميذ جمال الدين ومعمد عنده 🔹

<sup>(19)</sup> المصدر المذكور . ص 38 من الجزء الاول •

<sup>(20)</sup> المصدر المذكور ، ص 55 من الحزء الاول ٠

ما نضه ( مع ظهور جمال الدين الاسد أبادى المعروف بالافغاني بدأت موجية التحرر نتصاعد في المسرح السياسي في ابران وبلدان الشرق عموما • مصعوبة بالفكر الاسلامي الاصل واخذ المسلمون النذين استعادوا صحونهم الاسلامية بخطون خطوات كبيرة في ساحة النضال والنهضة التحررية ضيد الاستبداد والاستعمار . وكان أول موقف سماسي وسُعبى للفكر الاسلامي المناضل الذي عم ابران من ادناها الى أفصاها هو فنسوى المرحوم آبة الله ميرزا حسن الشيرازي ننحربم التمباك عام 1892 مصحوبا تحهدود السبد جمال البدبن في تهيئه الارضبة المناسبة ، وفي هذه القضية وجد باصر الدين شاه ـ الذي كان قد ساع امنباز التمباك للغراة الانقليز بتمسن ىخس \_ نفسـه \_ ولاول مـرة \_ مـع المستعمرين الانقليز مهزومين ومفضوحين ومن المعلوم ان جمال الدبن هـو الذي كسف لحجة الله الشبرازى تغلغل نفوذ الانقليز وسبطرتهم الاستعمارية على دولة الران وطلب منه اصدار هذه الفتوى . نم بقول صاحب الكتاب ( وطرد جمال الدين مرتين من ايران وبأسوا الاشكال.

( النورة والقائد ) في صفحتي 7 ـ 8 وكان ناصر الدين شاء ـ من خيلال ما نصه ( مع ظهور جمال الدين الاسبد عمليات القمع والمطاردة الوحشية لدعاة الادي المعروف بالافغاني بدأت موجية التحرر ـ ان بصاعف الاستبداد وبضيق التحرر نتصاعد في المسرح السياسي في الخناق على البلاد ، لكنه في النهابة قتل ابران وبلدان الشرق عموما · مصحوبة على بد ( ميرزا رصا كرماني ) احد تلاميذ بالفكر الاسلامي الاصبل واخذ المسلمون السبد حمال الدين وباشارة منه والذي النفر استعادوا صحوبهم الاسلامية كان قد لاقي افسي عمليات النفذيب في بخطون خطوات كبيرة في ساحة النضال سجون باصر الدين شاه وكان دلك عام والنهضة التحررية ضيد الاستبداد 1897 م ) اه ·

وأنسر أحبلال مصر أنبقل إلى أورونا من الهند \_ التي كان معنف لا بها \_ واستدعى إلى باريس بلمنده محمد عبده حب اسآ حيزب ( العيروه الوثفي ) وحملا جريدة ( العروة الوثقي ) لسيان حاله , وأضرما العرب ضد الاستعمار ، وكان م الغرض البعيد منها اعاده العكم الاسلامي وهدامه الدبن الى ما كان عليه من الطهارة والعدل والكمال في العصر الاول بناسيس حكومة اسلامية عيلى فاعده الحلاقة الراشدة في الدبن ومنا تقنضيه حالة العصر لمجد الاسلام مسن أمور الدنيا ونسع هذا انقاذ المسلمين وغبرهم من الشرفيين من الاستعمار المذل لهم . واما الغرض القربب فهو انقساذ مصر والسودان من الاحتلال » (21) · وفيد ناصرت حريدة (العروة الوثقي)

<sup>· 283</sup> حياة الاستاذ الامام ، ج 1 ، ص 283

ثورة المهدى بالسودان , والذى انتصر جبشه على جيش الانقليز مرارا وأمده حزب ( العروة الوثقى ) ، بالعون المادى والادبى وشهد كاتب انقليزى بمسالصاب فومه هناك فقال : \_ بعد ان بين ما أصاب السودان من رزابا من ففسد الرحال وسفك الدماء \_ ما يصه :

« ولم يكن نصيب الانقليز من الرزية أقل من نصيب تلك البلاد فأنفقوا أموالا وافره وفقدوا رجالا من أعنز أبطالهم واشجع رجالهم وهتكوا استار قبوتهم الحرببه ، ثم عادوا بالغيبة والفشل والصنق بهم عار الهزيمة وسوء المفر، (22) لفد كان جمال الدين يبث في مبادئه أن ( العالم النصرائي على اختلاف اممه وشعوبه عرفا وجنسية همو عدو مقاوم مناهض للشرق على العموم وللاسلام على الخصوص ، فجميم البدول النصرانية متحدة معا على دك الممالك الاسلامية ما استطاعت الى ذلك سبيلا، والروح الصليبية لم نبسرح كامنه في صدور النصارى كمون النار في الرماد وروح الصليبية لم تنفك حية معتلجة في قلوبهم حتى البوم ٠٠٠ وهي أبدا ناظره الي

الاسلام نظرة العداء والحقد والتعصب الدينى المقوت ١٠٠٠ ان العالم الاسلامى جميعه يجب عليه ان يتحد انحادا دفاعبا عاما متمسك الاطراف وثيق العسرى ليستطبع بذلك الذبادة عن كبانه ووقاية نفسه من الفناء المقبل وللوصول الى هذه الغابة الكبرى يجب عليه اكتناه أسباب تقدم الغرب والوقوف على تفوقه وقدريه (23) هذه هي دعوته الني افني حيايه في سبيل نشرها والمناه على سبيل نشرها والمناه المناه على المناه المن

ولم يكن وحده في الميدان ، فقد (بات اعتداء الدول الفرنجية وعدوانها وبغيها منتشرا في كل قطر من اقطار العالم الاسلامي (24) · وبعد احتىلال ايطاليا طرابلس الغرب عام 1912 وتالب دول البلقان على تركبا وافتكاكها منها جميع أراضيها في البلقان عام 1912 واتفاق الانقليز في البلقان عام 1912 واتفاق الانقليز وروسيا على خنق البورة الفارسية (اخذ وبقعد مشعلا غضبا · · · وقد تحقيق المسلمين الآن ما كان تنبأ به \_ على غير انقطاع \_ دعاة الجامعة الاسلامية منة الحرب الصليبية لدك الممالك

<sup>(22)</sup> من مقال للسير صمويل باكر عرب ونشر في جريدة ثمرات الفنون في 14 ذي القعدة 1302  $\cdot$  1302 انظر تاريخ الاستاذ الامام ، ج  $^2$  . ص 355  $\cdot$ 

<sup>(23)</sup> ﻟﻮ ﺛﺮﻭﺏ ﺳﺘﻮﺩﺍﺭ ، حاضر العالم الاسلامي ، ج 1 ، ص : 306 ـ 307 -

<sup>• 308</sup> م المصدر المذكور ، ص

الاسلامية دكا · وصدق جميع ما كان يديمه جسال الدين الافغانى العكيم العظيم (25) ·

ومن تالب دول النصارى على الاسلام وأرضه أخذ المسلمون وزعماؤهم دروسا مهمة ، وعدلوا موفقهم من أهل الكتاب ، واخلفوا يتآزرون لا ضلاهم لا مسم الهندوس والبودية والوثنية ، وذلك منذ العرب الروسية اليابانية عام 1904 التي انتصرت فيها دولة بوذية على دولسة ىصرانية ( فهب غالب المسلمين يبتهجون لانتصار اليابان هذا ابتهاجا ملؤه الفخر الشرقي والحماسة الاستلامية (26) . ووضع المسلمون ايديهم في ايسدي الهندوس لمقاومة الانكليز في الهند (27) وتآزر الصينيون المسلمون مسع غير المسلمين فقالت صحيفة اسلامية من صحف تركستان تدعو الى اتحاد الصينيين قاطبة للوقوف في وجه الغرب المعتدى! « ان أوروبا قد بلغت من الطغيان والجور مبلغا لاحد له فهي لا تنفك تنازعنا على حريننا التي هي افيدس شيء ليدينا وأوروبا ثم أوروبا ضاربتنا الضربة

القاضيه ، اذا لسم يستنصر بعصنا بعضا ونهب معا في يوم آت هبه المدافعين عن الاوطان دفاع الابطال ، (28) · وكان شيوخ السياسة ودهابها من الاوروبيين بدركون الخطر الشديد من هذه الهجمات ويخشون رد الفعل من عالم الاسلام · فقد كتب وزير الخارجية الفرسي هابوتو بستنكر هجمة ايطاليا على طرابلس كوكر الزيابير ؟ أقلبس دلك لابها لا نحارب تركيا وحدها بل العالم الاسلامي اجمع · فايطاليا جنت على نفسها وعلينا جناية فايطاليا جنت على نفسها وعلينا جناية ومع تكالب المستعمرين وزحفهم على ومع تكالب المستعمرين وزحفهم على اقطار الاسلام واحتلالها واستعباد أهلها واستعباد أهلها واستعباد أهلها

اقطار الاسلام واحتلالها واستعباد أهلها واختلاس خيراتها حتى لم يبق اثـر الحرب العالمية الاولى قطر يصدق عليه انه يملك تمام حريته واستقلاله كانت البقظة تهـب، والحركات الثورية والفكرية والسياسية تمند وتخترق الحدود . ونهز الجماهبر من الشعوب وبينما كان المستعمرون ـ انناء هـذه الحرب ، تـم في مؤنمر فرساى للصلع الحرب ، تـم في مؤنمر فرساى للصلع

<sup>(25)</sup> المصدر المذكور ، ص 314 •

<sup>(26)</sup> المصدر السابق ، ص 314 ·

<sup>(27)</sup> المصدر السابق ، ص 315 ·

<sup>(28)</sup> المصدر السابق ، ص 312 •

 $<sup>\</sup>cdot$  312 ما العالم الاسلامى ، ج 1 ، ص  $\cdot$  312 -

- يقتسمون بهية أراضى الاسلام بينهم بمغنضى معاهدات سريمة واتفاقات دولية - كانت آمال الستضعفين تتضاعف من بلادهم ، وقد أجج الثورة في صدورهم منادىء ولسون رئبس الولايات المتحدة الني نعلن حسق الشعوب المغلوبة في نفرير مصيرها ، وانتشار هذه المبادىء نين شعوب العالم ، والمصادقة المبدئية من الدول الكبرى عليها وتأسيس (عصبة الامم) في حنيف للسهر على تطبيقها ثم الامم) في حنيف للسهر على تطبيقها ثم بنها أراضى تركيا والشعوب التي كانت مرتبطة نها ، والمستعمرات الافسريقبة الالما ، والمستعمرات الافسريقية الالما ، والمستعمرات الافسريقية الالمانية ،

وانفجرت البوران في كل مكان، وعمن البعظة كل الشعوب الستعمرة قديما أو حديثا واغلبها من المسلمين •

في تركيا: واول ثورة اثر الحرب العالمبة الاولى كانت في تركيا بقيادة الغازى مصطفى كمال ، وتمكن الشعب التركي من طرد ( الحلفاء ) من هاصمة دولته ، وسحق الغزاة اليونانيين المتوغلين في الاناضول ، والقائهم في البحر ، وترصل الاتراك الى ذلك بصدق ايمانهم ثم بالعون الذي جاءهم من جارتهم الكبرى دولة الاتحاد السوفييتي لا حبا في سواد

عيون الاتراك . ولكن رغبة فى طسرد الانقليز والفرىسيين من مضائق البسفور والدردنيل •

وفرح المسلمون بنصر الله في كسل أنحاء الارض ، وتعفزوا للجهاد ، ولكن مصطفى كمال السذى احيى انتصاره الآمال سرعان ما خيب الظنون ، وانحرف عن الاسلام وأخذ يعمل على عزل الشعب ااسركى عن العالم الاسلامي ، فالسغى الخلافة عام 1924 والغي مجله القوانين الاسلامية واستبدل بها القوانين الوضعية السوبسرية ، الايطالية ، واجنهسد في الفصل مين العرب والترك خصوصا . فمنع قراءة الفرآن بالعربية وكتابة اللغة بالحروف العربية ، والاذان بها وحاول ار بلصق بركما بأوروبا في الاخلاق والعادات واللباس ففسرض البذلة الاوروببة والقبعه على الشعبولولا صدق الاتراك في ايمانهم وصلابتهم في دينهم لمحى الاسلام من تركيا • وأخطر ما في عمله أن أعداء الأسلام طبلوا له وزمروا ودعوه اصلاحا ، وجعلوا مصطفى كمال من كبار المصلحين لانه تنكر للاسلام واحكام شريعة القرآن ولا رقى ـ في زعمهم ـ الا بالتخلص من القرآن ! واغتر بذلك كئير من ( الزعماء ) والكتاب في بسلاد الاسلام فأخذوا يروجون لهسذا

ر الاصلاح ، وينفذونه اذا وصلوا الى الحكم · وتركيا الى الموم ما تزال من دول العالم الثالب سقمها أكثر الامم الدى كانب دومها منع ممسكها بالدس ، واحلاصها لماربخها ·

ولم بلبت شعب مصر أن بأر عسلي ر الحمالة ) المعلنة عام 1914 م . وعلى الاحملال الجانم فوقها منذ عام 1882. مطالب وقد تزعامة سعد رعلول ترقيع العمانة والسحاب حنس الاستغلال فلفي س المندوب السامي صلف وعجرفه وسحما وأنعادا . ولم نجد الوقد المسافر الى درساي من المؤتمرين من سيمعه منهم ولا بعرض عنه اعراضا فانقحرت البورة عام 1919 واستمرت حتى اعلنت بريطانيا اصدار بصريع في 28/2/22 من طرف واحد بعطى فيه مصر «استقلالا» ويحتفظ لتقسها باربعه تفاط يقرع هذا الاستقلال من كل معنى واستمر الكفاح والشورة حى بدت علامات العرب العالمية الثانية في الافق منذ عام 1935 م ، فاضطرت لماوضة المصربين بزعامة حزب الوفسد وعقدت معهم معاهدة الاستقلال السنى امضيت عام 1936 م . وجاءت حسرب 39 ـ 1945 م . فوجدت مصر نفسهــا محنلة اشنع احتلال ثم استؤنف الكفاح س ىعد واجبرت بريطانبا على سحبب آحر حبد لها من مصر عام 1956 م .

وحاولت بعد دلك بشهور أن بعود لبس وحبدها ولكس منع فرنسا واسرائيل باحملال فماه السويس فباءب بالمسلل وطردت مذسرمه مدحورة ٠ ويساب في المعرب نوره الامتر عبد الكريم العطابي عام 1925 م . والحق بالجيس الاستيابي الهزائم المكوره ، فسارعت فريست لاتجادها وتعنب مارستالها بأسان ورحف عبد الكويم حتى أسرف عسلي فاس - كما نسب البوره في سمسي و بال الانكليز عوائم منكوره في العواق. رطرد صنائعهم أل حسبين أن عسلي من الحجار . فاطمان المسلمون ملى اماكنهم المفدسة نزحيف السعودسين ويحريها من يعود العسين وابنائه . وبأحجب بوره عظمي في وسط أسيسا العمادة أأور باشا رحمه الله لنحرير بلاد المسلمين واستعرت الحرب في طرابلس بفياده الشهيد عمر المحنار عده سنين وتنازم وصبع الانكلين في الهند ، وتعالف المسلمون والهندوس ضدهم فذاقوا مرازه كفاح الاحرار. والعذاب المهمس و يهض سمعب اندو بنسيا بطالب بجعه في استقلال بلاده - وهكذا وجد المستعمرون العسهم \_ في كل مكان \_ مفصوحين عراه امام العالم احمع قد الكشفسي سوءاتهم . ويايت عوراتهم ٠ السم حانب مجمسة انطالما على الحبسة عام 1935 م فضبحة

عظمى للاستعمار وتهديدا خطيرا لدوله حيدا قبمة الاحتلال الاجتبى وفساوة الهرمة • فاشتد النكير عسل ايطالبا . واربعيت بربطانها وفسرنسا خوفا مئن نوسع موسولني على حسابهم . وقسله صرح بهذا وما اخفاه . فاخذوا ينكرون عمله ويؤلبون العالم عليه ، فساعد كل ذلك مساعدة عظمى في استيقاظ الشعوب واشتداد الرأى العالمي في حكمه ضد الاستعمار •

> م كاب الحرب العالمية الثابيب وأساسها " المنسع العبوى " الذي كان بطالب به هييلر لشيعب ألمانيا . وامناذ النازيون عن عبرهم بما دهبوا اليه من ان (استعمار) شعوب أوروبا ممكن واحتلال الاراضى لا بنبغى ان بختص بافريقيا وآسيا والما يجلوز أيضا في أوروبا وحكذا آذنوا لجيشهم ان يتوجمه نحو تشبيكوسلوفاكيا ثم بلونيا زحفا نحو أوكرانيا وبترول القوقاز • وبعد قليل من بداية الحرب، وجدت أوروبا نفسها - الا قليلا - معنلة من الجيوش النازية ىذىق شعوبها « نعم ، الاحتلال وطعم الاستعمار ولذائذ نزوات قادة وساسة المحتلين • لقد قدم النازيون للشموب المستعمرة الضعبعة خدمة جليلة مسسن حيت لا شعرون فقد أذاقوا شعوب أوربا من البلاء والوان العذاب مما أفهمهم

المستعمرين ونعمة الحرية والاستقلال الوطنى وفهم الفرنسيون والهولانديون والملجكمون والانكلبز ـ وان لم يحتلوا ـ ما بصبب الشعوب المستعمرة من جواء احتلالهم وفقدان استقلالهم واضطر سأستهم أن تقتحوا الاحتلال ويعكمنوا ضد استعباد الشعوب رغم ارادتها وبصادفوا على مبناق المحيط الاطلسي أولا ثم على مسئاق الامم المتحدة \_ في سان فرانسيسكو \_ نانيا التي تخول لكل سُعب حقه في الحربة والاستقلال •

ومع ذلك فان قادة الاستعمار وساسنه كانوا بنوون خبانة العهود بمجرد نهاية العرب والعوده الى تركيز نفوذهم من جديد • ففي أول أيام النصر ، في 8 مايو 1945 م ، وثبت فرنسا على الجزائر لتبطش بشميها لانه تجرأ على رفسم الراية والمناداة بالاستقلال ، وفي نفس هذا الشهر وثبت على دمشق عاصمية سوربا ، واستعادت جيوشهم بلاد الهند الصبنى بعد انسحاب اليابان كما استعاد الانكلبيز برمانيا ، وساعدوا هولانده بجيوشهم واساطيلهم في النزول مسن حدید بجزر اندونیسیا التی اعلنت ـ من قبل - جمهوريتها وعملت لطرد اليابان من بلادها وحاولت ايطاليا ان تعود باى سببل \_ على الاقل \_ الى ليبيا والصومال.

حيدا. ورأت اندحار فرنسا وايطاليا وخروج بريطانيا هزيلة مسن الحرب رغم انتصارها ـ أبت إن تقر الضيم من حديد وان تخضع للاحنلال اذ أخلدت لى النورة العارمة في كل مكان وقلم مكن بعضها بيسير من التضعيات مسن الاعتراف له باستقلاله ، وبذل بعضها أعلى التضحيات قبل ان يجبر الاعداء . والاصدقاء على الاعتراف بالاعتراف بالاعتراف بالاعتراف الاعتراف بالاعتراف الاعتراف بالاعتراف بالاعت

ان المسلمين الذين خرجوا من حرب 14 \_ 18 19 بدون دولة مسنقلة ، نال اعلمهم ما كانوا بصبون اليه من حرية واستقلال ، وأصبح لهم في المجتمسع الدولي كلمة مسموعة ونفوذ قوى : لقد طردت جيوش المحتلين اثر الحرب مباشرة من العراق وسوريا ولبنان عام 1945 م. كما اعترف باسنقلال اندونسيا وخرجت حنود بريطانيا من الهند عام 1948 بعد ان اعترفت للمسلمين بدولة الباكستان، واعرف باستقلال ليبيا اثر ذلك ، ا وشبت الثورة في المغرب وتونس ، وفي كىنيا ومدغشقر ، وفي الفيتنام ، وقبلهم كانت قد نشبت في الجزائب في مايو 1945 م ، ومع اخفاقها ظاهرا فان هذا الاخفاق كان درسا مهما جعل القادة بدبسرون لها جبسدا ويستعدون لها

في بوم 6 ربيع الاول 1374 هـ ( أول تفامير 1954 م ) وجد العدو نفسه امام جيش ، وشعب يريد الحباة • حدثني المرحوم الحاج مصطفى بن باحمد الله ذهب الى معاملة الجبرال دوفول عسام 1956 م ، مبعوثا من حبهة التحرير ليوضح له ما يربكبه الجيش الفرنسي ب فظائع فانصب له الجنزال جندا \_ وهو المحامى اللبق ـ فلما انهى من بيانـه رقع دوقول راسه وقال له ۱ ( لبس لكم حق في الشكوى من أعمال الجبش فقد كلف باحماد الثورة ولابد أن يرنكب في سبيل الوصول الى غايته ما تشكون منه ومع ذلك فانى أوكد لكم بانكسم ستنالون الاستقلال لانكسم قبلتم ان نموتوا من أجله وكل إمة تستقــل أذا فيلت الموت , وانتم قد فبلتم ذلك فلابد ان تستقلوا ، لا أقول لكم أن ذلك قريب أو بعيد ولكنه آت لا ريب صه ، ٠

وقد حاء الاستفلال للجزائر بعد مضحبات دامن سبع سنوات وخمسة أشهر ، وبعد بعو منبون ونصف ملبون من الشهداء ولم بكن هؤلاء الشهداء فداء لاستقلال الجزائر فحسب ولكنهم دعموا استقلال تونس ( الوهمى ) ، واستفلال المغرب ( الخمالي ) فحملوا من كل منهما استقلالا حقيقيا • كما اجبروا

فرنسنا على ان ( نمنح ) الاستفلال للدول الافراهية التي كانب بحب استعمارها ٠٠ بحررت بلادهم ، واطمأنوا تحت رايات موربطانيا. والسنيغال، ومالي. والغابون. وعننا ، والكامرون ، والسجر ، ونشاد وقولما العلماً ، يم حزر القمر، وحيبوني • المناه المالمية الما الما مده المنحة المامومي (بسين) والطوغو ـ والكومغو ـ وافريقما الوسسطى . وساحل العماج ومدعشت و

> ويفعل البورة في الجزائر (منحب) بريطانيا الاستقلال لسحيرنا المسلمة . وسحانيها ورنزبار ( بابزانيا ) وأعلب السكان فيهما من المسلمين ، وأوعانده واضطرب بلحبكا الى الاعتراف باستقلال رانبر ( الکویغو ) و اورندی و بوروندی واعابب الجزائر أعانه فعالسه انغسولا وموزسى . كسما عاوس على احماط المكندة ضد وحده سجيرنا -

> ان النورة الجزائرية كانت معجسيزة العرن الرابع عشر حفا (العرن العشرين) وفد صرب الشعب الحزائري أروع الاسلة في البيات والصبر والاحتمال والنضعية الى حد العباد فحاء استقسلاله حقيقنا لا وعما بعضل الله م مفضل الاحلاص والوعى الكامل في الفيادة والنفظة في الحماعير •

واذا كان الثلبان من المسلمين قسيد دولهم قان الامل القوى في الله وفي حهاد المسلمين ان بمحرر الباقون اثناء العرب الحامس عسر وان ينفض المسلمون اساءه كل عبار الخميول والكسيل والنحلف عن ركب الامم الراقية ، وأن سحنبوا في تهصيهم الوقوع فيما وقعت فيه العصارد العربية من ماديه بحنة ، لىكون حضاربهم اسلاميه جامعة بسين الماده والروح مرسطه بالدين من عسير صفوفهم . ويعتبروا أنفسهم أمه وأحدة لا تدل الا لله كما حكم الله في فوله « ان هذه امنكم أمة واحدة وانا ربكسم فاعبدون » · وان الله لفي عو سهم و بصرهم ادا أوقوا بعهد الله ٠

ولهم عسرة في (جهاد سعب الجزائر) الفائم على أساس الدين ، نم في نورة سُعب ابران التي أعلنها ( بوره اسلاميه لا شرفية ولا عربية ) بعبده عن المذهبية وعيزه الحاهلية ( نيبوره استلامية لا شبعية ولا سنية ) فاستطاعها \_ بالاسلام \_ ان بحطموا كل الاصنام وان تطيحوا بالشاه الذي لم بغن عنه ما جمعه من مال وما حشيده من جند كلهم (سفاك ) للدماء سفاح • وخذله حماله س الصهائنة والامريكان وحنسوا عسه مستقبل حياتهم اذلك هو سر قوتهم ومل الوسواس الخناس • فعلى الابمان والعمل الصالح للدنيا وللدين , والانحاد نبس بن حميع المسلمين والمعاون على والتخادل بحسب أن يسي المسلمون مشرقة ٠

وحر صمان لانتصارهم « ولينصرن الله من ينصره ان الله لقوى عزيز ، •

وكاد للاسلام في الفرن الرابع عشر انس والتقوى ونفي الننازع والاختلاف دمعه وابسيامه : بداية مظلمه ، وبهاية







# الوجي والعقل في الإسلام عندالمعتزلة وبعض المفكرين المتأخرين

قد برزت صله الوحى بالعقسل فى الاسلام منذ القرن الهجرى الاول (القرن السابع المبلادى) وحاصة فى بداية المدرسة الاعتزالية • تم انضحت هذه الصله من خلال المناظرات التى انتشرت فيما بعد ، حين التفى الاسلام بنظريات حدية • وفى الواقع ان هذه المسالة كابن لها أهمية دبنية وأحلاقية عظيمه فى الاعتزال حيث تميز بها هذا المذهب عن بقية المدارس الاسلامية المعاصرة له

واللاحقة به ·
احمع كبار المعتزلة على وحدة الوحى
والعقل · فيرى أبو على الجبائى وهو
رئيس الاعتزال فى القرر الثالث
الهجرى ( القرر 9 بعد الملاد ) أن كل
معرفة هى عقلتة وسمعسة فى آن
واحد (1) · ويؤكد عبد الجبار ( المتوفى

سبة 415 هـ ـ 1025 م) هذا الرأى (2) ويضبف أحد تلامدته أن الافعال الستى حرمها الوحى هي بالذات التي يرخضها العقل (3) وينجم عن هذا كله أن من بنحرف عن العقل يبتعد عن الشريعة في نفس الوقت ، اذ الشريعة لا يمكن أن بنافض العقل و والشيء الذي بعلمه الله مخالفا للعقل لا يمكن وجوده ، مثل وحود الدائرة المربعة أو عفوية الاطفال في حهنم (4) .

ونؤدى هذه النظرية الى طرح عدد من التساؤلات . هل التوفيق بسين الوحى والعفل بناسب الاسلام ؟ واذا حصل هذا التوفيق الاساسى لماذا الوحى ؟ ألا يكفى العقل وحده ؟ وفى حالة الخلاف بنهما ما هو الذى يجب أن تكون له الاستقبة ؟ سنعاول فى هذا البحث أن بدرس هذه المسائل ونعرض الحلول

السي توصل اليها المعتزله وميزات آرائهم عي آراء خصومهم ٠

#### (1) \_ اعتماد المعتزلة على العقل:

بعتمد المعتزلة على العقل انطلافا من القرآن والسنة النبوية ، فيسنشهد المرضى ( نا 436 هـ/1045 ) بالآيـــة الكريمة : « ويجعل الرجس على الذين **لا يعقلون** » (سورة يو س 100/10) . كما يذكر يحيى بن الحسين ( ت 298/ 910) الآبة · «ان في السموات والارض لأمات للمؤمنين » (سورة الجانية 2/ 45) ٠ ويروي الماوردي ( ب 450 هـ 1058) حديثا شريفا يشير الى مكانه العفل في سلوك الانسان : « لكل شيء عمسل دعامة ، ودعامة عمسل المسرء عمله ، (6) .

والعفل هو أساس جميع المعسارف والافعال ، فجعله الله أساس الحياة الاجتماعية والدينية ، وبالعقل جعلنا الله مسؤولين عن أعمالنا ، والعقل هو الندى سىود وجودنا ويفسر تضامننا مسع بنى البشر , رغم اختلاف الحاحات والمصالح ، والعقل هبة من الله للانسيان (8) . وعملنا بمقتضى معرفة الله ، وهي نيسر لما الشعور بحدود حريننا ونبين لنسا الواجبات ، غير أن معرفة الله لا تكسب الا بالعقل (9) -

ان العقل سي، مشترك بين جميع الناس الذبن بسمتعون بقدراتهم الفكربة ، ولكن بعضهم بنمونه أكثر من عبرهم (10) -والمعرفة العقلبة وأحبة على كل أنسان لابها نصيمن المسؤولية ، واستعمال العفل بساعد على بحبب الخطا والحوف (11) . وذلك لايه لا بصدر عن سلطة ظالمه أو عاينه ، والله دانه لا يعير فيهه لعمل ما الا لسبب مشروح ، فانه لا يأمر الاسمال بفعل معين ثم بعاقبه لننفيده ذلك الامر٠ وبحصر أبو على الجبائي وظبهة العفسل العملية في العلم الذي بنعد عن الشر و يحص على الخبر •

أما افعال الاسمان فهي تنقسم إلى ثلاثة أفسام الافعال العفلية والافعال الشرعية والافعال التي بمكن أن نساهم في احكام افعال أخرى (12) .

الاول على حرية الاختبار والتأسل ، فبعلم الفاعل مثلا أن من واجبه أن يرد الامانة الى صاحبها كما بعلم أنه بتعين علمه أن يعترف بالحميل لمن أحسن اليه وستطيع كل انسان أن نقوم بهذه الافعال • فهي نقرب الانسان من الله ويسترط فيها معرفة الله أولا ، وذلك تقصل التأمل والاستدلال المعلى . ويدكر من هده الافعال الصلاة والصيام (13) . والعمل عند المعنزلة نوعان : العصل

الفطري الذي نظهر في البديهمات الأولى

مثل أن و الشيء موجود أو معدم ، . لادراك معنى النص • ثم اتجهت عنايتهم و « بوحسد المنهاقضين مستحيل » و « والواحد أفل من الاثنين » , والعقل -المكسب بنظلي من البديهيات وينطور وينغيس بالعمل والنجرية المستمرة(14). وعلى هذا الاساس بمنز المعيزلة بين توعين من الافعال العادية وهي الافعيال التي تصدر عن العفل الفطري والافعال التي سسيد على المامل والاجتهاد (15) .

> وبرى البطام ( 231 هـ/846 م ) ان العفل هو الدي بوحه المعل ويرشده. ونتحلي دوره حاصه في حربة الاحتيار البي بشترط فيها دافعيان متعارضان ، واحد بحص على الفعل وآخر بمنعه (16). فيسمح العفل باخسار احد الدافعين(17). وفي الفرآن الكريم أكبر . ب أمه تدل على دلك منها « وهديناه النجدين » ( سورة البلد . 10/90 ) وقد بين السبجسناني ـ استاذ التوحيدي ـ معنى النجدين وهو طريق الخير وطريق الشر (18) ٠ (2) صلة الوحى بالعقل:

> أكد المعنزلة صله الوحى بالعقل منذ نشأه المدرسة كما اشربا الى ذلك سابقا الا انه وقع شيء من البطور في نظرتهم الى طبيعة هذه الصله • بدأ تركيزهم أولاً على ربط الدين بالعقل من أحـــل فهم القرآن ، اذ العقل صو الوسيلة -

في مرحلة ثانية الى التوفيق بين الوحى والعقل فسنوا بأنهما متكاملان ومرتبطان على الرعم من أن كل واحد منهما متمبر ومستفل عن الآخير • وفي النهايه حعلوا الاستفية للعفل •

ولكن هل تكفى العفل البشري وي توجيه سلوكنا يتوجيها حسنسا دور الوحى ، كان هذا هنو رأى جل المعنولة لابهم اعتمدوا على العفل بالدرحة الاولى وبنوا عليه صحه الافعال الانسانية . فذهبوا الى أن الله أمر بالافعال الحسية لحسمها ومهى عن الافعال الفبيحة لقبحها ولم يكن الامس عكذا يمحض ارادت تعالى (19) • وقالوا اتنا لا تعرف الاستاب الالهمة عبدما تقوم بفعل ما ، فلا تحسب لها حساباً • وفي الواقع أن الناس بأملوا وفكروا قبل مزول الوحى ، فيمكن ادن أن نميز بين الخير والشر ونختار أحدمها عن بصيرة ، وذلك بفضل عقلنا ، وندرك أن علينا واحبات فنؤديها كما انه بتحنم علبنا أن سجسب الشر والطسلم والكذب (21) -

ولا بقوم حسن الفعل على ارادة الله وحدها كما نزعم الجبرية ، ولو صحب نظرينهم لنرتبت عليها نتائج غريبه ، ادا أمرنا منلا بالكذب أو الظلم كان فعلسا

سنا ، واذا بهبنا عن الصدق والعدل ال فعلنا قبيحا ، فيكون الفعل الواحد سنا وفبيحا في آن واحد ، لانه يجوز الحالة الاولى وبحسرم في العالسة ماسه (22) ومس حهة احسري كيف على أن يضفى النص العرآني قسسة فلافيه على فعل هو خال منها ؟ وهذا مر مستحمل لانه ليس هناك فيسرق ماسي بين الافعال العقلية والافعسال شرعية من الياحية الإخلافية (23) .

عير أنه لا يجوز أن نخلط بين القانون طلبعي والقانون الالهي وقد لاحظنا ما سبق أن كل انسان مسؤول عن فعاله وأن كان لا يؤمن بالوحي ومن للملوم أن الملاحدة والمادبين يميزون ملا بين الخير والشر (24) واذا زعم حد أن هذا لبس في مقدورهم حقا هو بعبد عن الصواب كل البعد وهل كن أن يقال أيضا أنهم لا يميزون بين يقول (25) والواقع أن البرهمانيين يؤمنون بالنبوة ورغم ذلك نلاحظ أن لموكهم حسن (26) و

ان العقل البشرى يدرك بطبيعته أن مض الافعال حسنة أو قبيحة كما أنه درك بعض الواجبات ، فيعرف مثلا من لافعال الحسنة الععل الصالح ويعترف لحنيل ورد الامانة لصاحبها ومن الافعال

القبيحه بعرف الظنم والنكران والكذب بدور ميرد وسدرك أنصا أن السلوك الطيب ممدوح والسدروك العبسم مدمسوم (27) ولدا لا بسرصي بالعفوسة السبي لا سيتحقها القاعيل مسل البي تسلط على اسسان سري، می مکان انسان ظالم لان کل عاقل برفض المسؤولية الجماعية (28) . وهذه أشاره الى موقف الحوارج الازارقة وكان المعتزلة بعارضونهم نشدة • فيرى أبو هـاشم الجبائي أن الفعل الحسس بجب أن يقصد لذانه كما يجب أن بمجنب الفعل القبيع لذابه (29) • والظلم مذموم ولو كـان صادرا عن الله معالى وهذا الرأى بخالف موقف الجبربة توضوح (30) . وهكذا سبين أن الفعل البشرى يكنسي فيمة اخلافية لذانه وهذا ما بقره العقل ٠

#### (3) الوحى يدعم العقل:

اذا كان العقل هو الاساس فى حيساة الانسان ما هى وظيفه الوحى ؟ هل نحن فى حاجة اليه والى أى حد ؟ برى المعتزلة أن السلوك العقلى يتميز عن الوحى فأثارت لظريتهم اهتراضات كثيرة من المعارضين سنقف عندها فيما بعسد • ويتعين علهنا هنا أن نبين آراء المعتزلة كما عبرت عنها كسهم •

ان الرسالة النبوية صرورية وذلسك لسيين رئيسيين ١ انها يدعم أولا ما حاء

به العقل اد كل انسان بعرف نطبعته ما يجب أن نفعله من حبر وما يحب أن نتجنبه من شر لمصلّحته ، عبر أنه لا بسنطبع أن بضبط كل هذه الافعال ، في معددها له الانساء والرسيل بالوحي ، والله ببعث بهم عند الحاحة (31) ليذكروا الناس بواحبابهم ، والشرعبات لا تختلف في جوهرها عن العقليات لان مصدرها واحد وهو الله (32) .

ويرى السجستانى ـ وهو من المدرسة الاعتزالية ـ ان الوحى ياتى تارة ليؤكد العقليات وتارة ليدعم الافعال التى ياذن بها العقل للمصلحة العامة والمقصود من الافعال كلها سعادة الانسان ، والنص نكون اما ظاهرا واما باطنا ، فعلى العقل أن بؤول النص الباطن ، ويبين القرآن ما هو واجب وما هو محظور ، فتفسره السنسة النبسوية واجتهاد العلماء والصالحين (33) والنبسى أفضل من الفيلسوف لانه يتلقى الوحى في حين أن الفيلسوف يعد من الذبن يوجه لهم النبى ما أنزل عليه (34) ،

واذا وقع خلاف فى الظاهر بين النص والعقل يرى المعتزلة أن التوفيق يحصل بالتأويل العقلى ، لانه يجب علينا أن نفهم القرآن على ضوء العقل وهذا المنهج سليم لان الوحى يدعم العقل (35) كما

أشرنا الى ذلك سابغا • منلا اذا جاء فى الآية ان الله « فربب » من عباده لا يمكن ان نفهم من « الفرب » الوحود فى مكان لان هذا « تجسيم » والله سبحانه لا يوجد فى مكان معين ، وانما المقصود من كلمه (قربب) هو أن اللب عليم باقوالنا وأفعالنا (36) وفى نهابة الاسر تكون الصدارة للعفل ولا يمكن أن نجيد فى القرآن نصا يعارض العقل ، أو بعبارة الخرى ، اذا وقع الخلاف فلابد من اعطاء الاولوية للعقل •

## (4) اعتراضات الخصوم:

عارض آراء المعتزلة مجموعتان مسن الخصوم وهما اهل السنة والاشاعرة من ناحية والملاحدة والفلاسفة المقليون من ناحيسة أخسرى و ان الانسان في رأى المجموعة الاولى لا يستطيع أن يتحرر من الارادة الالهية ، فالله همو الذي يسريد أفعال الانسان أو لا يريدها ، فتكون هذه الافعسال محمودة أذا امتثلت لللارادة الالهية ومذمومة أذا خالفتها ولذا رفض الالهية ومذمومة أذا خالفتها ولذا رفض أهل السنة نظرية المعتزلة وخرج عليهم الاشعسرى ( 330 هم/ 941) فسأسس مدرسة حديدة غير متطرفة و

ان الاشعرى وتلامذته لا ينفون مكانة العقل ، غير انهم لا يجعلون منه دعامة للواجبات الاخلاقية (37) ويعتسرض

المفلاني ( تـ 403 هـ/1013 ) على المعتزلة ان العقل لا بمكنه أن يوجه الافعال البشرية توجيها خلفيا ، أذ المصدر الوحيد لهذا التوجبه هو الشريعة الالهية ولا دخل مها للعقل ولا بوجد أيه وسيلة عقلية سنطيع اجبار الانسان على فعل ما ، أو الامساع عنه • والجدير بالملاحظة أن الكبير من الناس لا يمتنلون للعقل في بصرفاتهم • ولو صبح رأى المعنزلة في أن البه وهب المقل الكامل لكيل انسان لفقدت النبوة وطيفتها (38) • ويضيف الشهرستاني ( ت 548 هـ/1153 ) أنه لس ماك خير عقلي ولا شر عقلي والاخلاق سمد على الوحى فقلط (39) ، واذا تحديثا عن الوحى فلابد أن نأخذ بعين الاعتساد عسادات كسل الشعسوب و بقالبدها (40) .

و بعارض الصوفية أيضا رأى المستزلة رحاصة منهجهم العقلى . و تعتبر أن ناويل القرآن لا يخلو من الخطأ ، ويحصر لمحاسبي ( ت 243 هـ/848 ) واحب العقل ني المساعدة على فهم النص والبرهنة على صحبة (41) ويعتقد أن المنهج الصوفي هر لسلم لا منهج الناويل العقلى ، لان لاول يعنمد على الحدس ويوصل الى لحقيقة والثاني لا يتحرر كليه من انخيال لفردى ، ويحذر الشعراني ( ت 973 من حطر التاويل العقلى للقرآن الم فد يفقدنا الايمان . فيجب أن نساير الرحى لا العقل (42) .

وتتنمى الى المجموعة النانية من خصوم المعنزله عدد من المفكرين والفلاسفة نذكر منهم بعض الشخصيات البارزه , ينتقد ابن الراويدي الملحد ( ر 298 هـ/910 ) الوحي و بري آنه لا يفيد في شيء ويتمسك بالعمل وحده اد هو الذي بميز بين الخير والسر . فالانسان لبس في حباجة الى النبوه ولا الى المعجزات وذلك لانها تخالف التوامين الطبيعية • وقد رد عليه أبو على الجبائي الذي كان من معاصريه ، السم أبو العسين الخياط في (كتاب الانتصار) ومن خصوم المعتزلة الطبيب الفيلسوف ابو بكر الرازى ( نه 313 هـ/925 ) الذي أسد مواقف ابن الراوندي ، ورفيص التوفيق بين الوحى والعقل بل رأى أن الفنسفة وحدها هسى الني سنتطبع ان بصمن السعاده للانسان والنقدم للمحتمم ولذا هاحم الرسالة السوية وياظر كبيرا عيها أحد مواطنيه . وعو أبو حام الرازي ( ، 330 هـ/ 941 ) المنسى الى الشيعة والممنزلة . فألف هذا الاحبر في الموضوع ـ كماب ر اعلام النبوة ) وقيد فيه رأى أبي ىكر الرازى ٠

### (5) نطور الآراء فيما بعد

و تطورت آرا، بعض الخصوم فيما بعد و تعبلوا الى حد كبير ما رفصه المنفدمون اللحظ هذا السطور عبد الحنائلة أولا بعدما كان الامام ابن حنيل ( ، 241 مد 855 ) من أشهسر المعارضين للمدهب المعنزى و عبنى ابن عهيل ( ، 513 هد 513 هـ

الذي رد على المجودي ( ، 597 هـ 1200) كما الذي رد على المجودي ( ، 597 هـ 1200) الذي رد على المجسمة , معنمدا على النص والمعلم ( ، 44) ، وصرح ابن تيميله ( ، 728 هـ / 1328) بالنوفس بين العقل والوحى مؤكدا انهما متكاملان وبدين ان الدليل العقلي لا بنافص الدليل الشرعى ، وفعا لما اشار البه العاصى عبد الحبار من فيل (45) ، وأضاف ان السريعة لها اسس عقليله (46) ، وفيد رأى يلميذه ابن فيسم الجوزيه ( ، 751 هـ / 1350) بفس الرأى (47) ،

اما الاشاعره المتأخرون فانهم فسألوا أنصا بالتوفيق بين الدين والعقل ورأى الغزالي (د 505 هـ/1111) « أن لا معابدة بين الشرع المنقول والحق العقول ٠٠٠ فالمعرض عن العقل مكتفيا بنور الفرآن مناله المنعرض لنبور الشسس مغمصا للاجفان و فلا فرق ببنه وبين العميان فالعقل مع الشرع بور على بور » (48) ، فالعقل مع الشرع بور على بور » (48) ، العقل بدعم الايمان وبوصل الى البقين ال العقل بدعم الايمان وبوصل الى البقين (49) و و و نوبد فحسر الدين الرازى وبنوسع (40) مذا الرأى وبنوسع به عبر أنه لا نفضل العقل على الوحى ، ولن الوحى هو اساس العقل على الوحى ،

وأفر الفلاسفة المسلمون سبواء كانوا من أهل السمة أو مس الشيعة التوفيق بين الوحى والعفل فبرى «اخوان الصفاء»

أن ضرورة العقل لا يمكن الشك فيها، لايه الدليل الذي يسيدل به الله تعالى والحسكم المعرف بسه في المعاملات الاحتماعية ، وتوجيد الدين والعقل من دعسائم فلسفتهم (51) · ويسؤكد رأى المعتزلة كسل من الفيلسوفين الكندي (، 260 مر/873) وابن رشد ( ، 595 مر 1198 ) ويقول الاول بتكامل العقسل والنبوه ، ولكنه لا يعضل العقل عليها وحصص ابن رشد رسالنه المشهوره وحصص ابن رشد رسالنه المشهوره والحكمة من الاتصال (52) · فيذهب الى أن مصدرهما واحد وهو العقيقة ، ولدا لا تعكين الخسيلاف تنهما ، فالحقيقة لا تعارض الحقيقة ، ولدا لا تعارض الحقيقة (53) ·

وعدد ظهرور حركة النهضة الاسلامية الحددة سلاحظ الها تمسكن ببعص الآراء من مدهب الاعتزال و ولكفنا عن وفقة عند رائدى هذه النهضة وهما جمال الدبن الافعالي ومحمد عبده و قدان الافغالي ( يوفي سنة 1897) بين النبوة والحكمة ، فبين أن الاولى يهبها الله لم شاء ، في حين أن المالية تكتسب بالنش ولكنه فضل النبي على الفيلسوف كن فعل المعتزلة فبسلة . فالنبي معصوم والقيلسوف معرض للخطا ، ولذا بجب الامتثال لاوامر الاول ويسمع للثاني أو لا يسمع له (54) والاسلام في رأيه كاد

إن يكون من بين الديانات الاخرى الدين الوحيد الذي يعتمد على العقل ويدم من يؤمي بدون دليل (55) ٠ وافندي محمد عده بآراء الافغاني وقال هو الآحر بالموقبق سين الدين والعقل مؤكدا أن العمل هو أساس الاخلاق كما قال المعمزلة من قبل . فيستنظيع كل استان أن يهندي الى الاحلاق بقطع النظر عن الوحى . انه سنز بين الحير والسر بفضل النأمل ويه بكيشف العواعد الاخلافية ولا نفل فبية هده القواعد في الواقع عن تعاليم الشربعة الإلهبة (56) فيقول محمد عنده في هذا المعنى علم جاء الشرع مبينا للواقع ، فهو ليس معدن الحسن ويصوصه سؤيد دلك » (57) . والفعل بعنبر حسنا لذانه وأالمه نفره لحسمه ولا نصير الفعل القسح حسما لان الله أفره (58) ٠٠٠ وأمسا السوه فانها بدعم العفليات وتكملها ، والاساء « سمون مها احتلفت علمه عفولهم وشهواتهم ، وتنازعته مصالحهم ولذابهم ، فيقصلون في تلك المخاصمات

تأمر الله الصادح وتؤدون بمنا اللغون عنه ما تقوم به المصالح العامة . ولا تقوب به المنافع الحاصة ، (59) •

وهكدا بسدو لسا بأثير آراء الممنزلة والعلماء المناحرين وأصعا في الفسكر الاسلامي الحديث بعدما بطورت موافيف أهل السنة بحو الاعترال ، فرأينا منسأ بوصل البه احتهاد العثماء الدين أزادوا أن تسايروا العصر ، فتجاوروا الحلاقات القداسة وراجعوا الكنبر منها أواسيمر عدا الاحتهاد إلى تومنا عدا في مختلف الافطار الاسلامية . بعيسه الوصول الى بطريات تناسب العفل من ياحبه ويدعم الوحى من ناحية أحرى • وبلاحظ أن القصية الاساسية البي بجب سافشها الآن عى صله العلم بالدس اد سلورب الموم فسدره العمل النسري في مجالات العلم والبكبولوجيا . وعدا موضوع بعب أحل برجو أن ينوم به عبريا في مناسبة من المناسبات . فيكنفي بالاشارة البه هنا ولا يحرج عن اطار موضوعياً •

#### الهــوامــش:

- (1) على خشيم . **الجبائيان** ، طرابلس ( ليبيا ) ، 1967 ص 282 ·
- (2) عبد الجبار ، شرح الاصول الخمسة ، مكتبة وهبة ، القاهرة 1965 . ص 142 .
- (3) ابن متويه ، المعيط بالتكليف ، الجزء الاول ، القاهرة بدون الريخ ص 235 ·

النه العدل التاوس العقل (43) كما فعل بعده ابن الجوزى ( ، 597 هـ 1200) فعل بعده ابن الجوزى ( ، 597 هـ 1200) الذي رد على المجسمة . معنبدا على النص والمعلل ( 44) • وصرح ابن تيميله ( ، 728 هـ / 1328) بالتوفيق بين العقل والوحى مؤكدا انهما مبكاملان وبين أن الدليل العقلي لا بنافض الدليل الشرعى ، وفعا لما أشار البه الفاصى عبد الجبار من فيل (45) • وأضاف اب الشريعة لهلا أسس عفليه (46) ، وفيد رأى بلميذه ابن فيسم الحورية ( ، 751 هـ / 1350) بفس الرأى (47) .

اما الاشاعره المتاحرون عانهم فسالوا أبضا بالتوقيق بين الدس والعفل ورأى الغزالي (د 505 هـ/1111) " أن لا معاندة بين السرع المعول والحق المعقول من فالمعرض عن العقل مكنفيا بيور الفرآن مساله المعرض لنبور الشسس مغمصا للاحقان و فلا قرق بينه وبين العميان قالعقل مع الشرع بور على بور » (48) ، ال العقل بدعم الايمان وبوصل الى البقين أن العقل بدعم الايمان وبوصل الى البقين (د فحسر البدس الرازي (د فحسر البدس الرازي ويبوسع فيه . عير أنه لا نفضل العقل على الوحى ، وين الوحى ، وين الوحى ، وين الوحى هو اساس العقل على الوحى ،

وأفر الفلاسفة المسلمون سنواء كانوا من أهل السنة أو من الشيعة التوفيق بين الوحى والعقل فبرى «اخوان الصفاء»

ان ضرورة العقل لا يمكن الشك فيها لابه الدليل الذي بسيدل به الله بعالم والحسكم المعرف بسه في المعاميلار الاحتماعية ، وتوحيد الدين والعقل مر دعسائم فلسفتهم (51) · ويسؤكد راي المعنزلة كسل من الفيلسوفين الكندز ( ، 260 هـ/ 873) وابن رشد ( ، 595 هـ 1198 ) ومقول الاول بتكامل العقسال والنبوه ، ولكنه لا بفصل العقل عليها وحصص ابن رشد رسالته المشهورة سوحصص ابن رشد رسالته المشهورة سوالحكمة من الانصال (52) · فيذهب الى ال مصدرهما واحد وهو الحقيفة ، ولدا لا بعكرين الخسلاف بنهما : فالحقيقة لا يعارض الخفية (53) ·

وعدد ظهر حركة النهضة الاسلامية الحديدة سلاحظ الها تمسكت ببعص الآراء من مذهب الاعتزال و ونكفينا عنا وفقة عند رائدى هذه النهضة وهما حمال الدين الافعالي ومعمد عبده وهما حمال الافغالي ( توفي سنة 1897 ) بين النوة والحكمة ، فين أن الاولى يهبها الله لل مشاء ، في حين أن المالية تكتسب بالما ولكمه فضل اللبي على الفيلسوف كمنا فعل المعتزلة قبله ، فالنبي معصوم والقيلسوف معرض للخطأ ، ولذا يجب الامتنال لاوامر الاول ويسمع للناني أو بسمع له (54) والاسلام في رأيه كاد

ان يكون من بين الديانات الاخرى الدين الوحيد الذي تعلمه على العفن ويدم من يؤمن بدون دليل (55) واقتدى معمد عده بآراء الافغاني وقال هو الآحر بالموقيق بسين الدين والعقل مؤكدا أن العفل هو اساس الاحلاق كما قال المعنزلة من ميل . فيستطيع كل استان أن يهندي إلى الاحلاق يقطع النطر عن الوحى ، انه سنز س الحير والنسر بفضل النأمل ومه بكسسف الفواعد الاخلافية ولا نفل فنمة عده القواعد في الواقع عن تعاليم الشريعة الالهية (56) فيقول محمد عبده في هيذا المعنى : « حا، الشرع مبينا للواقع ، فهو ئيس معدث الحسن . ونصوصه سؤيد دلك ، (57) والفعل بعنبر حسنا لذاته ونالله نفره لحسمه ولا نصير الفعل الفييح حسما لان الله أفره (58) ٠٠٠ وأمسا النوه فانها بدعم العقلبات وتكملها ، والانساء « ببيون ميا احتلفت عليه عفولهم وشهواتهم وينازعته مصالحهم ولذابهم ، فيقصلون في تلك المخاصمات

تأمر الله الصادح وتؤدون بيسا ببلغون عنه ما تقوم به المصالح العامة . ولا تقوب به المنافع الحاصة » (59) •

وهكدا سدو لسا دانبر آزاء الممنزلة والعلماء المناحران واصعا في الفيكر الاسلامي الحديث بعدما بطورت مواقيف أهل السنة بحو الإعبرال , فرأينا مسيا بوصل البه احتهاد العيماء الدس ارادوا ال نسايروا العصر ، فيجاوروا الخلافات العديمة وراجعوا الكبير منها - واستمر عدا الاحتهاد إلى تومنا عدا في محدلت الافطار الاسلامية . تعييه الوصول الى بطريات تناسب العفل من ياحيه ويدعم الوحى من ناحية أحرى • وبلاحظ أن العصبية الاساسيه البي بجب سافشها الآن عنى صله العلم بالدس اد ساورب الموم فيدره العقل النسري في معالات العدم والبكبولوجيا , وعدا موضوع بعب آخر الرحو ال نفوم به غيريا في مناسبة من المناسبات فيكتفي بالإشارة اليه هنا ولا تحرج عن أطار موضوعنا ٠

#### الهسوامسش:

- (1) على خشيم ، العبائيان ، طرابلس ( ليبيا ) ، 1967 ، ص 282 ·
- (2) عبد الجبار ، شرح الاصول الخمسة ، مكتبة وهبة ، القاهرة 1965 ص 142 .
- (3) ابن متويه ، المعيط بالتكليف ، الجزء الاول ، القاهرة بدون تاريح ص 235 ·

- (4) البير نادر ، فلسفة المعتزلة ، في جزئين الاسكندرية 1950 ــ 1951 ، ج 1 .
   من 65 -
- (5) رسائل العدل والتوحيد . تحقيق محمد عمارة ــ دار الهلال . القاهرة 1971 ج 2 . من 178 ·
  - (6) الماوردى ، أدب الدنيا والدين ، مكتبة العلبي ، القاهرة، 1965 ، ص 3 ·
  - (7) عبد الجبار ، تنزيه القرآن عن المطاعن ، بيروت ، بدون تاريخ ، ص 111 ·
    - (8) التوحيدى ، الامتاع والمؤانسة ، بيروت ، بدون تاريخ ، ج 2 . 3 . 4
      - (9) عبد الجبار ، **شوح** ، ص 88 ·
      - (10) رسائل العدل والتوحيد ، ج 2 ، ص 177 178 ·
        - (11) عبد الجبار ، شسرح ، ص 68 •
- (12) أبو الحسن البصرى ، المعتسمة ، المعهد الفرنسي ، دمشك 1964 ، ج 1 من 363 \_ 364 . ح 1 من 363 \_ 4
  - (13) عبد الجبار ، شسوح ، من 70 و 327 •
  - (14) الماوردى ، أدب الدنيا والدين ، ص 5 -
- (15) الشهرستانى ، نهاية الاقدام فى علم الكلام . مكتبة المتنبى ، بغداد ، بدور تاريخ ، ص 371 ·
- - (17) أبو ريدة ، النظام ، مطبعة لجنة التأليف ، القاهرة ،1946 ص 172 ·
    - (18) التوحيدي ، الامتاع والمؤانسة ، ج 2 ، ص 19 ·
- (19) التهاناوى ، كشساف مصطلحات الفنسون ، طبعة القساهرة ، ج 1969، م من 149 ــ 150 ·
  - · 313 عبد الجبار ، شيرح ، ص 313
    - · 16 من 16 أبو ريدة ، النظام ، من 16
  - (22) عبد الجبار ، شسرح ، ص 311 ـ 312 •
  - (23) « ، المفنى ، ج 6 ، 1 القاهرة،1962، ص 24 و 123 ·
  - (24) عبد الجار المغنى ، ج 6 ، 2 ، القامرة ، بدون تاريخ ، من 232 •

- (25) د ، شسرح ، ص 72 و 479 ·
- (26) د المفنى . ج 15 ، القامرة ،1965 ، ص 97 .
- · 384 ص 1965 من 1985 م ، المفنى ، ج 11 ، القاهرة ، 1965 من 384 ·
  - · 321 ه ، شسوح ، من 321
  - « ، المقنى ، ج 15 . ص 66 · .
  - (30) ، المغنى ، ج 6 ، 1، س 128 ·
    - (31) د ، شسرح ، ص 564 -
  - (32) « ، المفنى ، ج 15 ، ص 45 ــ 46 و 110 ·
  - (33) التوحيدي ، الامتاع والمؤانسة ، ج 2 ، ص 12 \_ 14 ·
  - -10 = 9 , 2 = 10 , 34
    - (35) ابن متویه ، المحیط بالتکلیف ، ج 1 ، ص 25
- (36) عبد الجدار ، تنزيه القرآن عن المطاعن ، ص 41 \_ 42
  - (37) الشهرستاني ، نهاية الاقدام ، ص 371 ·
- (38) الباقلاني ، كتاب التمهيد ، دار الفكر . القاهرة 1947c ، ص 371 372 ·
  - (39) الشهرستاني ، نهاية الاقدام ، ص 223 و 370 -
    - · 373 » » » (40)
  - (41) عبد العليم محمود ، المحاسبي ، مكتبة غوتنير ، باريس، 1940 ، ص 88 .
    - (42) روجير أرنالدين ، أبن حزم ، مكتبة فران ، باريس، 1956 ، ص 27 ·
- (43) جورج مقدسي ، ابن عقيل ، المعهد الفرنسي ، دمشق،1963 ص 508 ـ 509 -
- (44) ابن الجوزى ، صيد الخاطر ، دار الفكر ، دمشق،1960 ، ج 1 . ص 128 ·
  - ن تيمية ، التفسير ، بومنائ 1964 ، من 386،353،96 .
  - « مجموعة الرسائل، القامرة،1341 هـ ، ح 5 ، ص 30 · » (46)
- (47) ابن قيم الجوزية ، شفاء العليل . القاهرة ، بدون تاريخ ، ص 79 و 248 ·
  - (48) الغزالي ، الاقتصاد في الاعتقاد ، القاهرة ، 1962 ، ص 3 ·
- (49) « ، احياء علوم الدين ، القاهرة ، بدون تاريخ ، ج 3 ، ص 410 ·
- (50) فغر الدين الرازى ، التفسير ، القاهرة ، بدون تاريخ ، ج 2 مس 177 178 ·

- au عند المنها والمنها والمائل والقاهرة، 1928 والمنها والم
  - (52) ابن رشد . مصل المقال طبعة الجزائر، 1978 ...
- (53) ابن رشد ، فصل المقال طبعة الحراثر، 1978 ، ص 34 و 64 -
  - (54) الافغاني . خاطرات . دار حراء . القاهرة،1963 . ص 16 -
- الرد على الدهريين ، دار الهلال ، التامره ، س 166 · .
- (56) محمد عنده ، رسالة التوحيد ، مكتبة القاهرة ، 1960 ، ص 80 ـ 81 -
  - . س 81 ، س 57)
  - (58) عثمان أمين ، محمد عبده التامرة 1944 ص 99 ·
    - (59) محمد عبده الرسالة التوحيد التي 120 ·







### ازدهار الحضاج والفكرا لإسلاميين في المغرب الإسلامي ودورهما فينهضة أوروبا ويغظتها

-- د بیموس بوعزیر

ان الحديث عن ازدهار الحضارة والفكر الاسلاميين باقليمالمغرب الاسلامي، وجناحيه الاوروبيين ، ودورهمسا في نهضه اوروباويقظتها ، يتطلب العودة الله الى الوراء ، التعرف على الاوضاع المراع المراع المراء قبل ذلك • فقد كان اقليم شمالي افريقيا الغربي ،او شبه جزيرة المغرب ، قبيل الفتح الاسلامي ، يعيشفي دوامة مسن الاصطبرابات الخطيرة التي عرصته للتمازق ، والتشتت ، والتحطيم ، في معظم المجالات • لانه بلي بالاستعمار الروماني الجائير ، والشيرس ، ذي الطابع العسكرى كما يتضبع من أثاره الباقية حتى اليوم في لامبيس ، وتيمقاد، وجميدة ، وتبسة ، وتيبازة ،وشرشال ،

ويعد رحيل الرومان ، تسلط الوندال على الاقليم ، وكانوا بداة متوحشين . هارتكبوا المريد من التخريب ، والحرق ، والتحطيم ، لمطاهر العمران ، والاقتصاد، والتفافة ، في اطار مطاردة بقايا الرومان من جهة ، ومواجهة مقاومة شعب الاقليم الباسلة من جهة آخرى وليس هـذا بالتبيء العريب عن الوندال ، لانهسم جبلوا على التخريب في أوروبا وشبه جريره ايبيريا ، قبل ان يعبروا الى هنا، ولم تسلم منهم حتى المسيحية ورجالها الدين اضطهدوهم وقاتلوهم ، ومنهسم القديساوغسطين السبوق اهبراسي المنابى ، الذى تزعم مقاومتهم حستى توفي عام 430 م بعنابة ٠

وبعد حوالي قرن من الرمن ، حــل البيرنطيون محلهم في استعمار هـــذا الاقليم ، وواصلوا نفس سياسة اسلافهم الرومان عي ممارسة سياسة الارهاب ، والتقتيس ، والتشريسد ، والتحريب

(\*) القي هذا الموضوع في الملتقى العاشر سفكر الاسلامي بعنابة خلال شهر

مريليسة ١٥٦٦٠٠

وايطاليسا •

وبطيوة ، وعيرها • والدي كأن كل همه

ندخير امكانيات الاقليم الاقتصادية

والبندرية ، لنحدمة مصالح رومـــا ،

للعمران ، والاقتصاد ، ودخلوا هيمسا ينهم هي صراعات ، وتصاحب حسوب السلطة والنفوذ ، واشترك هي دلك رحاب الدين والعسكريون والاداريون المديون، وامتد هذا التطاحب الي عاصمة ديرنطة دعسها على ضفاف البحسر الاسسود الجنوبية العربية ، في شرق المحسسر المتوسط ،

وخلال هذا كله ، عانى شعب هذا الاقليم اعباء شاقة : اقتصاديما ، واحتماعيا ، وسياسيا ، تذكرنا بما عاناه حديثا خلال الاحتلال الفرنسى السدى يمثل المرحلة الثالثة والاحيرة للاحتلال الرومانى لهذه البلاد · ولم يحد وسيلة للتخلص سسوى التمسرد ، والتسورة ، باشكان حد عنيفة ، ويصورة متواصلة ، هاندلعن الشورات وتوالت هذه وراء الاخرى ، ومد رعماؤهما ايديهم الى حلفاء حارح الاقليم تمثلوا في المسلمين العرب الوافدين من شبه الجريرة العربية في القرن السابع الميلادى ·

وكان مسما ساعد على فلك عرى الارتباط بين شعوب شمال افريقيا الغربى ، والادارة البيزنطية ، هو انعدام وجود الانسجام بينهما رغم القرون الطويلة التى قضاها العراة البيزنطيون في هذه البلاد · وهذا يذكرنا أيضا بالعهد الفرنسى حديثا الذي قضى قرنا وثلاثين عاما هنا ، ولكنه لم ينجح حتى في أحكام مجرد الصلة مع شعب هذا الاقليا

#### ما قدمه الاسلام لهذا الاقليم :

وهكذا استطاع المسلمسون العرب ، مسهولة ويسر ، وفي وقت قصير ، أن بدرصوا سيطرتهم السياسية على هذه البلاد . ويندمجوا مع سكانها ، ويؤثروا فيهم . بعضل المبادىء السمحة للسديل الاسلامي الجديد الذي جاؤوا به ، ومن أجله ، الى هذه البلاد · واعاد هسذا الاندماح السريع بين المسلمين والوافدين الجدد . والسكان الوطنيين ، الوحدة الوطنية ، والقومية للاقليم ، وازال ذلك التشتت والتمزق الذي خلقه العهسسد البيريطي وما قبله · وبذلك انسجمت الوحدة الجعرافية والتاريخية للاقليم . والدينية . واللعبويسة .

وبعد تحقيق هدد الوحدة السياسية، في اطار الدين الاسلامي الجديد الوافد، ربط الاقليم بالخلافة الاسلاميسة في دمشق أولا، وبغداد ثانيا، وبقي الوضع مكذا حتى عهد هارون الرشيد، تسمحدثت تطورات جديدة، فرضتها الاحداث الجارية، تتمثل في بروز الزعامسات المحلية الاقليمية من جديد، وسعيهسا لتحقيق استقلالها وانفصالها عن الخلافة بالمشرق، ولكن في اطار الاسلام دادما على أي حال، وهذا موضوع آخر ليس هذا مكان تفصيله،

وكان أهم شيء قدمه الاسلام الجديد الوافد لهذا الاقليم ، وشعبه ، هو وحدة العقيدة ، واللغة ، الى جانب الوحدة السياسية ، والعرقية ، والتاريخية ، التي كانت له قبل ذلك ، وهو امر هام

جدا لم يستطع الرومان ، ولا سسيحية سيزنطة ، أن تقدمه وتوهسره لهمسا ٠ ومقصس وحدة العقيدة واللغة هذه، انكس شعب الاقليم على الخلق ، والابداع . والبناء الحصاري ، في جو من الحرية السياسية ، والبحبحة الاقتصادية ، وفامت بالاقليم مراكر حضارية هاتلة لا تقل مكانة عن مراكر الشرق الاسلامي منن . الفيروان وفاس ، ونيهرت ، وقلعة بنى حماد ، وبجاية ، ومراكش وتلمسان، الى جانب حواضر الاندلس الكبسرى ، وصفلية ، التي تعتبر جزءا من هسذا الاقليم ، ومن خلقه هو، وقد أخصب فيها الفكر ، ونفقت التجارة ، وتطور العمران، وازدهرت الفلاحة والحياة الاقتصادية هي معظم مجالاتها ، وتطورت الحياة الاحتساعية ، وانجب الاقليم أبطالا من عظماء الرجال ، وذوى مكانة عالمية ، أمتال ، طارق بن زياد ، وأسد بن الفرات وجوهر الصفلي ، وجعفر بن فسلاح ، وبلکین بن زیری ، وحماد بن بلکین وعبد المؤمن بن على ، وياغمراسن ٠ ادتد أثرهم الى خارج الاقليم ، وكسان من ننيجة اعمالهم ، خلق الانسدلس ، وصقلية الاسلاميتين بأوروبا ، وتأسيس القاهرة والازهر ، في ارض الكناسة ، اللذين تحولا الى قلعة منذ ذلك اليوم للاشعاع الحضاري الاسلامي

كما انجب الاقليم فطاحل الشعراء ، والادباء ،والكتـاب ، والمفكـرين ،

والفقهاء ، أمثال أبن رشيق المسيلي ، وسحنسون القيسرواني ، وابن عرفسة التوسسي ، والقاصى عياض السبتى ، والشريف السبتي الادريسي ، وابسن مرزوق الخطيب ، والحقيد ، والمقرى التلمسابيين ، والغبريسنى الحرجرى ، والثعالبي ، وابن معطى ، والشيخ ابن مروان العنابي ، وغيرهم ، شاركسوا كلهم هي بناء صبرح ثلك الحضيارة الرائدة الني ستكون أهم رافد لنهضة أوروبا . ويقظتها (1) ، لأن مضارة هذا الاقليم الاسلامية هي التي حملها شعب هسذا الاقليم نفسه الى أوروبا عبر جناهيه : شبه جزيرة ايبيريا في شماله الغربي ، وجزيرة صقلية ، وجنوب ايطاليا هي شماله الشرقي ، ومن هماك التقلت وتسربت الي معظم أنجاء أوروما العربية والوسطى كما سياتي ، وهو صلب هدا الموصيوء

#### حالة اورؤبا في العصر الوسيط:

وهى الوقت الدذى كان فيه الغرب الاسلامى ، وشرقه ، يعيشان هسده النهضة الواسعة سياسبا ، واقتصاديا، رتقافيا ، واحتماعيا ، كانت اوروبا تمر عارمة تخلف حادة ، وواسعة ، كثيرا ما يعبر عنها وعن زمانها ، بالعصسر المظلم ، شملت معضم ميادين الحياة .

عفى الميدان السياسى ، كانت صفات الاستبداد، والجور، والظلم ، هي الطابع

<sup>(</sup>۱) يحيى بوعزيز : جهود الجرادر الفكرية في موكب الحضارة العربية «الاصالة» عدد 19 · ( الجزائر \_ مارس \_ أبرين 1974 ) ص 287 \_ 301 ·

السدى يميسر الحكسام ، والامسراء ، والاباطرة ، وكان الشكل الامبراطورى هو السائد على معظم شعوب أوروبسا التى حشرت قسرا تحته ، رغم كونهسا تختلف فيمسا بينهسا عرقسا ، ولعسة ، وتقاليد ، وبتسح على ذلك ابتشار الحروب والثوراب والقلافل ، هيما بينها حفيا طويلة مسسالرمس (2) ،

وهي الميدان الافتصادي كان الفقسر هو الطاهره العالمة على شعوب اوروبا، لأن الأرص التي هي مصدر الثسروة والغنى ، في العصر الوسيط ، كــانت دلكيتها احتكارا لفئة صعيرة واقلية من الناس ، يدعسون ، رجسان الاقطساع ، ويتمثل ون في الامسراء والملسوك، رحاشياتهم ، أما أغلبية المجتمع الله الاوروبيـة ، فكانت فقيـرة معدمـة ، سمرهبا هؤلاء الاقطاعينون لحدمية اراصيهم باجور رهيده حدا · ويمسا از هذه المحتمعات لا مجال لها للعمسس الا في اراصي الاقطاعيين ، فقد أصسح بعدر عن أفرادها باقنان الارض ، أو رقيق الارض لارتباط حياتهم بها . ولكن لصالح غيرهم • ومن هذا كثر فيما بينهم تفشي الامسراض المعدية ، والاوبسسة ، والمجاعاة للحادة (ز)

وفى الميدان الثقافي كان الحهل هو الطابع الممير لاوروبا نظرا لانتشار الفقر من الناحية الاقتصادية ، ولتحكم الكنيسة دى الفكر ، واحتكارها له وفرضه .... ا انحاها خاصا لا يتلاءم الامع مصالحه وسياستها الحاصة وفي نفس الوقب حرمان الطبقة المثقفة من استعمال فكرها. وبذلك حبسب الكديسة اذهان الاوروبيس في افقاص مطلعة عدة قرون ، ومسعب شعوب أوروبها المنت التطبور الفكسري والثقافي وراد في الطين بلة حهد. أورونا بالمرساس التي تساعد عدداء انتنمار العلم ، كالمورق الدى انتسسرك صناعته بالعاليم الاستسلامي غربب وشرفه (4) عصاف الى هذا أن أوروبا لم تكن تدلك لعة للعلم مشتركسة ، لان اللاتيبية كابت لعبة الكنسبة فقبط واحتكىارا لرجال الدين فيها وفي الادمرة

وهى المبدان الدينى احتكرت الكندسة لدفسها تفسير الكتاب المقدس، وادعد لشعوب اوروبا بال تعاليمها أرلية عر عند الله، وليس مل حق أحد ال يناقشها أو يحاسبها على اعمالها، وعلى هد الاعماس خلف في الدبي المسيحي ما لدس عيه، وفرصد المنظرتها حتى عسسلي الاطار السياسي المتمثل في الامسراء والملوك، واستعل رجال الدين الامسوار

<sup>(2)</sup> د · محمد فؤاد شكرى ، د · محمد اذيس آوروبا في العصور الحديثــة (1 القاهرة 1956 ـ 1057 ) ص 17 ـ 33 ·

<sup>(3)</sup> د • سعيد عبد الفتاح عاشور · أوروبا في العصبور الوسبطى · الحسر - الثاني • نظم وحضارة • ( القاهرة سـ 1959 ) ص 43 سـ 43 •

<sup>(4)</sup> نفس المعدر ٠ ص 123 - 1550 .

الطائلة التى ترد على الكنيسة فى حياه الهو والمجول والخلاعة ، وراغوا على الطريق المستقيم ، وتحولوا الى رجال عمال بدلا صل صبغتهم الدينية (5) .

وهى الميدال الاجتماعي كانت الطبقية هي السايدة في مجتمعات أوروبا الستي دسمت الى ثلاثة فيات متفاوتة ، فالنبلاء والاشتراف رقم 1 ، ورجال الدين رقم 2، هم الذين كانوا يتمتعون بك الحقوق ويحتكرون لانفسهم كل الامتيارات ، السياسية ، والاقتصادية ، والاحتماعية. والثقافية رعم كونهم يمثلون افليسه صعيرة حدا ، بينما الطبقة العامة رقم (، التى تمتل الغالبية العطمي للشعوب الاوروبية ، كانت محرومة من كسس الحقوق ، وعليها فقط الواجبات والاعباء، لخدمة الطبقتين الاولى والثانية ، النبلاء والاشراف ، ورجال السديل ، ودفسع الصرائب التي لا تتناسب مع امكانياتها المادية المحدوده ، لهما وللدولة (6) . ان طاهرة الطيفية هده من استع حصادص تاريع أوروبا العصور الوسسطى ، في حين كانت المحتمعات الاستلامية في العرب الاسلامي وشرقه ، يسودهـا العس ، والاخاء ، والمساواة الكاملة هى الحقوق والواحبات

### معابر الحضارة الاسالاميه الى. أورويانا:

هكذا يتضح أن هناك عدم تـــوارر من الناحية الحضاريـة بين العالــــم

الاسلامی غربه وشرقه ، والعالم الاوروسی فی العصر الوسیط ، فیبسا بلم الاول شاوا عالیا فی التطور والتقدم فی اوسیم سحالاته ، انحط الثانی الی اقصی درجات التحلف ، ومع ذلك لا یتبعی المبالعة فی هذا المیسدان ، لاسه لیس معنی دلك ان وروبا لیس لها تراث اصلا ، كر ما فی الامر انه عند المفارنة بحد فرقا كمسا دیدا ، ولا سبل آن للعالم الاستسلامی ، بحسارته و بقدمه ، تاثیرا كدیرا عسلی العالم الاوروسی فی العصر الوسنسط ، ومطلع العصر الحدیث ،

وهد وصب هدا التاتير الاسلاسي اليه عن طريق معابر اربعة أهمها معبرا العرب الاستلامي المتمثلان في الاندلس . وصقلية ، أما معبر مصر والشام ، ومعبر اسيا الصغرى ، خلال توسع العثمانيين هي شرق اوروپا ، هعد حالت الحروب الكتيرة ، والطويلة عسلى اديمها دون ايصنان هذا التابير الاستلامي بسبكن بازر، وهدا لا يعسى التفليل مل دورهما عملي اى حيال ، عير أن الاندلس وصقليسية سيبقى دورهما بازراء ورئيسيا مه المعرب العربي ، في تحصير أوروبا ، وتمدينها ، وايفاظها ، فعن طريفهمـــا بحلت العلوم والمعارف العربية الاسلامية الاحسيلة والاعربذسة المترحمة الى أوروبا التداء من القرن المادي عشسر والبادي عشر الميلادبين بواسطة تحسار

<sup>(5)</sup> نفس المصدر ٠ ص ١ - 42 . .

<sup>(6)</sup> ج ، و • كوبلاند ، ب • فينوحرادوف الاقطاع والعصور الوسطى في غرب أوروبا • ترجمة محمد مصطفى ريادة • ( الناهرة ١٥٦٨ ) ص 47 - ١٦١ • عاشور ص 63 ـ ٥١ •

ايطاليا ، والبندقية ، وجنوة ، وبيزا · قال ديورانت ، فان إلنقل في الحضارة كشان التناسل في الحياة (7) ·

فبلاد الاندلس الاسلامية ، التي تمتن المعبد الاول ، هي الدتي قدمت لغرب اروبا حلاصة الفكر الاسلامي هي الأداب والعلوم ، والفنون ، والفلسفة ، وعرفته بكثير من تراث الاغريق القديم اندي حفظه المسلمون من الاندثار ، وحمده من الضياع بفض نقلهم له وترجمته الى اللغة العربية ، لغة العلم والعضارة في العصر الوسيط (8) ،

والعجيب في الامر أن شبه جيزيرة ايبيريا (الاندلس) هذه قبل دخيون الاسلام اليها كانت تعيش في جو من الفيوضي ، والاضبطراب ، البديني ، والسياسي ، والطبقية الاجتماعية، وذلك لسوء سياسة العناصر القوطية الحاكمة هناك ، والتي هي صنوة الونيدان المتوحشين الراحلين ، غير أن شعوب المغرب العربي الاسلامي ، حملت اليها المغرب العربي الاسلامي ، حملت اليها والاجتماعية ، ونشرت هي ربوعها وبين والاجتماعية ، ونشرت هي ربوعها وبين الهلها ، الامن والاستقرار ، ووجهيت شعبها بعد ذلك الى عمل البناء والتشييد

الحصارى كاحياء الاراصى ، وتنشيط التجارة ، وانعاش الصناعات ، وتطوير حركة العمران ، حتى اصبحت فى ظر الخلافة الاموية من أغنى بلدان أوروبا واكثرها كثافة وسكانا ، ثم انكب بعد ذلك ، ومن ورائه دائما ، شعوب المعرب العربى التى تعتبر معينا له ، على الخلو رالابداع فى ميادين ، العلوم والآداب ، والفنون ، وفتح باعماله وجهودد ، والفنون ، وواسعة ، لاوروبا خاصة افاقا كبيرة ، وواسعة ، لاوروبا خاصة ايطاليا التى ظلت تستفيد منه منذ أواخر القرن الحادى عشر الى ما بعد القرن المادى عشر الى ما بعد القرن السابسع عشسر ،

وكانت طريقة الشعب الاندلسى المسلم هى الحصول على العلوم والمعسارف ، في بداية أمرد ، من المغرب والمشسرق الاسلاميين ، تتم اما باستبدعاء بعص العلماء من هناك مثن أبى علي القالى ، أو بتسفير بعثات علمية الى هناك سنن بعتة يحيى بن يحيى الليثى (١) .

واما بجمع الكتب المتى هي أهمه وسائل النشاط العلمى والثقافي ، كما هعل الحكم الثاني المستنصر (io) .

وبعد أن نشبع المجتمع الانسداسي بالتقافة والحصارة العربية الاسلامية عن طريق سعوب المعرب العربي ، شرح

ر) ول · ديورانت : قصة الحصارة · ترجمة محمد بدران · حـ 17 · ط 2 راكة هرة 1966 ) ص 169 · ط 1 القاهرة 1966 ) ص

 <sup>(8)</sup> د٠ جمال الدين السيال . اتر الاسلام والعرب في النهضية الاوروبيية ٠
 ( القاهرة 1970 ) ص 365 ـ 378 ٠

<sup>(9)</sup> عبد الحميد العبادى . المجمسل في تاريسع الانسدلس · ( القاهسرة 1958 ) ص 97 ــ 091 ·

<sup>· 144 - 140</sup> ص م 160 المسدر . (10)

نى الخلق والابداع والانتكار فى نفس الحض والاطار ولم يحل النصف الثانى من القرن العاشر الميلادى حتى بلعله الحصارة الاسلامية أوجها بالاندلس رعدت قرطبة احدى عواصم العالمسلم الكبرى بسكانها الذين زادوا على مليون نسمة ، ومنازلها التى رادت على مائتى الف مسكن ، وبأضواء شوارعها الليلية التى لم تعرف مثلها مدينة لندن الا بعد سبعة قرون من ذلك (II) .

ومن اسباب وعوامل ازدهار النهضة الاسلامية بالاندلس ، تسامح الاسلام والمسلسين بها ، تجاه أهل الذمة مسسن اليهود والنصارى ، واقبال المستعمرين الاسبان على تعلم العربية واستعمالها على نشاطاتهم المختلفة ، خاصة التأليف رالترجمة، باعتبارها لمغة العلم والحضارة بين هذد الحضارة الاسلامية من جهة ، بوسعوب غرب أوروبا وجنوبها الغربى ، روسطها من جهة أحرى ،

وعندما سقطت طليطلة عاصمة الثغر الاوسط فى يد النصارى الاسبان عام 1085 م، تقاطر اليها الاوروبيون من كل الانحاء للاستفادة من الدراسات الاسلامية ، وثقافة المسلمين ، فنشطت حركة الترجمة من العربية الى الاسبانية

القشتالية ، والى اللاتينبة ، بشكر واسع ديقطع النظير ، واستمارت كذلت الى ما بعد الفرل الحامس عشر والسادس عشر ، سواء من العلوم العربية ، أو اليونادية المترجمة اليها مثل حاليبوس وأبفلاطان ، واقلاطان ، واقليدس وأبفلال ) ، ووجد من حكام اسبانيا السيحيين من قدر الثقافة العربيات الاسامية متن الفونساو العاشار الحكيم ( 1252 - 1284 ) الذي اساس مدرسة خاصة للدراسات الشرقية ، استخدم فيها أبا بكر الراقوطي كاستاذ رمدرس لاجيال من المسيحيين واليهاود على ما فين ، وكان هذا الرحن اعلى على على ما فين ، وكان هذا الرحن اعلى على ما فين ايصا (12) ،

وقد عاد هؤلاء الدين تقاطروا على الاندلس الى اوروبا بالعلوم والمعارف الاسلامية التى فتحت افاق المستفسس لهم ، وأحسدنوا فى الحياة الذهبيسة الاوروبية انقلابا عظيم الاتر على التطور الاوروبي (13) .

وبعد الاندلس تاتى حريره صفلية كجسر تان ومعبر ، لحضارة المسلميس في الغرب الاسلامي ، الى اوروبا ، وهي شبه جريرة متلتة الشكل ، تقسم البحر المتوسط الى قسميل ، ولا تبعد عسسن الحذاء الايطالي الا بمصيق مسيسسا

<sup>(11)</sup> ريغريد هونكه · سمس العرب تسطع على العرب · اتر الحضارة العربية في أوروبا · ترجمة : فاروق بيضون ، وكمان دسسوقي ( بيسروت 1904 ) مس (400 ـ 502 ·

احمد المين : ظهر الاسلام · ( القاهرة 1953 ) ج 3 ص 22 ـ - 23 ·

<sup>(</sup>I2) الفريد قيوم: تراث الاسلام · تعريب · جرجيس فتح الله · ( القاهسرة ط 2 اكتوبر ــ 1972 ) ص 354 ·

<sup>(13)</sup> ديورانت : نفس المصدر ٠ ص ١4

الصلعير الدي لا يزيد عرضه على ثلاث كيلو مترات • وهتحها الاغالبة مسن القيروان بالمغرب الادنى أوائل القسيرن التاسع الميلادي ، ( 817 م ) وبقيت تحت سيطرتهم حوالي قرنين ونصف قسرن حتى عام 1060 م ، فاهتموا بالاعمال الفلاحية بها • وتطوير وسائل الري • واصلاح الاراضي ، والترع ، والسدود، وانشاوا المجاري المائية المعقوفة ، والدخلوا اليها رراعة القطن ، وقصب السكر ، واستغلوا ثرواتها المعدنبة كالحديد ، والنجاس ، والفصة ، في صناعــة العمسلات ، وبعيض الآلات والادوات الاخرى ، كما الدخلوا صناعة الحريسر ، ويعتوا الحركة التجارية وطوروها ، ونشطوها ، ثم اتجهوا الى النشاط العلمي والثقافي ، حتى حولوا الجزيرة الى معقل للعلوم والمعسارف ، وتغسني الجغرافي الادريسي ، والرحالة ابسن جبير ، بمفاخر هذه الجزيرة العمرانية، والاقتصادية الفلاحية والتجاريسة وبقصور ، ومساجد ، ومتنزهـــات ، ومباهج ، واحياء مدن . باليرمسو ، وسيرقوسة ، ومازرة ، ومرسىي على ، وغيرهــا (١٤) ٠

وعندما سقطت هده الجزيسرة في الدي النورمان في مطلع النصف الثاني من القرن المادي عشر الميلادي ، اهتم ملوكهم بالتراث الاسسلامي على عكس الاسبان بالاسدلس ، فشجسع روجسر

الاول Roger 1 مظاهر الحرك الاسلامية ، برعايته الجالية الاسلام الافريقية ، وكتب على مراسيمه بالعر الى جانب اللاتينية ، واليونانية ، كد كتب بالعربية على نقوده أيضا وكد فعل روحر الشائي ، فكلف الشسرا الادریسی بتالیف کتاب له فی حغرا، الارض ، وما يرار حتى اليوم في متد نور مبورج ، الرداء الحريري الله اعتاد ملوك النورمان على لعاسه ، و ، مطرر بكتابات عربية بالخط الكسوه يرجع الى عام 1133 م • وحتى فريدريا الثانى في القرن الثالث عشر ، أحا نفسه بالمطاهس العربيسة الاسلاميسة ريحاشية اسلامية افريقية حستى دعم بالامدراطور نصف الشرقى وشجب العلماء ، والجعرافيين ، والفلكييسن والادباء المسلمين كثيرا (15) .

ومن هذه الحزيرة الصغيرة حجما والعظيمة تقدما ، أخذت الحضسارة الاسلامية الافريقية طريقها الى مسدن الحذاء الايطالى مثل نامالفى ، وبيزا، وجنوة ، ومنها الى فرنسا وغرب أوروبا، ووسطها الى فرنسا وغرب أوروبا،

ومن دلائل تأثير الغرب الاسلامي على الوروبا ، حضاريا ، ان الملك الانجليسزى جورج الثاني ارسل وفذا من ثمانية عشرة فتاة من بنات امراء واشراف انجلتسرا على راسهن ابنة اخبه الاميرة دوبانت ورثيس ديوانه ، الى بلاط هشام الثالسة

<sup>(14)</sup> الشيال: ندس المصدر ٠ ص 79 - 389 .

<sup>(15)</sup> أحمد توفيق المدنى المسلمون في حريرة صقلية وجنوب ايطاليا · ( الجرائر 15 ربيع الأون 1365 ) ط ١ · ص 284 ·

الاموى بالاندلس لدراسة نظم الحكيم والدولة وآداب السلوك وكن ما يؤدى الى تهذيب المرأة ، وأرسل مع هذا الوفد هدية ورسالة ، نصها المهندس زكريا هاشيم ركريها (١٥) .

وعلى غراره فعلم الملك الجرماني، هارسل وهدا برتاسة وريره الاول ويليمين الذي سماد الاندلسيون وليم الاميس، للتعلم والترود بالثقافة الاستلامية وأرسس ملك بافاريا بعثة الى الاندلس . بعد أن استأذن من الخليفة هشام الأول. لدراسة نظم التعليم ومناهجه ، وأساليب الادارة والحكم وعند عودته روده الخليفة بوقد من المسلمين كمستشارين وخبراء ليساعدوا الملك فيليب مى كسس ما يراه ٠ واخذ ملوك أوروبا الاحرون يفعلون مثلهم وعسلى عرارهم حتى ان كتيرا من الاعمال العمرانية باوروبا كالسدود والحسور ، اقامها مهندسون مسلمون اندلسيون من صمنها حسسر هشام على بهر التايمز بالجلترا اللذي سمي باسم الخليفة هشام الثامي على ما ذکره زکریا هاشم (۱۶) ۰

وقد أكد لوبون بأنه لا يوجد في اسبانيا المعاصرة من أعمال الري الا ما انشاد المسلمون وخلفوه وراءهم رغم ما حاوله الاسبان من أجل محو وطمس اتار المسلمين بها (١٤) .

لقد كان دور المسلمين في العسرب الاسلامي وشرقه عظيما حدا ، في ميدان الحصارة بالنسبة لاوروسا ، فقسسد حفظوا التراث من الاندثار ، وترحموه ونقلوه الى العربية ، لينفن بعد بالى اللاتبيية وباقى اللعاب الاوروبية الحديثة ، في نواجر العصر الوسيط . ومطلع العصر الحديث ، وقاموا سدور الوسيط بعد بالله بين الحصارات المديمة والحديثة من حهة ، وبين الشرق الاسلامي رالاسيوى ، والعرب الاوروسي من حهة العسسري ،

هكدا وجد الاوروبيون عددما استبقطوا من نومهم ، تراثا هاذلا ومعينا لا يدصد من المولفات العربية الاسلامية في شمى العلوم والفدون فمالدوا الى استعلالها بمحتلف الوسائن خاصة بعد أن اشتد عليهم ثقل الكنيسة وكانوسها ، وترستها الشديد القاتن ، الذي حاون أن يورض عليهم دانسره تقاهيدة حاصدة يورض عليهم دانسره تقاهيدة حاصدة وضيقة ، فأصبحوا يتطلعون الى حيداة عليية وفكرية أكثر خصبا ، وتنوعا ، وفي جو من الحرية التي اعتاد عليها ابن رشد وأدثاله من المفكرين والفلاسفة المسلمين ، فادكبوا على دراسة مطاهر الحصارة الاسلامية بشغف وحمداس ، ونهم ، وشراهة ، عنقطعي النطير ، ترك

<sup>(16)</sup> زكريا هاشم زكريا فصل الحضارة الاسلامية والعربية على العالمام (16) رافع (1970 ) . ص 24 - 25 .

<sup>· 25</sup> ص · المصدر ، ص 25 ·

<sup>(18)</sup> غوستاف لوبون حضارة العرب · ترحمة عادن رعبتر ( القاهرة 1464 ) ص 204 ·

الاوروبية ، وفي جامعات أوروبا منسذ أواخر القرن الثاني عشر المسلادي فقد اهتموا بتعلم اللغة العربية الستى تساعدهم على فهم وترجمة ذلك التراث الى لغاتهم ، مما جعن روجى باكسون ( 1215 \_ 1292 ) ، يؤكد بان الفلسفة مستمدة كلها من العربية ، ولذلك لا يمكن لاى شخص أوروبى لاتينى ، أن يفهم فلسفة العلم ، الا اذا تعلم العربية التى اصبحت شرطا أساسيا للمثقف الاوروبى · فأولت الجامعات الاوروبية عناية بها فائقة حتى القرن الثامن عسر، بن وأوائل القرن التاسع عشر • ودقبت اراء ابن رشد المحور الاستاسى فى تدريس الفلسعة بفرنسا منذ القرن التالث عشر ، واعترف لويس 15 بذلك عندما نظم التعليم في بلاده أواخر القرن 15 ، واكد غوستاف لوبون بان اساتذه جامعة مونبیلی Montpellier لم یکفوا عن شرح كتابات ابن سينا في الطب الا منذ نصف قرن فقط (19) •

وحتى في جامعات ايطاليا ، خاصة بادوا ، كان نفوذ الفكر العربي الاسلامي قائلا: يا للعجب! لقد استطاع شيشرون أن ينبغ في الخطابة بعد Ciceron

أثارا واضحة في الحياة الفكريسة ديموستين Démosthène واستطاع فرجيل Vergil أن ينبغ في قرض الشعــر بعد هيوم ، فهل قدر علينا نحن الا نكتب بعد العرب! لقد أدركنا الاغريق وجميع الشعوب ، وسبقناها في بعض الاحيار ما عدا العرب ( المسلمين ) ، فيا للحماقة. ويا للحهل ، ويا للعبقرية الايطاليسة الخامدة (20) .

### حركه الترجمه ودورها في نهضة أوروبا:

والذي ساعد على ازدهار هذه النهضة. هو نجاح تيار حركة الترجمة الواسعة من العربية الى اللاتينية بواسطة جيس من العلماء والمثقفين ينتمون الى عدد فنات متنوعة وهي نفس العملية التي قام بها المسلمون في بداية نهضتهـــم العلمية في المغرب والمشرق الاسلاميين، فالتاريخ يعيد نفسه هنا في هذه القضية ٠

لقد ترجم يوسف قمحى اليهودى (1105 - 1190 ) ، في ناربونة كتاب « المرشد الى واجبات القلب ، للفيلسوف اليهودي بهية • وترجم صمويل بن طبون اليهودي « دليل الحيران » لابن ميمون · وترجم موسى بن طبون كتاب : العناصر لاقليدس، لا يقل شانا عنه في فرنسا ، وأصبحت وكتاب القانون ، لابن سينا ، والترياق الدراسات الاسلامية ذات شأن كبير ، للرازي ، وشروح ابن رشد لارسطو . جعلت بيترارك يصيح في وجه مواطنيه ومؤلفات ابن مبمون وترجم الطبيب والفيلسوف شم طب ( 1264 ) كتاب المنصوري ، للرازي ، في مرسطيا • كما

<sup>(19)</sup> د ، غوستاف لوبون : ( ص 518 ) ٠

<sup>(20)</sup> نفس المبدر ٠ ص 59١

<sup>(21)</sup> ديورانت : ج 17 ، ص 15 ــ 16

ترجمت كتب اخرى مثلها من العربية الى العبرية مثل كتاب اليسير لابن رهر فى مادوا ( 1280 ) ، وكليلة ودمنة ، وذلك من طرف هذه الفئة اليهودية التى تعرف العربية وهاجر البعض منها الى جنوب عرسسا .

غير أن التيار الرئيسي للفكر الارزوبي بن التراث الاسلامي ، كان عن طريق ترجمة الكتب العربية الى اللاتينيسة ٠ هجمع ريموند المستنير المتسامح (١١٥٥) كبير أساقفة طليطلة ، عددا كبيرا من المترجمين برئاسة دومىيكو جنديلسقى، وعهد ليهم بترجمة الكتب العربية في الفلسفة والعلوم الطبيعية ، وكان مسن بينهم يهود يعرفون العربية ويتقنونها الى جانب العبرية واللاتينية ، مثل حنا الاشبيلي ابن داود الذي ترجم عسددا هائلا من المؤلفات العربية لابن سينا ، والفارابي ، والغزالي ، والخوارزمي ٠ رمثل جيرارد الكريموني الذي قسدم الي طليطلة عام 1105 وأعجب بتراث المسلمين مى العلوم والفلسفة ، فترجم احسدى وسبعين كتابا عربيا على ما قيل لعدد كبير من المفكرين المسلمين في مختلب العلوم والفنون والآداب (22) •

ويلى الاندلس فى الاهمية ، فى تزويد اوروبا بالثقافة الاسلامية ، صقليه الاسلامية الاسلامية كذلك ، لان النورمان بعد أن سيطروا على التراث

العربي الاسلامي ، وشمعود ، واستعمل فريدريك الثاني في بلاطه المفكر ميخايين اسكوث الاسكتلندى الاصل للترحمة ، وعاش مى طليطلة ، وبولوميا ، وروما ، تم في فوحيا ( بابولي ) • وقاء بحركة ترحمة واسعة للتراث العربى على عرار حيرارد الكريموني في استاميا ، فقتت بدلك أفاتا لروحي باكون Roger Bacon والبرب ماجناً ، في القدر الثالث عشر ٠ وواصل شارل صاحب الحسو عسمل الترجمية ، وشجعها في جنوب ايطاليا ، واستعمل العالم اليهــودي سوسسي من أهن سالرنو في هذه الحركة ، كما المتعمل اليهودي هرج بن سالمحمم الحرحنتي ، الذي ترجم كتاب الحاوي للرارى ، وعددا آخر من المؤلفات العربية الاصلية أو المترجمة من اللاتينية • ولعب نفس الدور ، فسطنطين الافريقي، والحسن الوران ، الذي يلقب بليسون الافريقى ، فألفا وترجما عددا كبيرا من المؤلفات العربية الى اللاتينية (23)

نماذج مما قدمه الغرب الاسلامي الى أوروبا من مظاهر حضارية ، ودورها في يقظتها ونهضتها .

لقد شملت جهود المسلمين الحضارية ميادين كثيرة ، في الآداب ، والفلسفة، والرياصيات ، والفلك ، والعلسوم الطبيعيسة ، والطب ، والجعرافية ، والفنون ، والصناعات ، وغيرها ، وكان لشعوب العرب الاسلامي دور بارر هي

<sup>--</sup>(22) نفس المصدر · ص ١٥ - ١٦ ·

<sup>• 22</sup> \_ 18 ص • المصدر 23)

ذلك ، خلقا وابداعا من حهة ، وتأثيرا وايصالا الى أوروبا من جهة أخرى ·

ففي ميدان الأداب ، كان الفكسسر اللاتيني ، يتصف بالجفاف ، والجمود ، فى حين تتصف الأداب الاسلاميسة بالخصوبة والابداع ، ولذلك اتجه اليها الاوروبيون ، ليشفوا غليلهم ، ويشبعوا نهمهم ، وليريلوا الجمود الذي سيطر على عقولهم حقبا طويلة من الزمن . مما جعل روسكين جب يقول « ولعلل خير ما اسدته الأداب الاسلامية لاداب اوروبا انها اترت بثقاهتها وهكرهسا العربي ، في شعر ونتسر العصمور الوسطى » (24) · فتمكنوا بفصلها من خلق درعة جديده هي أدابهم الاوروبية تنمتل في البرعة الروماذنيكية حاصلة في ميدان العزل الرفيق ، والرئـــاء الباكي (25)

لقد أثر الادب العربى الاستسلامي المعربي . تأنيرا كبيرا ، وبالعا ، في الدراسات النثرية الاوروبية ، خاصة القصيص الخرافية ذات المغرى والهدف الاخلاقي التي تنخذ الحيوان موصوعا لها . وكان الادب الاسباني أول مست تأثر به ، فنفل بطرس الفنونس اليهودي مجموعة قصص هندية من العربية الى الاسبانية عرفت باسم التعاليسم

المسيحيه و ترجمت كليلة ودمنة الى الاسبانية عام 1251 وقصة الحكماء السبعة (سندباد البحرى) سنة 1253 وبوالى بعد ذلك ترجمة الكتب والدراسات الادبية في معظم انحاء اوروبا واكد حب بانه لا يستطيع احد أن ينكسر أن ما تمتاز به اداب جنوب اوروبا مسسن انبساط وخيال خصب انما يرجع الى تاترها بالبيئة العربية ، والى ما خلفته الثعافة العربية في اهل الاندلس مسس تأثيسر (20) .

وبعص هذا التاتير ، برز وجه الشبه دين بعص القصص العربية الخيالية . ومنيلاتها الاوروبية في العصريات الوسيط والحديث ، مثل قصة ايرولادات البد البيضاء المالة المالة المالة البيضاء وفلوار والرهرة البيصاء

Flore et Fleure Blanche

Au (assinet Nicolette لنيكولت الشل الى اصلها العربي الدى حرف من القاسم الى قاسينى (27) .

وتبدر روح الادب الاسلامي الانسدلسي وتبدر روح الادب الاسلامي الانسدلسي واضحة في قصمة المساديس دوقوالا Amadis de Gauala التي كتبت في القرن 15، كما تبدو في غيرها لمسلن الموروبية، وقصم الموريسكيين، وبلعت الذروة في قصة «الحرب الاهلية،

<sup>(24)</sup> السيرها ملتون اليكساندر روسكين حب تراث الاسلام · ( دار الطليعة للطباعة والنشر ـ بيروت 1972 ) ص 180 · في الطباعة والنشر ـ بيروت 1972 ) ص

<sup>(25)</sup> أحمد أمين ظهر الاسلام ، ج ج ص 308 ·

<sup>(27)</sup> لوبون ، حضارة العرب ، ص 474 · وروسكين جب · تراث الاسالام · ص 277 ـ 270 ·

لحبربيرير الهيتى omes Pérez de Ilnar رهي كلها تشكل مجموعة من الثقافية العربية الاندلسية التي قدر لهيا ان تصبح نقطة تحول في تاريخ الاداب الاوروبية الحديثة ، ادت الى ميسلاد الرواية الحديثة .

وقد اک دبریسکوت Prescort الاسريكي بان قصسة دون كيشسوت Don Quichotte للكاتب الاسباني الشهيسر ميقيسل سيرفانتيس Miguel Cervantès سيرفانتيس \_ 1016 ) . الذي كانت العربية في عهده ا نرال متداولة بالاندلس ، تعتبـــر سلسية قلبا وقالبا ، بأناقتها ، رحيكتها (28) · راضاف تراند بانها كتبت أصلا بالمعربية ، وهي لمؤرح عربي حعرافي اسمه سيدي حامد بنقالي وذلك لان Sidi Hamed Bengue! حميع فصبص الفروسية قد أثر عمها بابها أخذت من اصل عربي (29) . وهذا الحكم عبلي قصبة سيرفانتيس يسري على قصص أخرى لا تقل شأنا عنها هى ميدان الادب مثل قصة رودينسون كروس Rodinson Crussc المتى اقتسبت من قصة حى ابن يقظان للكاتب الاندلسى المشهور ابن طعيس الستى ترحمت الى اللانيدية عام 1671 ، والى الانجليزيسة عام 1708 (ن) ٠

وكان للموشحات والازحان الامدلسية. تاتير كبير عملى الاداب الاوروبيسة الحديثة ، وبدات تطهر أو احر القيرن التاسع الميلادي على يد محمد بن حمود القبرى الصرير المدعو كدلت مقدم بننان معاهر القدري ، وهي السبب هي طهيور ما سمي بشعر التروبادور ، أو الإداء العبائي في المقرن الثاني عشر بشميان استانيا . وحنوب فرنسا قبل أن ينتقل الى حهاب احرى في حنوب ووسط وعرب اوروبا وتولد عن هذا الشعر ، أو ادب التروبادور ، ما عرف بشعر الموبقلور lhon Gleus أو أدت الصنعبالنيك (31) والمشردين متسل قصسة العسارس ثيقسار ذات المستروح Ekavallero Citar العربية (٤٤) •

واحسن حنى لتانير الاداب الاسلامية المعربية على الاداب الاوروبية ، فصدة الكوميديا الالهية الشعرية لداستى ، التى استقاها وافتبسها على ما يظهر ، من قصة ابن عربى واستاذه ابن مسره خاصة القسم المعروف بالفردوس والمعراج ، كما أكد ذلك القس بلاثيوس الد لا يوحد اي اختلاف بينهما سيسوى از ابن عربى استعمل في روايته بطلين، ودانتى استعمل بطلا واحدا فقط هسو

<sup>(28)</sup> روسکین جب ۰ ص ۱۹۹ و 87، ۰

<sup>(29)</sup> جون برنارد قراند تراث الاسلام ، ص 71 - 74 ·

<sup>(30)</sup> جورج يعقوب أثر الشرق · ترحمة فؤاد حسنين على ( القاهرة ١٩٠١ ) ص 81 ـ 84 ·

<sup>(31)</sup> د٠ سهير القلماوي ، د٠ محمود على مكى آثر العرب والاسلام في المهضة الاوروبية ٠ ( القاهرة 1970 ) ص 56-5 .

<sup>· 188</sup> روسکین جب · ص 188 ·

شخصه مقرونا مرة بفرجيل ، وأخسرى بعشيقته بياتريسى · ولقصة دانتى هذه الشعرية ، شبه كذلك برسالة الغفسران للمعسرى (33) ·

وكذلك قصة الدوكاميرون Decamerone

النثرية المشهورة لحيوفان بوكاشيسو النثرية المشهورة لحيوفان بوكاشيسو التي كتبها على لسان عشرة اشخاص التي كتبها على لسان عشرة اشخاص سبعة رجال ، وثلاثة نساء ، هربوا من الطاعون الذي تفشى في ايطاليا وكسب بلدان البحر المتوسط عام 1348 ، والذي خصه الكاتبان الاندلسيان لسسان الدين ابن الخطيب القرطبي ، وتلميذه ابن خاتمة الميري ، برسالتين ما تزالان مخطوطتين على ما قيس حتى اليوم ، وكذلك كتاب ، Ilcorbaccio الذي وضعه بوكاشيو في مثالب النساء وكيدهسن ، وخيانتهن ، على غرار القصص العربية وخيانتهن ، على غرار القصص العربية الاسلامية مصا يدل على تأثيسر الادب العربي فيها (34) ،

وكما اثرت الآداب العربية الاسلامية الذين اثروا في للغرب الاسلامى ، في الآداب الغربية علاسفة الغرب الاوروبية ، اثرت كذلك فلسفة الغسرب ابن باجة السرة الاسلامي في الفكر الاوروبي ، وكان لها طفيل ( 1107 ـ باع طويل في تطويره خلال العصريسين الذي علقت تعالوسيط والحديث عن طريق الانسدلس ارسطو (37) .

الاسلامية ومفكريها الكبار الذين اعتر العرب الاوروبي نفسه بقدرتهم، وبدرو الكبير، وأكد بيرنارد تراند بأن اعظ ما حلفه المسلمون للفكر الاوروبي ها عمل فلاسفنهم (35) · ذلك أن الفلس الاسلامية في العرب الاسلامي فتحامام أوروبا أفاقا واسعة وجديدة ووجهت أنظارهم نحو ثقافات لم يكونو يأبهون لها، حببتهم في الثقافة العربيا فحدوا في طلبها، والاخذ منها وبواسطتها ذفذوا الى ثقافة اليونا، القديمة ، وعملوا على كشو نخائرها (36) ·

فقد اهتم فلاسفة المسلمين بنقب فلسفة الاغريق الى العربية ، وشرحها ونقدها ، وبفضلهم تعرف الغرب عليها واشتد حماسه للتعرف عليها ويتذوقونها عتى ظهر فلاسفة المسلمين ، ونقلوها الى العربية وشرحوها ، وعرضوها بصورة شاملة · وأهم فلاسفة المسلمين الطبيعية ، والطب ، والجغرافية ، والفنون، النين أثروا في الفلسفة الاوروبية ، فلاسفة الغرب الاسلامي ، وعلى رأسهم فلاسفة الغرب الاسلامي ، وعلى رأسهم ابن باجة السرقسطى ( 1061 ) وابس طفيل ( 1071 – 1885 ) ، وابن رشد الذي علقت تعاليمه بتعاليم فلسفة

<sup>(33)</sup> سبهير القلماوى • محمود علي مكى اثر العرب والاسلام • ص 114 ـ 118

<sup>· 120</sup> ـ 118 من المصدر · ص 118 ـ 120 ·

<sup>(35)</sup> جون بيرنارد تراند · نفس المصدر · ص 55

<sup>(36)</sup> د٠ أبراهيم بيومى : أثر العرب والاسلام في النهضة الأوروبية ٠ ص ١٩١

<sup>(37)</sup> الفريد قيوم: تراث الاسلام • ص 240 •

ان ابن رشد أبا الوليد (1136 - 1198) او افيروايز Averoès يعتبر أكسر كبيرا ، في فلسفة أوروبا ، ومنها اقتبس شارح لفلسغة أرسطو التي أعجب بها أسما أعجاب ، ووضع لها ثلاثة شروح مما جعن أرنست رينان يقول مان ارسطو ألقى على الكون نظرة صائبة عفسره وشيرح ما غمض فيه • وأن ابن ابن رشيد عارضت اتحياه الكبيسية بشد عندما جاء ألقى على فلسفة أرسطو يطرة خاصة ففسرها وشرح ما عمض ميها (38) ، ولذلك اعتبر شارحا أعظم مي حين اعتبر أرسطو فيلسوفا أكبر وبمتاز اين رشد بالمسراحة ، والجرأة هي النقد ، وفي اعلان آرائه السيتي عرضته بتهم الكفر والزندقة ، فقد انتقد بطليموس ، وهاجم ابن سينا ، ورد على الفارابي ، والغرالي ، وكان شديدا عى نقده قاسى اللهجة (39) •

> ولم يحاول أن يعلب بين أراء أرسطو، والمباديء الدينية ، كما فعل ابن سينا ، وابن ميمون ٠ بن عبر عن تعاليم أرسطو بمنورة صادقة ، وقال بأن العقل العام المطلق أبدى قاب للانفصان عن الجسم، وانكر الخلود والبعث ، وصرح بان على المرء ألا ينتظر ثوابا أو عقابا غير ما يلقاه في هذه الحياة الدنيا ، واستنكر الاستبداد ، وأوضح بأنه لا فرق بين الرجان والنساء في الطبع ، وانما في الكــم (40) ٠

وقد آثرت فلسفة ابن رشد تأثيـــرا الغرب كل أفكاره الفلسفية ٠ وكان من حسناتها أنها حلت عقال الفكر الاوروبي، وعتحت امامه أبواب البحث والمناقشية على مصاريعها (41) • عير أن الفكسار المسيحية وتعاليمها ، فنقمت عليه . وعلى ارسطو بالتبعية ، واصدرت عده فرارات في القرن (١ حرمت بها تعليم وتدادن ارائها مع توفيع قرار الحرمان صد كل من يردد فلسفتهما ، ومع ذلك فان تانير ابن رشد واساندته بقي حتى القرن ١٦ وما بعدهمنا ٠ وأكند دايتي اليجرى الشاعر الايطالي ، بأن الس رشد يعتبر من عطماء الفلاسفة الدين سهدهم التاريخ •

ان تعاليم ابن رشد الفلسفية هي التي دفعت الاوروبيين الى عصيان تعاليه الكنيسة ، والاخذ بعبدا الفكر ، وتحكيم العقل ، على أساس المشاهدة والتجربة، كما أثرت في فلسفة توما الاكويسني ( 1275 ـ 1274 ) ، تاثيرا كبيرا لدرجة أن الفصول التي كنبها عن العقب والعقيده ، وعن عجر العقل عن ادراك الاسبرار الالهية ، عبارة عن مقابلة لما كتبه ابن رشد في باب . « فصل المقال هيما بين الحكمة والشربعة » · واكثر

<sup>(38)</sup> F. Renan Averroès et l'averroïsme (Paris 1866) p. 12 (39) قدرى حافظ طوقان : العلوم عند العرب ٠ (القاهرة ١٩٥٥ ) ص 206 - 207 (40) د • سعيد عبد الفتاح عاشور . فضل العرب على الحصاره الاوروبية •

<sup>(</sup> مكتبة النهضة المصرية 1957 ) · ص 24 ــ <sup>9</sup><sup>2</sup> ·

<sup>· 210</sup> موقان : نفس المصدر · 207 موقان :

من هذا هان طريقته في معالجة وجسود الله هي طريقة ابن رشد نفسه ، ويحوى كتابه الخلاصة ، مذاهب اسلامية الاصل مما يثبت أن الاثر الذي تركه أبن رشد هى عقلبه الغرب لم يكن مجرد شسروح لكتابات أرسطو ، وأنما كان أبعد وأعمق من ذلك بكثير (42) • ويعسود ذلك الى تاتير ابن رشد ، ركتبه المختلفة مشل الكليات هي الطب ، وكتاب التريـاق ، اللذين ترجما وطبعا عام 1552 بالبندقية، وكتاب السوم الذى ترجم وطبسم هي بوغدوني عام 1517 ، وتوالى بعد ذلك طبعها مرات عديده (43) .

وفي ميدان الرياضيات ، خطـــا المسلمون خطوات هائلة ، في تطويسر علوم الحساب والهندسة ، والحبسر ، والميكانيكا ، وحساب المتلثات ، والفلك  $X_{1} = X_{1} = 1$  ,  $1000 = M_{1}$  ,  $500 = 10^{\circ}$ غنقلوا اصون هذا العلوم من الاغريق والهنود ، ثم عكفوا على دراستها ، والاستفادة منها ، فاصلحوا ما بها من اخطاء ، وأكملوا ما بها من نقص ، واضافوا اليها بعد ذلك معلومات جديدة، خاصة مادة الحساب ، لم يكن الاوروبيون على علم بها ، ولم يتعرفوا عليها الا منهم وبواسطتهم • فهم الذين عرفوا بنظام الاعداد الهندسية ، والصيفر ، اللذين يمثلان ثورة بحق في علم الحساب، واستطاعوا بهما أن يزيلوا ذلك التعقيد الذي كان في النظام العددي الروماني، واستعملوا مظام الترقيم بدلا من حساب

الجمل الذي كسان سسائدا في العم القديمة خاصة عند الرومان •

لفد تمكن المسلمون من ايجاد خا للاعداد ، ووضيع صيفوف الأحياء والعشرات ، والمئات ، والآلاف ، و، بعدها • وصار بالامكان تغيير قيم الرقم الواحد حسب الرتبة التي يود بها بينما في النظام الروماني لا يد ابدا حنى ولو عير مكانه • فالارقــ التالية تكنب في النظام العربي الحدي بسك يخنلف عن النظام اللاتيني

CCCLXXXVII - 487 CCLXXXIII = 383 MMMDCCCCLII - 3952 DCCCCXXXXVIII - 998

وذلك على أساس أن كن شكل لـ قيمة خاصة متا

100 = C, 50 - L (44)

ولما كان لدى الهنود اشكال محتلف للترقيم فقد احتاروا من عندهم سلسلتير عرفت احداهما بالارقام الهنديا ( ۱, ۲, ۳, ۲ م وهي التي تستعم في المشرق العربي الاسلامي ، حست اليوم • وعرفت الثانية باسم الارقا العبارية وهي التي استعملت في بسلا الاندلس بعد ذلك ، ومنها أتتقلت الم أوروبا ، وعرفت باسم الارقام العربية ويرى البعص أنها مرتبة على أساسر الروايا ٠ هرقم 1 يشتمل على راويك

ص 237 ــ 246 · Renan (42)

<sup>(43)</sup> لوبون : ص 628 ــ (629

<sup>(44)</sup> زيفريد هونكه · ص 70 ــ 73 ـ و 9۲ ·

واحدة ، و 2 على زاويتين ، و 3 عــلى نلات زوايا وهكذا على الشكل التالي

## 123+5

# 5 字日間

ثم دخل عليها تحريف وتعديل حستى والكرماني ، والاستحت على ما هي عليها الأن و وفيما وغيرهم (47) ومن فضل المنفض الصغر استعمل الهنود نقطة (۱) ومل ضمل الدلالة عليه ، واسمه عندهم (سونيا) ، العباري ، ومطاء واستعملوا الدائرة (٥) للدلالة عسلى مل الاندلس ، النقطة ، فأخذ المسلمون النقطة بدلا من دعى حليرت قد الدائرة حتى لا يلتبس رقم (٥) عليهم ، البابوية ، ودلك ولكن مسلمي المغرب والاندلس استعملوا أو احر القرن الدرقم الدائرة (٥) صفرا ، وعيهم انتقلل ومن الذيل نقل الدين نقل الدين الله ومن الذيل الدرقم الدائرة (٥) صفرا ، وعيهم انتقلل ومن الذيل نقل الدين الله المنابع كذلك الى أوروبا (45) ،

والاصل في تسمية هذه الارقام غيارية في السلسلة الثانية هو أن الهنود كانوا ينثرون غبارا على لوح الخشب الدي يرسمون عليه هذه الارقام وتأتي اهميتها هي والسلسلة الاولى من سهولة تركيب أي عدد منها مهما كان كبيرا لانها تفوم على النظام العشرى ، بحيث تتغير قيمة العدد أو الرقام حسب موقعه وهو في خانة الأحاد غيره في خانة الأحاد غيره في خانات الأحاد غيره الماد الماد الماد الأحاد غيره في خانات الماد الماد

العشرات ، أو المائات ، وهكذا ، وأعطى الصفر لهذا النظام ميرة حاصة معسد أن نقله السلمون عن الهنود (46) ،

ومن أعسلام المسلمين في العلمود الرياضية بالعرب الاسلامي مسلمية المحريطي ، الذي يعتبر أماما دارياضيب بالاندلس ، وتوفي عاد ١٥٥٠ م ، وعد تتلمد كن من ابن السمح ، وأدن الصدر والكرماني ، وأديسة دن أبي الصدان ، وغيرهم (47) .

ومن ضمن الذين نقلوا نظام الحنات العبارى ، ونظام الصفر ، الى أو . م ، من الاندلس ، البابا سلفستر الد. ١٠٠ ، ندعى حليرت قين أن يصل الى مركب البابوية ، وذلك خلال عهد الحكم الاموى أواجر القرن العاشر الميلادى (48) ،

ومن الذين نقلوه من الحرائر بالمعرب العربي ، الريساصي الدين لمبوري لموساردو في بودادتي كسان أبود الطدسس Bonacio رئيساللمركر التحاري البيري بنحاية ، فقد ولد ليوباردو في بيسسزا بايطاليا عام 1180 م ، والتحق بابيسه في بحاية في صدر شداده فامتم بتثقيفه، وأسند مهمة تعليمه الى أستاد بحسائي أستاد بحسائي السمه سيدي عمر ، يدعى في البدايسة باسم ليوناردو فيليوش بونانتشي باسم ليوناردو فيليوش بونانتشي المسمع المنابع ال

<sup>· 594 - 593</sup> ص مرجيس فتح الله . تراث الاسلام · ص 593 - 594 ·

<sup>(46)</sup> د · عبد الحليم منتصر · أثر العرب والاسلام في النهصة الاوروبيــة · ص 216 ـ 217 ·

<sup>(47)</sup> أحمد أمين : ظهور الاسلام · ح 3 ص 270 - (47)

<sup>(48)</sup> زيغريد هونكه : ص 80 ــ 84 ·

يدعى بعد ذلك باسم ليوناردو فيبوناتشى منذ صغره بعلوم الرياضيات ، وساعده اختلاطه بالتجار البجائيين ، وغيرهم، على تعلم ما سماه طريقة العد السريعة بوسيلة عجيبة ، استخدم فيها الارقام الهندية الغبارية التسعة ، ودفعه شغفه مذا الى القيام برحلة طويلة الى كلل ملدان المغرب العربى ، ومصر والشام ، واليونان ، وصقلية ، اطلع خلالها على جهود المسلمين في العلوم الرياضية ، وفي الاخير وضع عدة كتب من ضمنها وفي الاخير وضع عدة كتب من ضمنها وكتاب الهندسة التطبيقية .

اخران ابتكر فيهما طرقا جديدة لحلل معادلات حسابية وهندسية من الدرجة الاولى والثانية وبذلك كان من الرواد الاوائل الذين ادخلوا الى اوروبا الارقام الهندية ، والصفر ، والطريقة العشرية، والحساب ، والجبر ، والهندسسة العربية (49) .

وكان لتقدم المسلمين في الرياضيات، أثر كبير في تقدمهم في علم الفلسك ، الذي نقلوا أصوله الأولى من اليونان ، فصحوا النظريات الخاطئة لبطليموس

السكندرى (50) · واقاموا مراصد بشرق العالم الاسلامى وغربه لرصد النجوم من ضمنها مراصد فاس ، وقرطبة ، والقيروان ·

ومن اعلام الفلكيين المسلميسن في الغرب الاسلامي أبو أبراهيم الزرقالي ( 1029 ـ 1087 ) الطليطلي الذي اخترع الازياج الفلكية التي هي عبسارة عسسن جداول فلكية تعتمد على قوانين عديدة هيما يخص كن كوكب وحركاته ، ووضعه، وسرعته ، وانتقاله ، ورجوعه ، وما الى دلك • وصنع اصلرلابا جديدا دعى « بصفيحة الزرقالي » تحدث عنها راحيو مونتانوس ، ونشر عنها نتراسة في القرر 15 ، وتحدث عنها الفلكي البافاري يعقوب زيقلر Iacob Ziegler عسام 1504 م وكتب عنها ترجمة جديدة ، يوحنا شونر Johan Schoner باللغية اللاتينية عام 1534 م ، تحت عنوان و عالم أبي العلوم الفلكية الزرقالي (51) .

ومما يدل على تأثير الزرقالي ، أن الفونسو العاشر القشتالي اخذ ازجاله الفلكية وحاول أن ينسبها لنفسه ، وصارت تعرف في الغرب الاوروبي باسم : الازياج الانفونشية (52) ، وحتى المرصد الذي اقامه في قشتالة اعتمد

<sup>(49)</sup> نفس المصدر ، ص 88 ـ 94 ، ديورانت ، ج ١٦ ، ص ١٦٥ ـ ١٦١ ،

<sup>(50)</sup> M Delambre : Histoire de l'Astronomie du Moyen Age. (Paris 1819). pp. 10-60.

 <sup>153 – 153</sup> ص 152 مونکه : من 153 میلید هونکه :

<sup>(52)</sup> حيدر بامات (ج٠ بريفوار): مجالى الاسلام ٠ ترجمة عادل زعيتــر (القاهرة 1956) ٠ ص 133 ٠

فيه على الخبرة العربية المغربية ، والاتها الدقيق...ة (53) .

وتمكن ابراهيم السهلى البلنسى عام 1801 ، من صنع أقدم كرة معروفة في التاريخ ، على ما يظهر ، من النصاس الاصفر طولها 209 مليم ( 81،5 بوصة)، وحفر على سطحها 1015 نجما مفسمة الى 47 كوكبة ، تبدر النجوم فيها حسب اقدارها وجعلت خيرالدة اشبيلية منارة ومرصدا في أن واحد استعملها حابر ابن افلح الاشبيلي في ارصاده الفلكية التي نشرها في كتابه: اصلاح المجسيطي عام 1240 الذي انتقد فيه بعص أراء بطليموس ، واثبت أن المريخ والرهرة اقرب الى الارض من الشمس واليه ينسب اختراع بعض الآلات الفلكية، وبعض النظريات في حساب المثلتات الكروية (54) .

وقد قام جيرارد الكريمونى بترجمة كتاب المناظر ، وغيره ، من تراث ابن افلح الى اللاتينية عام 1270 ، وطبع فى نور مبورج سنة 1533 (55) ، ومعلوم أن ابن افلح كان ضمن من اشرف على بناء صومعة اشبيلية ، او برج الخيرالدا الدى اعتبر من المراصد الاولى والكبرى بالاندلس (55) .

وفى عام 1229 م نشر الحسن المراكشى جداول فلكية تشمل جيوب الروابا لكن درجة من الدرجات ، وجداول بجيسوب التمام ، وحيوب الاقواس ، والاقسواس المنماسية ، وذلك في كتابه «جاميع المبادي والغايات في علم الميقات ، الذي ترجم سيديو بعصه في القرن الماصي عسام 1843 ،

وحتى أبيو أسحاق النظروحي الاشبيلي الذي أصبح يعرف عند العرب. باسم البتراحيوس المبكندري الفلكية انظريات بطليموس السكندري الفلكية التي أدعى فيها بال حركات النجوم ومساراتها تنبني على نظرية أفلاك التدوير والدوائر المحتلفة المركسز وبانتقاده هذا مهد الطريق لكوير بيكوس رادد الفلكيين الاوروبيين في عصبسر النهضة ليخطو بهذا العلسم حطوات أخرى الى الامام (57)

وللبطروجى كتاب فى هذا العلمل سماه . كتاب الهيئة ، ترجمة ميشيمل اسكوث الى اللاتينية عام 1217 ، وترجمه الى العبرية موسى بن ميعون حموالى عام 1529 .

ان الفلكيين المسلميسن في الغسرب الاسمسلامي همم الذين زودوا أوروبها

<sup>(53)</sup> زيغريد هونكه : ص 136 بـ 152 و 181 - 194 · تراث الاسلام · ص 566 ·

<sup>(54)</sup> ديورانت · ج 13 · ص 356 – 357 ·

<sup>(55)</sup> لوبون : ص 63ï

<sup>(56)</sup> جلال مظهر: أثر العرب في الحضارة الأوروبية · نهاية عصر الظللم وتأسيس الحضارة الحديثة (بيروت 1967) ص 201 ·

ريغريد هونكه : ص 191 ــ 192 و 201 ، ديورانت · ع 13 · ص 357 · اثر الاسلام · ص 566 ·

بالمعلومات والنتائج الفلكية الهامسة التي توصلوا اليها وما يزال حستي اليوم علم الفلك مليثًا بالاصطلاحسات العربية واسماء الابراح والنحوم، والكواكت كما هي دون تحريف مش الطرف Airare وكرستي الحسوزاء والرست (aph والرست Arneb والورن Boren والبطين Boren والورن Wern والداعي المتود Saadisad والراعي المتعد السعود Taur وقرن الثور Taur والسمت

وفى علم الطبيعة والكيمياء ، لعب العرب الاسلامى ايضا دوره الكبير ، خاصصة فى احتراع واستعالال القوة الناجمة عن انفحار مادة البارود الذى كان الصينيون أول من اهتدى اليه على ما فيل وذلك بفضل استغلال ملصح البارود اونترات البوتاسيوم ، والفحم ، والكبريت وهى أواحر القرن (1 ألف حسن الرماح كتابا عن الاسلحة النارية، وملح البارود ، أشار الى اختراع ما يمكن تسميته بالقنبلة أو الطوربيد ، وذكسر بانها ، « بيضة تخرج وتحترق » (59) .

وأشار ابن خلدون الى ما يفيد استعمال المدافع النارية بالمغرب العربى منذ القرن 13 خلال استعراضه لحادتة استيلاء السلطان أبى يوسف عسلى سلجماسة عام 1273 فقال «نصب عليها آلات الحصار من المجانيق والعرادات ،

وهندام النعط القاذف بحصى الحديد ينبعث من خزانة أمام النار الموقدة فى المارود بطبيعة غريبة ترد الافعال الى فدوة باريها » •

رسرعان ما تعلم الاوروبيون هسدا الاكتشساف الجديسد ، فكتب مرقص جريكوس بياما بمسحوق ملح البارود والكبريت والفحم ، تحت التأثير العربى في القرن 13 ، وعندما هاحم الفونسو الحادي عشر سدينة الجزيرة الخضراء مي جنوب الاندلس عام 1342 استعمل المسلمون ضده الاسلحة المنارية ، وكال حاصرا انذاك معه كونت دربي (Deiby)

الانجليريان ، فشاهدا نتاتج هذا المخترع واستعماله واستعماله الى بلادهم ، واستخدمه الانجليز بعدد أربع سنوات في معركة كريسي (recy) (60) ضد الفرنسيين ٠ كما استعمله الفرنسيون قبلهم عمام (33) للدهاع عن كامبري (61) (2ambri (2))

Salisbury

وكونت سالسبوري

ولا شك أن اكتشاف البارود واستعلاله من طرف المسلمين في الشرق وفي الغرب الاسلامي كان له أهمية في تاريخ العالم من جهة ، وتأتير على نهضية وروبا الحديثة سواء في الحروب أو في المشاريع العمرانبة الهائلة والمختلفية الادواع والاشكان • كما أن تقدم المسلمبن وتفوقهم في علم الكيمياء كان سببا في

<sup>(58)</sup> عاشيور ' فضل العرب ' ص 42 '

 <sup>(60)</sup> نفس المصدر · ص 52 - 54 · وجلال مظهر · ص 343 - 351 ·

<sup>(</sup>ال) حيدر بامات ٠ ص ١٩١٠

حدفهم لصناعات الدباغة ، واعسداد الجلود ، وتنقية المعادن ، وسببسا في الشهرة العالمية لحرير غرناطة المتصوح الالوان ، وموصلي قرطبة الابلق ، ونصال طلبطلة ، وما ترال المصطلحات العربية في هذا العلم كتيره في اللعات الاوروبية حتى اليوم ومن صمنهسا ، الكحسول حتى اليوم ومن صمنهسا ، الكحسول Alcohol وغيرهسا ،

وكان للمسلمين دور بارز وهام هي علم الطب والجراحة · فبعد أن ترجموا نراث اليونان الى العربية ، اهتمــوا دراسته وتطويره ، وتصدى لذلك حيل س العلماء خصص لهم ابن أبي صبيعة سحلدا خاصا من كتابه عيون الانساء في طبقات الاطباء • للتعريف بهسم ، وقد انصبت جهودهم على تعديل الكثير من الحقائق الطبية ، وتصحيح غيرها ، واضافة أبواب جديدة في الطب والصيدلة ، لم يسبقهم اليها أحد قبلهم . وذلك في الوقت الذي كان رجال الدين ماوروبا يعتبرون المرض نوعا من الجزاء والعفاب الالسهى لا ينبغى للانسسان أن يعالجه بحيث اذا انتاب احد منهم مرض و حمى يهرع الى أقرب كنيسة أو دير اليه ، ويبقى هناك منتظرا حدوث معجرة تشفیه ۰ وروی أسامة بن منقد حوادت وبماذج كتيره توضح الفرق الكبير بين مستوى المسلمين الرفيسع في ميسدان

الطب ، ومستوى الفرنجة المنعط حتى لانسط مسادىء الطب خسلال الحروب الصليبية (63) ·

ومن أبرر أطباء المعرب والاندلس .
اعراد عائلة أبن رهر بمؤلفاتهم ، وأبن
رشد ، وأبن ألبيطسار المسالقي ، وأبن
الدراس البحائي ، وأبن حرم الاندلسي،
وغيرهم ، الذبن ترجمت كتبهم عدة مرأت
الى اللاتبنية منذ (1500 م الى منتصف العرن 10 ، وطلت مرحعا هاما للاورونيين في أبحاتهم الطنية طوان هذه العترة .

فابن اندراس أبو القاسم أحمد بن محمد المرسى ، استفر ببحاية في بحر العشرية السادسة من القرن السابسع الهجرى (حوالي 1252 ــ 1260) وتصدى للتطبيب في قصر الاماره ، واشتهسر بحبرته الواسعة في العلاج ، واستحضار الادوية ، مما جعل الامير المستنصسر بتودس يستدعيه اليه وبصمه الى هيئة اطباء قصره ، وله أرجورة في اسمساء أدوية الطب المفردة المختلفة (64) ،

ويعتبر أبو القاسم الزهراوى القرطبي ( 036 - 1013 ) من الجراحين والاطباء الكبار ، بالعرب الاسلامي ، ابتكر عدة عمليات حراحية دقيقة في العسون ، والاستان ، والولادة ، اهمها سحسق الحصاد في المنات ، واستعرامها ، وكن المالد إحاب ، ولروم يسبح الاحسسام الحية والميتة ، وهو الذي اقترح عندما

<sup>(63)</sup> نفس المسدر ٠ ص 55

<sup>(64)</sup> أبو العباس أحمد بن أحمد بن عبد الله العبريني عنوان الدراية فيمست عرف من العلماء في المائة السابعة ببجاية تحقيق محمد بن ابي شنب ( الحزائر 1010 ) ص 45 – 47 .

كان طبيبا في قصر الحكم الثاني ، أنحبت سنة من مشاهير الاطباء كان كر استحدام مساعدات ، وممرضات ، في واحد منهم علما على راس القائمة في حالات اجسراء العمليات الجراحيسة عصره ، نخص بالذكر ثلاثة منهم وهمم للنساء ، لان ذلك ادعى في نظره للرافة ، عبد الملك ابن محمد الايادي الذي درس والحنان ، والاطمئنان .

ويشتمن كتابه : « التصريف لمن عدي عن التاليف » المؤلف من ثلاثين مصلا . على وصف لاكثر من مائة المة جراحية الكتير منها من صنعه هو ، كان لها أبله الاثر في الجراحة الاوروبية حاصة في القرن 10 (05) وقد قسام جيرارد الكريمويي بترحمة كتابه هذا في وقت مبكر ، وبقى درجعا وعمدة في الطب لاوروبا اكثر من حمسة قرون حتى عصر المبرواربارى Ambroisepare المتوهى حوالي 1500 (66) ، وذلك في مدرستي سالرنو Salerno الايطالية ، وموذبيلي Montpellier الفرنسية ، الطبيتين (67)، و هو مقسم الى تلاثة اقسام ١) ـ الطب الداحلي ب ب حوالاقرباذين والكيمياء ٠ ح) \_ والحراحة (68) • ويقال أن مدرسة سالرنو التي اسسها اربعة أشخاص كان من بينهم واحد عربى يدعى عبد اللــه وحرف اسمه الى عفلة (69)

وتعتبر اسرة ابن زهر من العانبلات تحليلات اثرت عنه المسهورة في ميدان الطب ، والعلبوم والالتهاب التاموري الطبيعية ، والكيمياء بالمغرب والاندلس · والشلل البلعومي ·

واحد منهم علما على رأس القائمية مي عصره ، نخص بالذكر ثلاثة منهم وهمم عد الملك ابن محمد الايادي الذي درس بالاندلس ، ومصر ، والقيروان ، وأولى عنايته بالطب • ومن بعده جاء ابنسب ادو الفداء رهر الذي أولع بالمطب والعلو الطبيعية • وفي الاخير يائي ابنه ابو مروان الثالث عبد المالك رهر الذي طارب شهرته الطبية في الاندلس كذان للرارى مى المشرق الاسلامي • لقسد امتاز آبو مروان او Avenzual کما كان يسيسي في الغرب، بالتخصص في دراسة الطب على عكس غيره الديسار حاموا بين الطب والعلوم الأحرى ومرر تدوفسه هي الطب الاكلينيكي بعسس الرازي (70) والمف كتاب ، التيسد هى المداواة والتدبير » استحابة لرعبة صديقه وتلميذه العيلسوف ابن رشد سرح هيه في الاستشدفاء ، والعسلا-والاحدماء (اتباع أعذبة الحمية) واهتم بدراسة الواع مختلفة من الاعدية والادوية البسيطة ، والصحية ، وخاد ماتر هامة في وصف الامراض ، وترك تحليلات اثرت عنه في الورم المحرمي -والالتهاب التاموري ، والسن المعوى

<sup>·</sup> علان مظهر ، ص 248 ــ 260) جلان مظهر

<sup>(66)</sup> لوبون ٠ ص 519 ٠

<sup>· 155</sup> ملوقان · ص 154 مـ 155 ·

<sup>(68)</sup> زيغريد هونكه ٠ ص 277 ــ 291 و 340 ـ 347

<sup>(69)</sup> د٠ محمد كامن حسين ٠ ص 283

<sup>(70)</sup> ديورانت ج ١٦ ٠ ص 3٥٥ ٠

وتدين له الحراحة باون فكرة عس حراحة الجهار التنفسى ، وبتعليماته الدقيقة عن انتقال العطام ، والكسور ، ۽ أد عارض جالينوس في آرامه التشريحية ويعص نظرياته الطبية • وبذلك أصبح عصدا لاطباء أزروما الذين عملوا على ساء علم التشريح على اسس حديده في العسدن 16 ومسا بعسده ، ومنهم ديساليوس (71) • ونظرا لاهمية أرائه الطبية ترجم الاوروبيدون كتابه الى اللاتينية والعبرية منهذ القهرس ١٦ ، رعهرت اول طبعة لمه بالبيدقية عام 1.490م دان لها تأتبر كبير في عالم الطب ومن كنا الله زهر الأخرى ، كتاب الاقتصار عى اصلاح الاحساد ٠ الذي الفيه الي الامير المرابطي أبي استحاق بن يوسف ادر تاشعین ، أتماء وحوده بمراکش .

ويعتدر الطبيب ابن الحرار ( احسمد ابی ابراهیم بن آبی حالد آبو جعفر ) الدى عاش في القيروان حتى توفى عام 1004 م) ، من رواد الطب في العسرب الاسلامي ، تضلع فيه واتخذ لنفســه عيادة لاستقبال الناس ومعالجتهم مي المصول الباردة ١٠ أما في فصل الصيف هانه يغلقها ويذهب مع الاساطيل الاسلامية الغازية في البحار لمعالجة المرصى ، والجرحى • وساعده ذليك على تطوير معلوماته الطبيسة ، والصيدلية ومن مؤلفاته الطبية قوت الحاضدر » و « طب الفقراء وانساكين » و « كتاب الاقرباذين » و

، كتاب الاعتماد » و « كتاب الاردان نرحم معطمها الى اللاتيبة وساءا البعص منها عي الاسكوريان ، ودرسندن، وباريس ، واكسفورد ، والمحرائر (7) . وترحم الطبيب ستيمان Siephan كتاب الاقرادين بعنوان راد المساهر. ـــــ Via Ticum Peregrinantis

ومن أبرر الأطناء الاهارقة الدين لهم دور كبيسر في اسداد الطب الاوررسي بالمحبرة الطبية الاسلامية . فسطبطبس القرطاحيي الذي ولد بعرطاحية في تويس حوالي عام 400 ه ( 1000 م ) • هد د فام بجولات واسعة مي السرق والعرب بعد أن ترود بالمعلومات الواسعية ببي مسقط راسه بتوبس ، ودلك من أحسن الاسترادة بالعلوم والمعارب تم رجع الى تويس ، ولطروف عادصة تبصر . واتجه الى صفلية واتحدد الاميسر النورماني روبير جيسكار النظاما conseard كاتبا له مدة من الوقت . نم اعترن منصبه ، واعتكف في ديرموس كاسينو Monte Cassino وأحد يهتد بالتأليف والترجمية س العربيسة الى اللاتينية في مندان الطب عبر أنه أهس دكر أسماء أصحاب هدد المؤلفات . وحاول أن ينسبها الى نفسه ، كما ال ترحمته كانت ردبئة ٠ ومن الكتب التي ترحمها راد المساهريان لابن الحاارا باسم Viancus وكتاب على بن العباس باسم Pratica Pantegni وكتب الرارى ، واسحساق سن سليمسان

<sup>· 203</sup> \_ 262 و 245 \_ 245 ر 203 · 203 · (71)

<sup>(72)</sup> زيغريد هونكه · ص 288 ـ 348 ·

الاسسرائيلى ، والف نحو 22 كتابا فى مختلف فروع الطب وطريقة الوقاية من الامراض ، والعلاج . طبعت كلها بين سنتى 1536 و 1539 (73) .

وقد اعتبر قسطنطين اول السرواد الذين قدموا الطب العربى الى أوروبا اللاتينية ، وهو الذى فتح الطريق لجيرارد الكريمونى ( ١١١٤ ــ ١١٦٥ ) ، وأدى الى ظهور وقيام مدرسة وجامعة مونبيلى التى اصبحت فيما بعد احدى المراكز الهامة للثقافة بأوروبا الى جانب مدرسة سالرنو (74) .

ومن الاطباء الآخرين الذين اشتهر بهم الغرب الاسلامي وأدوا دورهـــم بارزا . أبو بكر بن باجة السرقسطى . والطبيب على بن عبد الرحمن الطليطلى صاحب الشهرة الواسعة في طــرق العلاج للمرضى • والطبيب الفلكي امية ابن أبى الصلت الداني الذي رحل الى القاهرة واعتق عدة سنوات هناك من طرف الحكومة الفاطمية • ومن مؤلفاته • رسالة العمل بالاسطرلاب ، وكتاب الوجير في الهيئة ، وكتاب الادوية المسلمدة ، وكتاب تقوية السذهن • وقسد نفى الى تونس واستقر بالمهدية والف لاميرها عدة كتب • والطبيب الفيلسوف ابو بكر ابن طفيل صاحب رسالـة « حي بــن يقظان » و « أسرار الحكمة المشرقية »

و « الارجوزة الطبية المجهولة » و « رسالية في النيفس » • والطبيب الفيلسوف ابن رشد الذى نكبه المنصور ونفاه الى قرية اليشانة مدة من الزمين قبل أن يسفر الى مراكش والطبيب الفيلسوف أبو عمران موسى ابن ميمور القرطبي الذي عاش بالاندلس ، ثـــم بمراكش ، ثم بالفاهرة ، حيث تــولى مهنة الطب للقائد الاسلامي الكبير صلاح الدين الايوبي (75) • والطبيب الكاتب والوزير لسان الدين ابن الخطيب الدى نشر رسالة عن العدوى وانتشارهــــا بواسطة الاتصال والاختلاط بالمرضى وذلك عام 1348 م ذلك العام الذي كار أكسر هسولا وفضاعية في الامسراص والاوبئة (76) .

هكذا يتضح أن الطب الاسلامي قدم لاوروبا فوائد كثيرة كان للغرب الاسلامي دور بارز فيها من ضمنها الكتب الجامعة التي تناولت معظم فروع الطب ، والماده العلمية الغزيرة المتعلقة بالطب الاكلينيكي. والمعرفة الواسعة للعقاقير والادويا المركبة والمفردة ، والخبرة الواسعة في ميادان الجراحات ، ونظار (77) .

وقد أثبت الباحثون الاوروبيون المسهم أن الدورة الدموية التي يدعى الايطاليور أن مكتشفها هو ميقبر سيرفيد Wignel

 $<sup>\</sup>cdot$  226 – 223 ص 233 أحمد توفيق المدنى : ص 233

<sup>· 191</sup> ـ 184 ص مظهر · ص 184 ـ 191 ·

<sup>· 342</sup> \_ 340 ص 340 مر 75)

<sup>· 269</sup> منفس المصدر · ص 263 م 269 (76)

<sup>• 302</sup> \_ 299 ص محمد كامل حسين • ص 299 \_ 302 (77)

Sered المولود في فيلانوفا Sered من اعمال أرغون عام 1509 ، انمسا اكتشفها في الحقيقة والواقع الطبيب العربي ابن النفيس البصري المولود عام 1210 والذي كان كبير الاطباء في مصر عشرات السنين · · وعنه أخذهسا واقتبسها ميقيل ، ونسبها لنفسه (78) ·

وفى ميدان علم النبات برر ابس البيطار المالقى ، وأبو العباس الاشبيلى الذى اهتم بدراسة أنسواع النباتسات المختلفة التى تنمو فى المنطقة الممتدة بين المحيط الاطلسى والبحر الاحمر .

ويعتبر أبو محمد بن البيطار المالـقى ( 100 - 1248 ) رائد هذا العلـم الى حانب خبرته الطبية • تنقن فى عواصم الإنـدلس الكبـرى ، وبـلدان المغـرب العربى ، ومصر والشام ، واهتم بدراسة الاعضاب والنباتات الطبية والصيدلية ، حتى لقب فى مصر برئيس العشابين ، وبالطبيب الحـادق ، والعشـابين ، البارع (70) • وعني بذكر ماهيـات البارع (70) • وعني بذكر ماهيـات واصلاح صررها ، والمقدار المستعمل فى واصلاح صررها ، والمقدار المستعمل فى رالبدن منها عند عدمها • ووصف ما يقرب ما ميروها اطلاقا قبل ذلك ، وحلل تركيباتها معروها اطلاقا قبل ذلك ، وحلل تركيباتها معروها اطلاقا قبل ذلك ، وحلل تركيباتها

الكيمياوية وخصائصها العلاجية وطرق استحدامها ، ورتبها ترتيبا ابحديا ، وذكر أسماءها بعدة لغات (80) ·

ومن كتبه التي الفها مي هذا الميدان كتاب الجامع في مفردات الادويـــة والاغذية ، وكتاب المعنى في الادوية. وكتاب الاقرماذين ويعتبر كتابه الاول. موسوعة كبيرة ، غزيرة المادة ، عطيدة الهائدة، بقيت مرجعا وحيدا لاوروبا حتى القرن 16 وما بعده ، وحعلت ابن البيطار من عظماء علماء النبات ، لانه جمع كل ما ذكره جالينسوس وديسقسوريدوس اليونانيان وكل ما عرفسه المسلمسون قبله • وترجمت أجزاء من كتابه الجامع الى اللاتينية ، وطبعت في البندقية عام ١٣٥٨ ، تم في باريس ، وكريمونـــا ، والمانيا بعد ذلك (81) • وترجمه لوكلس كاملا وطبعه في باريس عهامي 1877 · 1881 \_

وكما اعتبى ابن البيطار دهلم البياتات اهذم أيضا بوصف كتير من استواع الحيوادات التي تستخلص منها بعض العقاقير العلاجية (82) والى حاست نتاط ابن البيطار وغيره في عليه الذبات والحيوان نجد علماء احريب بالعرب الاسلامي يهتسون بدراسة انواع الترب، والاستمدد، وعلى راسهست

<sup>(78)</sup> هونکه ص ۲۰ ۵۲5 ـ 276 .

<sup>(79)</sup> د ٠ محمد كامن حسين . آذر العرب والاسلام ٠ ص ٤٩٤ - ٢٩١ .

<sup>(80)</sup> زيعريد هونكه · ص 322 ــ (32 · طوقان ص 218 ـ - 221 ·

<sup>· 275</sup> م 273 مطهر · أثر العرب · ص 273 م 275 ·

<sup>(82)</sup> محمد كامل حسين ٠ ص 240

ابو زكرياء بن العوام الاشبيلي هي القرن 12 م · الذي الف « كتاب الفلاحسة » ووصف فيه طريقة ررع ٢٨٪ نوعا مس النباتات و 70 نوعا من الاشحار المتدرد، وشرح طرق التطعيم ، وأغراض الامراص هي الفلاحة ، فجاء كتابه اكمن البحسوب هي العصور الوسطى، وبفيت اهميته حي القرن التاسع عشر مما دفع كليمان مودر الي ترجمته وطعه في داريس عسسام الى ترجمته وطعه في داريس عسسام

وهى ميدان الحغرافية ، كان فصل المسلمين عظيما على اوروبا ، لانهلم نقلبوا ترات اليونان ، الجعلزاني واعتكفوا على دراسته وتطويسره فصححوا الاخطاء الموجودة به ، واصافوا له معلومات وخصابص جديدة ، بفضل رحلاتهم الكنيرة ، ومشاهداتهم الواسعة خلالها لتلك البلدان والامصلان الله راروها

ومن الرحالة المسلميس بالعسسرت عكلفه دوضع كتاب لمه في هذه الماده الاسلامي ، ابن بطوطة ، ومن الجعرافيين الحرد بسرعة ، وسماد « نزهة المشتاء اللامعين ، الشريف السبتي الادريسي، في ذكر الامصسار والاقطار والأفاق » (85) الذي اسبهم هو رغيره بحهد كدير وقعان والبلدان والجرز والمدائن والأفاق » (85) في بناء علم الجعرافية ، وفي انسراسه واصبح يعرف بالكتاب الرحاوي سد بالمعلومات والبحوت النافعة التي استفاد الي روحر فيما بعد وقد روده الادريسي منها الاوروبيون ، وترجموهسا الي بحوالي سبعين خريطة كانت أحسر سراعاتهم اللاتينية والاوروبية الحديثة ، حرائط الجغرافيين السابقين له ، رحصوطن المسلمون في هذا الميدان ، كما في دين الجعرافية الوصفية والفلكية (80)

عيرد ، أساتذة أوروبا عدة قدرون رحاءت المعلومات الذي توصلوا اليها هي عين الحقيقة ، أو عريبة منها ، في حين أحطا بطليموس الاسكندري ، وكذب عيرد من علماء الاغريق ، في تقديد طون البحر المتوسط بحوالي (400 عرسدا على عكس المسلمين (84) ،

ويعتبر الشريف الادريسي ( ١١١١ - 1100 ) رائد الجعرافيين المسلمين عي العرب الاسلامي ، ولد في مدينة سيت بالمعرب الاقصىي، وأعتكف على الدراسة والتحصيل، تم فام بعدة رحسلات الى الاددلسس ، وبلدان المعسرت العسرتي رحنوب فردسا ، وايطاليا ، واليومال وأسيا الصعرى ، وحتى انحلترا ، وهم الاخير استقر به المقام عى باليرمـــر بصقلية ، وحظي بالتقدير لدى ملكها روحر التاني Roger II ـ 1154 ـ 1101). بفصل ببوعه وتضلعه في علم الجعرافا. عكلفه دوصع كتاب لمه في هذه الماده الحرد بسرعة ، وسلماد « نزهة المشتاد هي دكر الامصار والاقطار والأهاد و البلدان والجرر والمدائل والأفاق ٤ (85)، واصبح يعرف بالكتاب الرحاوي سده الى روحر فيما بعد ٠ وقد روده الادريسي بحوالي سبعين خريطة كانت أحسر س حرانط الجغرافيين السابقين له · رحمه

<sup>(83)</sup> ديورانت ج 13 ص 358 .

<sup>(84)</sup> عاشور فضَل العرب · ص 44 - 45 ·

<sup>(85)</sup> ديورانت · ح 13 · ص ۶۴ · طوقان · ص ١٩٦ ـ 200 ·

 <sup>(</sup>٤٥) م · ش · كر أمرر تراث الاسلام · م ١٤١ ـ ١٤٦ ·

و عدم الارص الى سبعة أقاليم عرصية ، ررصع خريطة جامعة للكرة الارضيسة سمها على كرة من الفضة ورنها 0081 اوفية ، وخطط عليها تلك الاقاليم السبعة التوارية عرصايا ابتداء من حاط ٠ لاستـواء (87)

ولاهمية كتاب الادريسى اعتسسني . لاوروبيون به فترجموه الى اللاتيبية في رقب ملكر وطبع في روما عام 1619 لابل مره بصورة محتصرة ، وبقي مرجعا معلماء أوروبا الحعراهيين طوال ثلاثمة قررن وزيادة

رهد أشار الادريسي الى ما يثبت أن الملمى الغرب الاسلامي كانوا أسبق في اكتشاف أمريكا ، وعبور الاطلنطى ، س كولومبوس ، ودلك عند حديثه عن الاحوة المعروريل الذين حسرحوا مل اسمونة واتحهوا الى المحيط الاطلبطي عربا حتى اكتشفوا أكثر من جريرة (88)٠

وحتى هاسكو داجاما الايطالي لسم يستطع أن يصل الى الهند عبر سواحل اءريقيا الشرقية الابقصس الملاح العربي شهاب الدين بن ماجد الذي لا يشير البه الاوروبيون ، وقد اندهش فاسكسو عندما وجد لدى ابن ماجد اصطرلابا من النحاس ، وخريطة بحرية دقيقة ، وعددا من الادوات البحرية الهامة ، بينما هو

- $^{\circ}$  120 11 مطهر  $^{\circ}$  حن  $^{\circ}$  121 مطهر  $^{\circ}$  حن  $^{\circ}$  121 مطهر  $^{\circ}$  حن  $^{\circ}$  121 م
  - $^{\circ}$  2040 2043 من  $^{\circ}$  3 أحمد أمين ظهر الاستلام ح
    - - (90) كراسرز · ص 152 153 ·
    - $^{+}$  با میغرید هونکه  $^{+}$  ص 47 میغرید (91)

لم یکن یملك سوی اصطرلات حشیم صعیر وغیر دقیق (89) ۰

ومما ساعد المسلمين بالمعرب والمشرو الاسلاميس ، على تطوير علم الجعر أفية. رفدون الملاحة البحرية اهتداؤهم ، سسد وقت منكر ، من نهضتهم ، للنوصلية او بيت الابرة واستعلالهم لها استملالا علميا ، رغم أن مبتكريها الاولين هـــم المصينيون على ما هير ، وعر المسلمين غدله الاوروبيون الى أوروبا ليستعل بعد دلك في النشاط البحري الأوروبي أواحر العصار الوسيط ومطلع الحديث وليس صحيحا ما قيل من أل المسمى فلافتوحتونا الأيطالي الإسالقي هو الذي أحشر عهده الآلية ، رعيم أن كدرامرر يسميل الى بالك (١٥٥) الآن بطرس هنون ماريكور Petrus Ven Mancourt هو الذي نفن عن العرب عام 1269 ، معلوماتسه عسسن المعداطيس ، وعن كيفية استعمال الموصلة التي اسار اليها الادريسي في كتابسه قبل ذلك مي العرب التأدي عشير ، وادحى الاوروبيون استعمالها الى اوروبا ، واشار اليها ماريكور في رسالة حاصة سيماها Epistole de Magnete وبعيده بحوالي خمسين عاما ، اي حوالي عام 1320 اكتشف فلاهيوحيوبا النوصلسة كما رعموا ، وهي الحقيقة احد استرار استعمالها من عدره (۱۱۱) .

<sup>(89)</sup> زيعريد هونكه - ص 416 ــ (42 - كرامر ، قرات الإسلام - س (13 ــ ادا ،

ومتلما انتفع الاوروبيون بتسسراث الادريسى الجغرافي المغربي ، استفادوا أنضا من تراث الحسن بن محمد الوران الرياني ، أو ليون الافريقي ، الذي الف المتدحب الشريبف الادريسي في القرر كتاب : وصف افريقيا ، فاعتمدوه عدة قرون للتعرف على شمال هذه القارة · تمييرا له عن رقائق الحلد لانه يصلم وعد كتبه الحسن الوران بالعربية شم ترجم الى اللاتينية ، عندما كان مقيما بالفاتيكان خلال بابوية ليو العاشر (92)٠ وبقى هذا الكتاب مرجعا كذلك لاوروبا حتى القرن التاسع عشر • وما تـزال حتى اليوم مصطلحات بحرية وتجارية فى اللغات الاوروبية مش · المعامد من أمير الماء ( البحر ) و Arsenal من دار الصناع (صناعة)، و Felouque من الفلك ، و Calfate من القلفطة، Boussol من البوصله ، و larc من طرح السعينة ، و Pregar من الفرقاطة • وغيرها (93) •

وفى ميدان الصناعة ، كان للمعرب مصوري شمان غرب استانيا · وكان الاسلامي دور بارر في تعريف الاوروبيين بعدد هائل من الصناعات وفنونهـــا كالورق ، والنسياج ، والصارف ، والرحاج، والسكر، والبارود، والزخرفة، وعير هـــا ٠

فصناعة الورق الستى احترعهلسا الصينيون أول مرة ، وصلت الى أوروبا والنسيج كذلك (٩٥) • وكان بفساس

عن طريق مسلمي الغرب الاسلامي ٠ وكان لمصنع شاطبة الاندلسى ، شهرد واسعة في صناعة الورق الحيد السذي 12 م ، وأطلق عليه اسم رقائق القماس من أسمان القطن ، والقنب ، والكتان . بدلا من الحرير • ومن الاندلس وصقلية. والمغرب العربي ، انتقلت صناعة الورق الى ايطاليا ، وباقى أوروبا ، وأقيم أور مصنع في فبريانوا بايطاليا عام 1276 . ثم في بادوا عام 1340 ، ثم في المانيا بعد ذلك (94) ، وساعد ذلك على تطوير التعليم وتوفير الكتاب

وقد تعرف الايطاليون على صناعته عندما كانوا يترددون على الاندلس في الفرن 12 ، حاصة الذين كانوا يذهبون الى ريارة قبر القديس يعقرب في سانتیوغادی کومبوستیلا Santiogadi

ذلك سببا في انتشاره بايطاليا ثــم في اوروبا (95) • وحتى القطن الدي يستعر سى صناعة الورق اردهرت زراعته في بلدان المعرب العربى والاندلس وصفلية ومن هناك النقل الى باقى بلدان أوروب العربية ليستغى في صناعة السورو

<sup>· 318 - 317</sup> صحمد محمود الصياد: آثر العرب والاسلام · ص 317 - 318 ·

<sup>(93)</sup> السبير أرنست باركر: تراث الاسلام · ص 96 ـ 98 · لوبون n ص 441 ـ 441 ـ 441 · 340 مظهر · أثر الاسلام · ص 337 ـ 94)

<sup>(95)</sup> حيدر بامات ٠ ص ١٥٥ ــ ١٥٨ ٠

<sup>(96)</sup> زيغريد هونكه ٠ ص 32 ـ 41 - ا

وحدها حوالى 400 حجرة لصناعسة الورق، وكذلك الامر في طرابلس الغرب، وبجاية ، والقيروان · ومسلمو الغرب الاسلامي هم الذين عرفوا أوروبا برراعة فصب السكر، وصناعة السكر، أو الملح الهدى ، الذي كانت صناعته شائعة هي المعرب الاسلامي ، مثل طرابلس الغرب، والقيروان، وبجاية ، ومراكش، وعاس ، وعواصم الاندلس الكبرى ، وصقلية · ومن هناك انتقل الى جنوب أوروبا ، وغربها ، والى جزر ماديسرا حوالي عام 1420 ، وجزر الكنارى حوالي عام 1503 ، ومن هناك انتقلت الى العالم عام 1503 ، ومن هناك انتقلت الى العالم الحديسة (97) ·

وقد اشرنا في السابسق الى دور المسلمين في العرب الاستسلامي . في صناعة البارود ، نظرا لخبرتهم الواسعة هي علم الكيمياء والطبيعيات ، ونصيف منا دورهم في صناعة الرحاح ، والخرف مصدن المغرب الكبسري ، والانسداس ، وصفلية ، وفي نقلهما بعد دلك الى اورودا باشكالهما ورسومهما المحتلفة ، ورخرفتهما الحميلة التي كان يستعسب ورخرفتهما الحميلة التي كان يستعسب منازات اعجاب الاوروبيين الذبن فلدوا دلك بشكل واسع ما تزان بعص أتساره دلي اليسوم في بعص التحسف ما تزان بعص أساره

والصليبان (90) ومن تجايبة تعليبه الأوروبيون صباعة الشبيع ويعلوها لي اوروبا ، واصلحوا يطلقون عليه استم هذه المدينة Bongie (99) .

هكدا يمكن القول ال العرب الاسلامي باقاليمه الواسعة ، هو الدي بعث الحياد في أورونا الحبوبية والعربية ، وعرفها بالعلوم والصنائع الاسلامية ، وسكنها من استغلال مرزوعات لم تكل معروها لديها قبل ذلك كالقطل ، وقصب السكر، والبرقوق والرعبرور ، والياسمين ، والمحدران ، والقرمسر ، والعسمر والقياب ، والربيل (١٥٥١) ، وس عوال الدكتورة ريعريد هودكة في هذا المعام قولها

فى الواقع ال كتدرا من الكتاب العرب فى الدرن العاشير المدلادى السهاليون مرحود بحيل شرب سيبال الدريقيا من حهة الوريقيا من حهة الرياز مو الحرارية المادرة الحديث المدينة المادرة الكارية المادرة الكارية المادرة الكارية المادرة الكارية المادرة الكارية المادرة والارتاب المهاكل الماداء والارتاب الماداء المادرة الماد

<sup>(97)</sup> جلان مظهر · ص 331 ـ 334 · زيعريد هونكه · ص 40 ـ 31 ·

<sup>(98)</sup> كريستى تراث الاسلام · ص 96 - 90 ·

<sup>(99)</sup> الجيلالي ٠ - ١ ٠ ص ١٤٤ ٠

<sup>(100)</sup> حيدر بأمات · ص 106 ـ 108 ·

مونت كاسيسنو Monte Cassino وفي الحضارة الاسلامية من جهة ، وعن دورد اديرة شبه الجزيرة الايطالية، وكنائسها، بدليل أنها لا تزال حتى يومنا هذا (١٥١)

الغرب الاسلامي ، وجهوده في بناء بخطوات عملاقة -

في تحضير أوروبا ، وتأثيره في تطورها وتقدمها ، بما قدمه لها من أسس حضارية هامة ، حية ، ومتنوعة، بعثت هذه لمحات مختصرة ، عن مركر هذا فيها دماء الحياة ، ودفعتها الى الامام

(١٥١ زيفريد هونكه ٠ ص ١٥٤ ٠

#### بعض مراجع البحث المتمدة

- أثر العرب والاسلام في النهضة الاوروبية ·

اعدت الدراسة باشراف مركر تبادل القيم الثقافية بالتعاون مع منظمة الامسم المتحدة للتربية والعلوم والثقافة (اليونسكو) ٠ (القاهرة ــ 1970) ٠ 406 ص٠

- ارنولد (سيرتوماس).

تراث الاسلام · تعريب فتع الله (جرجيس) · ط 2 (بيروت ـ 1972) · 616 ص

- اميسن (احمد):

ظهر الاسلام . ج 3 ( القاهرة ــ 1973 ) .

ـ بوعزيــز (يحيي):

جهود الجزائر الفكرية في موكب الحضارة العربيسة • الاصالسة • عدد 19 · 301 \_ 278 ص ( الجسزائسر \_ مارس \_ ابريل 1974 ) ص 278 \_ 301

- حيدر بامات ( ج· ريقوار ) :

مجالي الاسلام • ترجمة رعيتر (عادن) • (القاهرة ــ 1956) • 450 ص •

دیسورانت (ول):

قصة الحضارة • ترجمة بدران ( مصمد ) • ج 13 و 17 ( القاهرة - 1964 ــ 365 ــ 398 من ١٠ عود من ١٠

- زكريا ( المهندس زكريا هاشم ) .

فضل الحضارة الاسلامية والعربية على العالم · ( القاهرة ــ 1970 ) 610 ص ·

\_شکری (د٠ محمد فؤاد) ١٠ ابيس (د٠ محمد)

أوروبا في العصور الحديثة · الجزء الأول من النهصة الايطالية الى الشورة الفرنسية ( القاهرة - 1956 - 1957 ) · 255 ص ·

\_ طـوقان (قدرى حافـظ):

العلوم عند العرب • ( القاهرة ـ 1960 ) • 238 ص •

\_ عاشور (د٠ سعيد عبد الفتاح)

١) فضل العرب على الحضارة الاوروبية ٠ ( القاهرة - 1957 ) ٠ 107 ص ٠

ب) أوروبا العصور الوسطى · ح 2 · نظم وحصارة · ( القاهر: \_ 1954 ) · 316 ص ·

\_ عاشـــور (د٠ سعيد عبد الفتاح ) ١٠ أنيس (د٠ محمد )

النهضات الاوروبية في العصور الوسطى وبداية الحديثة · ( القاهرة ــ 1959) · 292 ص ·

\_ العبـادي (عبد الحميد ) .

المجمل في تاريخ الاندلس • ( القاهرة ـ 1958 ) • 216 ص •

\_ العقـاد (عباس محمد):

اثر العرب في الحضارة الاوروبية · ط 4 · ( دار المعارف بمصر ــ 1065 ) · 170 ص ·

\_ عنان ( عبد الله )

ا) دول الطوائف منذ قيامها حتى الفتح المرابطي ( القاهرة - 1000 ) 407 مس .
 ب) عصر المرابطين والموحدين في المغرب والابدلس . مجلدان . ( القاهسرة - 1964 ) 566 - 566 مس .

\_ الغبريني (أبو العباس أحمد بن أحمد بن عبد الله) -

\_ كوبلانـــد ( ج٠ و ) ٠ فينوجردوف ( ب ) ٠

الاقطاع والعصور الوسطى في غرب أوروبا · ترحمة زيادة ( محمد مصطفى ) ما 2 ( القاهرة ــ 1958 ) • 140 ص •

ـ لوبون (غوستاف):

حضارة العرب • ترجمة زعينر (عادل) • (القاهرة - 1001) • (50 ص •

- ـ المدنى (أحمد توفيق).
- - مظهسر (جلال) ·
- آثر العرب في الحضارة الاوروبية بهاية عصر الظلام وتأسيس الحضيارة الحديثة (بيروت ــ 1967) 439 ص
  - \_ هونكـــه (زيغريد)
- شمس العرب تسطع على الغرب ١٠ ثر الحصارة العربية في أوروبا ١٠ ترحمية بيصون ( عاروق ) ، دستوقي ( كمان ) ١٠ ( بيروت ــ 1964 ) ١٠ ( 50 ص ١٠
  - ا يعفسوب (جورج)
  - أثر الشرق ترجمة على ( فؤاد حسنين ) ( القاهرة 1940 ) •
  - -- De Lambre (M) · Histoire de l'astronomie du Moyen Age (Paris 1819)
  - Renan (Ernest) Averroes et l'Averroisme (Paris 1866).



# مجهودان المسلمين في علم الجغرافي



رد.عبدالقادرهلیمی آشاد ۱ خبر۱ میارحامدهٔ الحراز

## المجهودات الجغرافية السابقة للاسلام مقدمـــة :

لهم مدى مساهمة المسلمين في نطوير ومن ماهيه البحة علم الحغرافية بجب البحث فيما وصل وان ليس هناك باليه هذا العلم فيل ظهور الاسلام سنة الذي لا يمكن ان بأ السلام أو لهجرية سنة 622 م. وذلك فيل المن يدعى في حتى يمكن التمبيز بين ما هو موروث علمت سنة وما هو مستحدث . أو ما كان لهم وما عما أن لسبب كل فيرهم وحدة كاملة ولسبد

والحقيقة العلمية السي لا بيكرها الساحبون هي ان كل علم من العليوم مهما كان نوعة أو سعية هو عبارة عن ارت بسرى لحلفات متواصلة من الانحاث والسحارب التي اجراها الانسان ولا يزال بجربها بغبة الوصول الى التفسير الخالص والصحبح لمركب الحياه المعقدة ، وهذا العمل المستمر بابج عن ان البحث عسن المعرفة من طبيعة البشر بيل هو حيزء

منه مند نشاسته الاولى ، ولا نمكن أن يتحلى عنه طالما نفى حيا ·

ومن ماهیه البحث ابه شدید التبوع وان لیس هباك بحب بتصف بالكمال الدی لا بمكن ان بایی بعده بحث اصبح منه اد كما بقال .

فسل لمس تدعى في العلم معرفة

علمت سيدا وعابت عبك اسياء

كما ان لسبب كل بنائج البحث صحيحة صحيحة كاملة وليسب كلها مخطئة خطأ كاملا ، بل ان يسبه الصواب والخطئة تخيلف باحيلاف الزمان والمكان والمركب البسرى أو أنها خاصعية للظيروف الطبيعية والبشرية التي أحريت فيها هدد الانجاب وعلى ظروف كنبرا ما دفعت بالإنسان الباحث بحو وجهة معينة .

والانطلاق من هذه المقاهيم بدفع الى الفول بان علم الجعرافية مثلة مثل سائر 145

بقيه العلوم بجد وصوله في الانسان قد علمت الانسان العربي اشياء كثيرة لم الاول الذي ولا شبك أنه فكر أول ما فكن علمها أنسان بحر أيجي مثلا - فشبه فيما بحيط به من اشياء وحاول تفهمها الجزيره العربية كثيرة القحط ، عديمه أو أن بحد لها نفسيرًا • وعندئذ أصاب بعض المراب واخطأ مسترات أخسري ، ويتفادم العهد أدن البكرارات في التعكير والنامل الى نشأه ما بعرف بسلسك النجارب والمعرفة الني بنبت عليهسا العضارات القديمه مشك حضارات بلاد ما مين الرافدين واليمن ووادي النيل وبعر أبحه ٠ وسنبعرض بابجاز فيما يلي ـ الى الجانب الجغرافي الذي ورثه المسلمون من هذه العضارات .

> 1 \_ الجفرافية عند العرب في الجاهلية : ولعل شبه الجزيرة العربية بموقعها الفلكي كابب بمثل منذ القديم منطقة الاحتكاك والانصال للحضارات القديمة الني ازدهرت في شرفهما وفي غربها ، بل كدلك في شمالهسيا وفي جنوبها ، والمنطق يفرض ان نغول ان العرب لمم بفوموا بدور الوسيط فقط سل كانت لهم آراء وردت في اشعارهم ، آراء منها المقتبسة ومنها الاصيلة التي ولا شك انها اضافت معلومات لا بأس بها الي علم الجغرافية •

كما أن الانصاف يفرض أن نقول أن البيئة الطبيعية لشبه الجزيرة العربية

الانهار . فلبلة العيون ، نادرة الامطار . فهيرة الاعشاب لذلك علمت ساكنها طول الدرابة ودوام النفقد في بطون الاودنة عن منابب الشجر ، والطواف للبحب عن موافع القطر والكلأ لعلف دوابسه ولتلمية سائر حاحياته ٠

ولا شك ان هذا التجوال المستمر فد اكسبه خبرة في تحديد المواقع ومعرفه المواضع وفهم الانواء ، والتمييز سين السحب المطرة وغير الممطرة ، والتفريق بين البرق الحلاب عن سواه , ووصف المطر والغيث باقسامه ، والوقف عسلي الرياح وخواصها ، وادراك ما بعقبها من حوادت ، من غير اسناد الى آلسة حديمه ، بل كانب فيوه شميه للبراب والنبات كنيرا ما أهدنه الى مواقع المباه حتى ولو كانت في باطن الارض ، وفوه نصره وبصيرته لعركات نعض الحيوانات السرية والطيور المعينة قادته أو أرشدته الى معرفة اعمياء كنبرة ، منها على الافل معرفة بقاع المياه والعيون والاعشاب هذا من جهة ومن جهة أخرى فان هذه البيئة الجذب العرامية الاطراف والواسعة الارجاء والمتيهسة في بعض

: وحمان قد دفعت بالعربي الى كئسرة عليهم القرس، وهجرة التمنين بعد ال البرحال الذي يفرض بدوره على الانسان حربت السنبول سدهم المعروف سيسد الاسترشاد ينعض المعالم ، لذلك نظر إلى مازب الع ٠٠٠ ولا شك أن سكار شيه سبطح الارض نهارا للاسترشاد بحبالها الجزيره العربية قد بقلموا الكسير أو ووهادها وبلالها الني جاءت في اشعاره . يم ولم وجهه بعو السماء لمسلا وراح سعب عن طلسوع وافسول كواكبها ، وحركان يجومها , وهنا حاول الربط بين ما نجري في السماء وما بجري على الارض في اقامته وظفيه ، وفي مكاسبه ومعاشه . وفي سائر منصرفاته من غزو واستناحة والتجاع وتحارة ، بل ذهب الى العد من ذلك حيث حاول الربط بن حوادث الارص وما يحري في السماء في بحنه عن المستقبل والطفر بالمقصود والمطلوب وامن بالسنجر والكهبوت . واعدهد في الارواح الخفية ميل الحن واللاهوب •

> للك عن الملامح الاصيلة التي سلكها عنم الحغرافية عبد سكان شبه الجزيرة العربية لكن هذه الملامع لم تكن خالبه مما وصل اليه الانسان في الحضارات العرنفة مثل بائل وأشور واليبين وقارس حبب تحدثنا الباريخ أن مناك مجرات عديده كان فيها الإنسان المغلوب ينجيا الى دبار العرب مثل هجرة الأشورين اللذان فروا من بلادهم بعد أن تغلبب

القسل من عولاء البارحين . فأحذوا مثلا عن الآشورين اسماء عديده من النعوم . وتعلموا منهم مواقع الاتراج ومنازلها . وحساب السنين والشبهور . كما ولا شبك الهم فكروا في شكل الأرض وابعادها ويعلموا اشياء أخسري في رجلاتهم المحاربة بين الشمال والحنوب

عذا بأبحار عن مدى مساهمة عسرت الحاهلية في تطور علم الحفرافية الذي حاء في استعارهم ومعلقاتهم وأيامهسم المسهورة . وهي مساهمة محمدوده ادا ما فوريت بما ورية المسلمون مسن الحصارات القديمة

#### 2 \_ الجغرافية عند المصريين والبابليين:

لفيد حساول المصربون والباطنون القدماء في عصور فحسر الناريخ معرفة سر الكون والعوادث التي بجرى بــه -وظنوا أن العالم على شكل مستطسل واعتقد المصربون أن مصر هي وسبط الديبا وبالمل اعتقد الباطبون الذيب زعموا أن الغراق وسط الدينسا وأن الارض قد استلخت من النحر أو المحيط وأن السماء التي تحبط بهسيده الأرض

كامنة وراء المحيط - ولعل السبب في ابدعوا في حساب السنة وقسموها الى ذلك يرجع الى الله البابلي والمصرى في نلك الفترة المبكرة من التاريخ لم تكن له الصالات الا بجيرانه أو بمحبطب المعمور . لذلك ظن ان العالم ينتهى حيث انتهى به الطواف وان كان طوافه هذا محدودا نظرا لصعوبة السفر وركبوب المخاطر لمن حاول ان يتجاوز الحدود المعمورة , فالمصريون القدماء مثلا لم بعرفوا أكثر من بلاد العبشة وبونست جنوبا ، وبلاد كوش غربا ، وبلاد اليونان شمالا وما بين الرافدين شرقا • أما البالبون فلم بتركوا لنا آتارا قلمة عن البلدان التي كانت تمتد الى الشرق منهم منل بلاد الهند والصين • لكن هـــذا لا بمنع من القول ان كل من المصريبين والبابليين قد ساهموا مساهمة قبمة في تطور علم الجغرافية بمفهومه الواسع ، ذلك أن علم الجغرافية لا بشمل حانب الاسمكشافات ومعرفة البلدان فقط مل له الجانب العلمى البحب مبل الجانب الرباضي والفلكي والاستصلاح الاقليمي والتنظيم العمراني ولقد كان كل مسن المصرى والبابل بارعين في هذا المبدان حيث جاءوا بنظريات عديدة واستعدثوا الشرقية قصد المعرفة لسواحله الغربلة علوما جديدة كانت نورا واستنارة لمن وبذلك جاب سواحل شمسال افرنسا

تظهر على شكل قبة تتحكم فيها قوة خفية جاء من بعدهم ٠ اذ هم الاولون الذين اننى عشر قسما بحسب ما كانت لهم من معلومات بالنجوم وفيضانات النيل ودجلة والفرات ، ورسميوا خرائط استغلال الارض والملكيات . ورسوما بين الابعاد بين النقطتين أو الاقليمسين وطرق سفرهم وينقلاتهم البريسه والبحرية ٠

#### 3 \_ الجغرافية عند الفينيقين:

لقد اشنهر الفينيقيون بركوب البحر وطول الاسفار للنحارة والبحث عسن الرزق . وهذا طبيعي في الانسان الذي اذا اكتمل عفله راح ببحث في نفسه ثم في بنتنه تم في البيثة المجاوره لسننه الخ ٠٠٠ فالتاجر الفبنبقى هو حيزء لا سعزا من الحضيارة المصربة وحضاره بلاد ما بين الرافدين أولا وقبل كل شيء ، لذلك راح انسان حضاره السرق الاوسط المملة في الفينيقي الذي بعد ان اكتسب خبرة معلبة كصناعة السفن وصبط النقط ، وحساب الانعاد، راح طبيعيا يبحسب عما وراء عالمه المعروف • فخرج من فينيقيا نعو الغرب وركب البحر المتوسط مسن سواحله

السواطيء لشبه احزيره استريا ويلاد العال ، بل حاول أن يخرج إلى المحيط الاطلسي . حيث فام بأول رحله ناريحيه الى السواحل الغرابة للقاره الافراهلة • راعمي بدلك رحية هايو Hanno الدي الحر من مدينة فرطاحية سنة 520 ق.م متوجها بحو العرب فعس مضيق حسل طارق بم بوحه حبوبا على طول السواحل الاطلبطية إلى أن وصيل إلى الجزائيس الحالدات ومنها بابع سيره حتى مصب بهر السيمال وفيل دون دلك . لكن هده أجهاب أصبيحت بمرور الزمن كفاعده منها حرج المنتفنون في عديد منس الرحلات الاستكسافية صوب الحسبوب رربها وصلوا حتى تسلاد الكامرون ف ولعد دون هانو رحلاته هده على لسوح رصع في معبد بفرطاحية فيسه دكسير عجابب وعرابب الطبيعة والمشاكل التي اعترضت سنبله . وهي مشاكل لسم سميم من الحيال والمعمينات .

ومس عدا العرص السريع يحلص الى أهل في عديقة قد أدوا دورا عاماً في مندان الكشف الجعرافي ، وهم على الرغم من احتفاظهم بأسرار مهنيهم لانفسهستم فقد مهدوا بلا شك هذا الميدان أمسام اليونان الذين عاصروهم والذبن حاموا من بعدهم و

# حتى حيل طارق وكدلك حزءا كبرا س 4 ـ الجغرافية عنسد اليونانيين قبل

القد ساعدهم موقعهم النحري عسلي ركوب البحر مند القديم ودلك للبحارة أو للبحث عن المستعمرات ولا شيك ان الصالاتهم سبكار مصر وبلاد ما س الرافدين كالسب فوسة ، وبالخصوص احمكاكهم بالمنتفيين الذبن بادلوهسم المحارة وبافسوهم في المستعمرات ٠ وقد قام النونانيون برجلات استكشافية في النجر المتوسط والمحيط الهندي بل وصنوا منل المنيفين الى السواحل الشرفية للمحيط الاطلسي بعد أن عبروا مصنق حدل طارق ، ومن أهم رحالتهم سك لاكس Scylax الدى أرسله ملك الهيرس داريوس سنة 510 ق٠م . لا المساف بهر السبيد ، ورحله سورحاس 327 ق م Nearchus أحد قواد الاسكندر الأكبر لنفل جرء من الجنوش النونانية س بلاد الهند الى بلاد فارس وقد كانت الدامة أوامر منسن الاستكندر بأن بدرس طراق رحلته بدفة وأن الأني لتقريسس مقصمل عن آلل الأماكن المني مسر بها ٠ ولمل أهم ما فدمه النونانيون لعلسم الاكتسافات الجفرافية هو ما صحسب الحملات العديده للاسكندر الاكبر ذلك ان هدا الرحل قد مكن من النقاء العالمين

الشرقي والغبسرني وجها لوجه عسلي مساحات واسعة من وجه هذه المسكونة ومزج بين الحضارات القديمة بمعضها معص ومكن اليوناسين من الاطلاح على ما لدى الغير من أخبار ومشاهدة البلدان بالعيان بدلا من افواه القصاصين والسياح والملاحين ، و تصحبح ما حاء في اساطير أحدادهم مثل اسطوره الالياذه والاردبسة لهوميروس Homer ( الفرن 9 ق٠م ) التي مزج فيها الخيال بالواقع • وبعيد ان فيح الاسكندر المقدوني أو الاكبر مصر سنة 332 ق٠م ، أسست بها مدينة اطلق عليها اسمه وهي الاسكندرية الحالسة عند مصب وادى النبل المقدس في البحر الابيض الموسط . فعمرتها عناصر مثقفه ومختلفة الاجماس من مصريين ويونانيين وبهود وبدلك أصبعت مركزا علمنا عالمنا لم بدایه مرکز عالمی میں قبیل ، کمیا جمعت فبها الآتار العضارية القديمة ، وأسست بها مكنبة الاسكندرية الشهيرة التي غرف منها عدد كثير مـن العلماء وتخرج منها اساتذة كان لهم دور عظيم في تطوير العلوم الدينية والدنيوية -

وعلى العموم فقد ظل كل من الفلاسفة والمفكرين اليونانين قبيل الاسكندر الاكر وبعده بحاولون تفسير تسلات مشاكل حغرافية أساسية هي :

أ ـ شكل الارض وابعادها ووصع البحار بالسبة لها ·

ب ـ سوب الارص في الفراغ · حد ـ علافـــه الارض بالاحـــرام السماوية ·

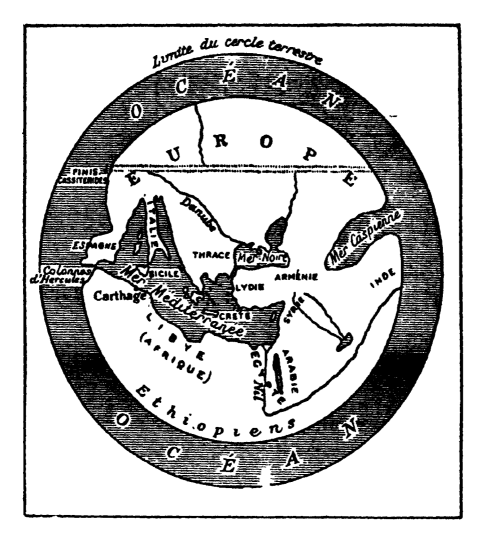
وحسب ما وصلننا مسن آتار نبدا سلسله نفكير هؤلاء الفلاسفة والباحثين بالساعر أو الفصاص هوميروس في الفرن التاسع فبل المبلاد لننتهي بالفلكي الرياضي بطلبموس كلادبوس خلال القرن المادي للمبلاد أد ولد هذا الاحير خلال سنة 168 مبلاديه .

أما هوميروس فقد تخسل ان الارض عبارة عن فرص مستدير تحبط به المباه من آل حمه في شكل حزام اطلق علبه السهر المحتط في تعض الاحيان ، وانها بايمه تسكيها الآلهة والبشر ، وقد ظل معظم هذه الفكرة سائدا لدى الشعب اليوناني أكس من أربعة قرون حيث ظن طاليس دى ميلي ( 640 ــ 648 ق٠م) ، ايضا ان الارض عبارة عن قرص أو طبق مسطح بطفو فوق الماء ، والماء فسوق الهواء ، وكذلك كان اعتقاد أنا كستمندر الذي عاش فيما بين 610 و 547 ق٠م ، في ان الارض في البداية كانت عبارة عن في ان الارض في البداية كانت عبارة عن حزء من اسطواية كبيرة في الفضاء تما حزء من اسطواية كبيرة في الفضاء تما السلحت منها لنيفي معافظة على شكلها والسلحت منها لنيفي معافظة على شكلها والمناوية كبيرة كبيرة والمناوية كبيرة والمناوية كبيرة كبي

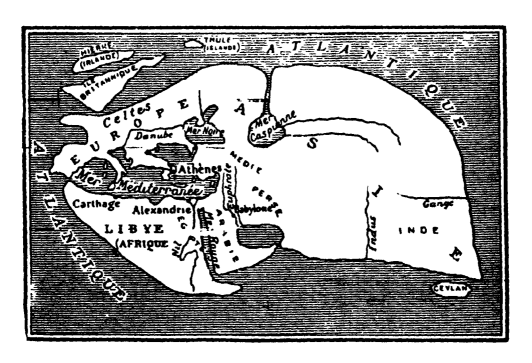
وحد بين النوبانين بم حرج بهم عاربا بلاد الشيام والفرس الى از وصيل بهيم الى بلاد الهند بم فقل راجعاً إلى مصر حبب استسولي عليها أنصبا وسدلك استطاع أن تمسرح بسين العصارات القديمة واطلاح النويانين عسلي ما في بلدان واسبعة من العابم لم يكن لهم بها عهد ٠ ورغم أن المتراطورية الاستكندر قد بمرقب سياسنا بعد وقابه الا ان أبارها بقي عاملا من عوامل الدفع بحو نطوير العلوم حبب بحد أن أرسيبارك الساموري ( 110 ــ 250 ق٠م ) معوم لاول مره في الماريخ البشري بتقدير أو حساب النعد بين الارض والقسيسر والسيمس . وابراطوسمين ( 275 ـ 194 ق م ) الليبي المولسد والتوباني الأصل والأمين لمكتبه الاسكندرية بقوم لاول مرد في الماريج بعناس العسساد الارض ونفوتم مخبطها يرقم نفرب من الرقم الذي تعرفه حالياً . أن هيسيدًا أأردضي العطيم والفلكي المشهور طبق علم الهمدسه والعلسك في حساباسه الحَمْرَ افِيهِ ﴿ فَقَدَ لَاحَظُ فِي نُومُ مِنَ أَمَامُ ا السبية وهو يوم 21 يونية أن الشبعس بكون عمودية وقسب الزوال أي عبلي السناعة 12 على منطقة استوان بدليل أن اسمعمها المسل إلى اعماق المياه لمثر عملق في عدد المنطقة وأن هذه الظاهسرة

ولم يماد بكرونة الارص ودورانها لاول مرد الا فتتاعور ( 570 \_ 496 ق٠م ) الدى اعتقد أن الارض على شكل كره تحيط بها الكواكب الني بدور حبول حلقة من النار هي الشيمس ، وبابعه في دك منكاني دي منلي سنة 517 ق٠م. الدى رسم أول حريطه حيده للعالم المعروف حتن ذاك ووضع عليها الشمال في أحهة العليا والجنوب في الجهه السعلى والسرق على يمين القاري، والغرب على سياره مثل حرائطنا العالية . اما تحر فروس فقد أوصله بالمحيط أو الاقتابوس ( سكل 1 ) • لكن هذه الفكره ظلب محل سك حيث أن عددا كسيرا مسين الممكرين النويابين الدين حاءوا من بعد فساعور امنال هيرودون(480 ــ 425قم) الدي طن أن العالم عناره عن صدفية بحف بها المحبط من كل جهيئة . وان السباء عباره عن فيه تعطى هذه الصدفة

ولم ساكد المفكرون النوبانيون مين آرونه الارض الا بعد ان بلغوا شوطا بعيدا في علم الفلك والرباضيات وراد انفيالهم بالغالم حارج بحر الحية في المسره الموافقة للفتوجات الكبرى للاسكندر المفدوني ( 356 ـ 323 ق٠م ) الذي بعد ان اعتلى عرش مفدونية سنة 336 ق٠م .



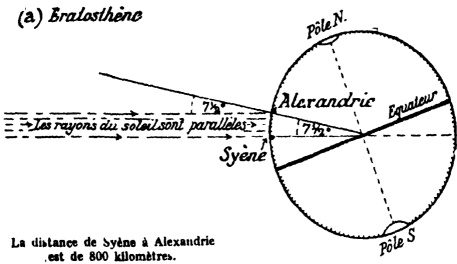
( شكل 1 ) حراطه العالم حسب هنكاني ( 517 ق٠م )



( سُكُلُ 3 ) خريطة العالم حسب ما حاء عن ابراطوسمان ( 250 ق٠م )

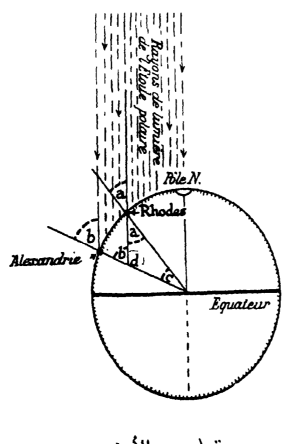
40.000 كنام عكندا كنان بفكنير ارا بوسسين في الوصول إلى معرفه محيط الارص بم قدر شعاعها باستعسسمال دسبه لارشميسد ( 287 ـ 212 ق م )  $\frac{1}{2} \times \frac{1}{2} \times \frac{3}{2} \times \frac{1}{2} \times \frac{3}{2}$  كلم وبعد أن قدر ارابوسيين أبعاد الأرض راح برسم لها حريطه بمتد من الشرق الى العرب أو من أعمده هرفل المعروفة تحمل طارق حاليا ومن السمال إلى الجنوب او من حزيره بول أي السليدا إلى مصب بهسر الكابح تسول الى حسط الاسمواء تفريبا (سبكل 3) وهي حريطه رغم بنا كان بها من عبوب مثل انصال بحر فزوين بالمعمط وامتداد الفياره الاستوية الي السرق أكبر من اللازم قابها بعد مسين أوائل الحرائط النفرسية للمالم المديم طل معمولاً بهما لعده فرون . بسل حتى مطلع العهد الاسلامي حبث ان خريطة استرابون الروماني (63 ق م ـ 25 م) لم الحتلف كبيرا عن حريطة ارابوسيني . وكذلك حريطه تطليموسين (90 ــ 168 م) مى العهد الروماني (شكل 4) الذي قال الكرواله الارص ورعبم الهبأ لا تستدور وابها بحس مركز الكون ولكن رعيم دلك فان حريظته تعد أحسن حريطة للعام وي القديم وأقرب للواقع

لا ينب في غير ذلك النوم من شهبور السنسة حتى ولو كاست الشمس في سبيها لانها لا تكون عبودية على رأس الراصد . كما لاحظ أن طن الأشياء سعدم بماما على الساعة 12 من سوم 21 رويبة أن منطقة أسوان ، أما في مدينة الاسكندرية التي تبعيد تعييوالي 800 كيومس إلى الشيمال من مدينة استوان فان الشمس لا نظهر عبودية عيلي رأس الراصد في أن تنوم من أنيام السنة ، وبالمالي فأن الاشماء لها ظل في السوم الدي لا يكون لها ظل في منطقة اسوان ومعنى هــذا اذا سنا عبودا في الارص بهديبة الاسكندرية ويطريا الى ظله وقب الزوال ( الساعة 12 ) من يوم 21 يونيه لاحطيا أن هذا الطل يكون زاويه فدرها مسع درجات ونصف الدرجة كسافي الصوره رقم 2 - وادا كانت اشمسه الشيمس تصبل الى سبطح الارض وهيي متوازية معياه أن الاشعة الواصلة سين طروقي فيوس ( الاسكندرية واسوان ) مركزه الارص . نكون راوية فدرها واداكان محبط الدائره المصطلح علب هو 360 قال زاوية سيع درجات ويصيف بمثل قيمة أقل من فيمة الدائرة الكاملة بحوالي 50 مره . ويستنع من هذا ان محيـط الارص سـاوي 50 × 800=



Hemarquons que dans cette figure l'angle entre Alexandrie et Syène, de même que l'angle entre Alexandrie et Rhodes dans la figure qui est au-dessous, est exagéré pour rendre les figures plus claires.

#### (b) En utilisant l'Etoile polaire



$$a + d + c = 180^{\circ}$$
 (Dém. 5)  
 $a + c = 180^{\circ} - d = b$ 

d'ou

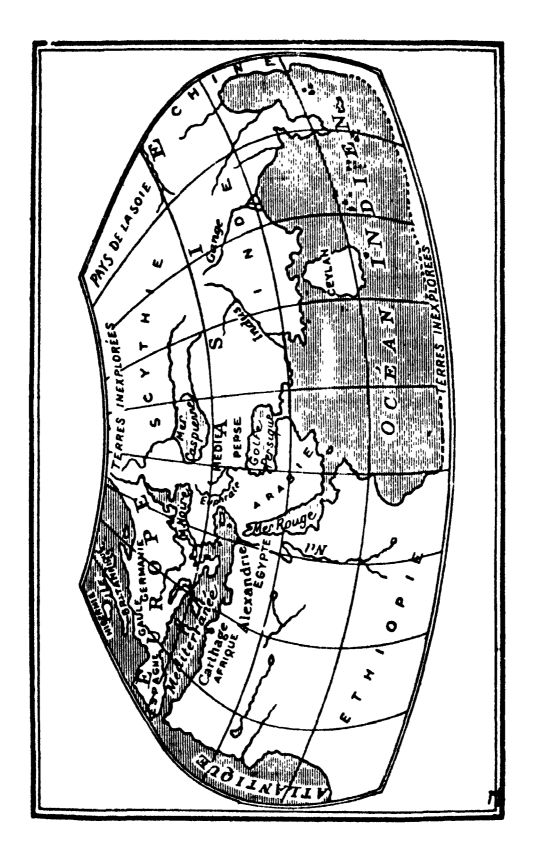
$$a + c = b \circ u c = b - a$$

Par suite, l'angle au centre de la terre ayant même mesure que l'arc dont les extrémités sont Rhodes et Alexandrie (ou deux autres points quelconques) est la différence entre les hauteurs de l'étoile polaire au-dessus de l'horizon en ces deux points. Si D est la longueur de l'axa de méridien compris entre ves deux points, la longueur de la circonférence terrestre est

D × 360

قياس الأرضِ.

رشکل 2)



( سكال 4 ) حراطة العالم التطلموس ( حوالي 168 ميلادمة )

#### 5 ـ الجغرافية بعد بطليموس:

بعب كسباني الجغرافية والمجسطى لبطلسوس آخر صبعة لنطور عسدم الجغرافية فيما فيل الاسلام . أذ بعسبة تطليموس أخذ هسذا العلسم في التراجع والافول وبدأت انجازات الغرائط تفل شمئا فشمئا أو تأخذ طريقها نعو الضياع والاهمال . سل أحد الدين سبطر على المحث وراح المفكرون يتقيدون بماحاء في الكناب المقدس الهذي ادخلت علبه بعاليم عربية ما انزل الله بها من سلطان، فاعتفد كوزماس (547 م) في كنامه الكوزموغرافية أن الأرض منسبط ..... ولسبت بكروبة الشبكل وال ببت المقدس هسى مركز الدنما وان الجنة تقسع فيما وراء بلاد آسبا وانه نوجد بها كل أنواع الاخشاب وأشجار الفياكهة وأشجار الحياة . ولا يوجد بها حر ولا برد بـل ربيعها دائما ٠ كما حسرم رحال الدين المسيحى القول بدوران الارض بزعمهم ان هذا كفسر , ومخالف للعقيدة لـذلك لا بنبغى الغوض فيه بل يجب تسليم هذا الامر لله وحده . اما صناعة الخرائط فقد تدهورت عملى بسد الرومان الذين صرفوا جسل اهتمسامهم للسيطرة والاستعمار دون الاستزادة في العلم • فقد كان العالم في نظرهم عبارة عسن

ورص مستدير تتوسطه مدينة روسا عاصمة الامبراطورية الرومانية • ولم يهنموا بعلم الفلك ولا بالرياضيات الا بعدر ما بخدم مصلحتهم •

وقد زاد بدهور عسلم الجغرافية في أوروبا في فتسره انهبار الامبراطورية الرومانية والعسامها سنة 395 م. وبالخصوص في تلك الفيرة الني اعفيب زحف الحماعات البربرية من وسيط آسيا الى فلبب أوروبا حاملة معها الدمار والحراب ، فقضت على حضارة حـوص المحسر الابمض المنوسط باستبلاء الفوط على وسط أوروبا والبلقان في القرب السرابع للمسلاد وزحيف الونيدال الي اسمانيا سنة 414 م ، ومنها الى شمسال افريقيا ، ثم قضى الاستراقوت على مدبعة روما سنة 476 م ٠ وهكذا تحول التطور الجغرافي الى اوهام وضلالات وخرافات سادن المعمورة مسن الارض كمسا بوفهب حوافز الرحله والمشاهدة نظرا لعدم الاس الى ان يمكن أهل شبه الجزيره العبرينة نعبد استلامهم من تكبوين امبراطوربة ضخمة امتدت اطرافها في أقل من فرنين من بلاد الهند الى المحيط الاطلسى فساد الامن مرة أخرى وعاد المطور العضارى الى مجراه الطبيعي .

## 2 المجهودات الجفرافية للى المسلمين: 1 ـ العوامل التي ساعدت على تقدم علم الجغرافية لدى المسلمين

ال العوامل التي أدب الى بعدم علم المعرافية عبد المسلمين كسيره ومسوعة منها ما عي أصبله اصالة الاستان العربي التي تعرضنا الله سابقاً ، ومنها ما ترجع الى السباغ رومة الاستلام وما صحبه من حراته لمرجمه الكتب البويانية والهندية والإيار القديمة تصفه عامة ، بصاف الى عجدا التعاليم الدينية الاستلامية التي تحت على العلم والمعرفة والبحث عن الحقيقة والتحد عن الحقيقة والتحد عن الحقيقة والتحد التعاليم الاستلامية

ار الدین الاسلامی لیس بدین للیزمت والایزواء بل هو دسی بدعو الی البختانی واستعمال الهکیر للوصول الی الحقائق وفهیسم اسرار الحیاة ، و بذلك بکون الایمان العوی المنتمث عن افتناع النفس والعفل ، وفی محال استعمال الفکیر لادراك الحالی من صوره مخلوفانه بعول مسحانه عر وجل فی سوره الغاشنه مافلا ینظرون الی الابل کیف خلقت. والی السماء کیف رفعت ، والی الجبال کیف بشروا بعالی فی سوره ق : « اقلم ینظروا و مقول بعالی فی سوره ق : « اقلم ینظروا الی السماء فوقهم کیف بنیناها وزیناها ورما کها من فروج ، والارض مددناها

والقينا فبها رواسي وانبسنا فيها من كل **زوج به:-چ** » وبعول می آسه احسری . سورة الملك « الذي خلق سبع سماوات طباقا ما برى في خلق الرجمان من تفاوت فارجع البصر هيل تسرى من فطور ، ونقول في نفس السورة ( الآيــه 14 ) « هـو الدي جعـل لكم الارض ذلـولا فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه واليه النشور ، • والمسع لسور القرآن تجيد يها الات كبيره بحب المسلم عني استعمال الفكر . والمرحال طلما للمعرفة والرزق اد معول معالى « فاذا قضبت الصلاة فانتشروا في الارض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كنيرا لعلكم تفلحون » (سوره الحمعه - الآبه الماسعة) . كما ان بعض الشعبابر الدينية بدعوا الى معدرقه الفلنك والمرجال منبل فريضه الحج التي سنقل فنها المسلم بين موطنه وسم الله الحرام « واذن في الناس بالعج يأتوك رجالا وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق ليشهدوا منافع لهـــم ويذكروا اسم الله في ايام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الانعام فكلوا منها وأطعموا البائس الفقر» (سوره الحج الأماب 24 . 25 ) • واداء الصلاة بدعو الى معسرفة حلسول السوفت « والقي في الارض رواسى ان ثميد بكم وانهادا وسبلا لعلكم بهندون وعلامات وبالنجم هسم

يهندون » ( سورة النحــل . الآيتين 14 و 15 ) , وفي سنورة الاسراء نقرأ في الآية 11 ما بلق: « وجعلنا الليل والنهار آيتين ، فمعونا آية الليل وجعلنا آية النهاد مبصرة لتبتغوا فضلا من دبكهم ولتعلموا عدد السنين والحساب وكسل شيء فصلناه تفصيلا » . وبقول نعالي أنضا في سنوره البفرة . الآبة 187 منا يلى : « يسالونك عن الاهلة قبل هي موافيت للناس والحج وليس البسر بان ناتوا البيوت من ظهورها ولكن البر من اتقى واتوا البيوت من أبوابها واتقوا الله لعلكم تفلحون » · ومجمل القول ان كلا من الاستلام والابمان يدعوان الى النعرف على علم الفلك والبحث فيله للنعرف على الخالق •

ب ـ استاع الامتراطورية الاستلامية :

لقد بدأت العبوجات الاسلامية بعد وفاة الرسول عليه السلمين في توسيع ولا شك ان نجاح المسلمين في توسيع نفوذهم الى ان أصبح يشمل الامبراطوربة الفارسية شرقا وجسزءا كبيرا مسن الامبراطورية الرومانية غربا بعود الى الاوضاع الاجتماعية والسياسية والظلم الذي كان سائدا لدى مجتمع القرن الخامس والسادس والسابع للميلاد، لذا وجدت الامم المضطهدة مسن التعاليم الاسلامية عهدا للخروج من الظلمات الى

المور . فدخلوا في الدين الجديد أفواحا إ وبذلك لم يصادف المسلمون في طسربو فتوحانهم الا مقاومة ضئيلة ، على عكس ما حدث للاسكندر المقدوني في القسرر الرابع فبل المبلاد عندما أراد نشر النفود الموناني في الشرق • وكذلك التعاليم الاسلامية التي لم يكن الهدف منها الاستعمار ، ولكن السيلم والامين في ربوع العالم , وفي هذا المعني يقسول سالى في سورة البقرة . « وقاتلوا في سبيل اللسه الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا ان الله لا يعب المقندين » (الآبة 188) · وعلى أي حال فان الساع الامبراطورية الاسلامية أدى إلى اتساع العالم المعمور واحنكاك المسلمين ببعضهم وبغيرهم وامنزاج الحضارات القدبمة وبعنها س حديد هذا من جهــة ومن جهــة أحرى اتساع افق المعرفة باستقدام الحكمام والامراء للعلماء من كل حدب وصوب ·

### ج – حركة الترجمة :

لا شك ان المسلمين في انتشارهم ونوسعهم قد وجدوا امما لها آثار قبعة في العضارة والتقيدم وقيد خالطوا مجمعات نتصف بالرقى والمعرفة وهي آتار وعلوم لا تتنافى في معظمها والدس الاسلامي بل ان هذا الدبن يحث المسلم على الخوض فيها والاخذ بما حسن منها واسنعمالها وسيلة لتثبيت الدين ومعرفة

974

الخالق والمخلوق واستثمار الدبيا ولقد مدا اهتمام المسلمين بالآثار القديمة بعد أن استنب لهم الاس واطمأنوا على ديتهم وكان هذا بالحصوص في العصر العباسي حس أحد الحلفاء العباسيون في أرسال المعماب للمحث عن الكتب والمؤلفات ماي نعه کابت و بای بعین کیان ، واستمر المسلمون لنعبول في تلك الكنوز العلمية صدر . وللاستفاده من هذه الكنوز كان لابد من ترجمتها إلى لعة السياده أو لغه المسلمين التي عي لغة العرآن . فظهرت حركه البرحمة من اللغات الاحبيبة الى اللعبه العربية ونشبطت هذه الحركة في عصر العباسيين أنصاء وفي هذا الشان تطالعنا كب الباريخ ان احد اعضاء السفارة الهندية أسبه منابك حياء الى للاط المصور سنة 154 هـ الموافق سبة 771 م بكتاب فيم عن علم الفلك ليدي الهندوس أسمنه كتباب السئد هند . ونطرا لمنا لهذا الكتاب من فوائد قسمه أمر الخليفة العماسي ينرجمنه الى اللغه العربية وأوكل المهمسة إلى الفزاري الذي فام نترجمته ٠

العناسين ابتداء من عهد هارون الرشيد بالخصوص ( 170 ــ 193 هـ ، 786 ـ 809 م) ألذى أمر بانشاء بيت الحكمة .

وأهم بهذا الجانب العطم من بعد الرشبيد ابنه المأمون الذي قرب اليه العلماء دون النظر الى دسهم بل قومهم حسب ما لديهم من علم وحمل من الحكمة تعسبت اسراف الدولة مباشرة واستقدم لهسا العلماء من فومنات مجتلفية وديانات عديده . كما يعث من ينقب له عن الوان المعرفة أو الكتب في حزائن الامتراطورية السزيطية وعادب اليه هده البعثة بكبب فنمه لمعتلف التخصيصات العلمية باللغة البويانية . فأمر سرحمتها إلى اللغية العربيه ٠

وكان من بنائج هذا الاهتمام العباسي للمحت العلمي ان برحم كتاب الزبع السهر دار الفارسي ، وكلمه الزيج فارسية الاصل نطلق عاده على الحداول الفلكية ٠ كما برحسم بعني بن حالبد البومكي ( 190 عد ـ 805 م ) كتباب المحسطى لتطلبهوس وهو كناب فيم اذ جمع فسه تطلموس السابق الدكر ما وصل اليه البحب النوباني في هذا المبدان , ونظرا لما لهذا الكتاب من فيمة فقد ترجم عدة ومن المتعارف عليه أن حركة الترجمة مرأت منها ترجمه حسين أبن أسعق وحدث المسجيع الكامل لدى الخلفاء ( 195 هـ \_ 260 م ) سم والحماج ابن مطر سبة 212 هـ ، الموافق لسبة 827 سلادية تم ترجمه أيضا إلى العربية تابب بن قرة ( 288 هـ ) ٠

ومن أمهات الكتب في الجغرافية التي برجمت في هسنة الفنرة بعد كتباب الجغرافية يطلق عليه الجغرافية وهو يشتمل أيضا اسم دلبل الجغرافية وهو يشتمل على مبادى، أولية في الرياضيات، وفيه بعديد لصبورة الارض وعظمتها وأوضاعها ومكانبها في الكون، وجداول ولكمة لعروض واطوال النقط من الجزء المعمور من الارض، وقد فام نترجمه هذا الكنباب، أبو يوسف يعقسوب ابن استحق الكندى الموفى سنة 255 هـ الكول من ماني من ماني بن فرة كما ترجمه معمد بن موسى الخوارزمي المنوفي سنة معمد بن موسى الحوارزمي المنوبي المنوبي المنوبي المنوبي بن فرق كما ترجمه بن موسى الحوارزمي المنوبي المنوبي بن موسى الحوارزمي المنوبي بين فرق كما ترجمه بين منوبي المنوبي بين فرق كما ترجمه بين فرق كما ترجم بين فرق كما تربي ف

والملاحظ على هذه النرجمة انها كنيرا ما كانت نستعمل فبها بعض المصطلحات الاجنبية الني لا توجد لها مقاسل في العربية ، اذ المدار على الفهم ، وما اللغة الا وسيله من وسائل أداء المعرفة بامانية .

## 2 ـ مجهودات جغرافية فيما بين القرن الاول والثالث هجرى :

أن القرن الاول للهجرة بعد قرن الفتوحات وحروج الاسلام من شبه الجزيرة العربية الى بعبة الحاء العالم، اذ الغرض الاول لدى المسلمين في هذا القرن هو نشر الاسلام والسلام وتمكين

الاسبان من الاطلاع على هذا الدين الجديد ذى المبادىء السامية الذى يدعسو ال الاخوة وحق الحياة فى ظل الامان لكل فرد على وحه المعموره •

اما الفرين النابي والمالث فقد اسب بعركة السرحة وتمكين الامم من اللف العربية لعه القرآن والدين الاسلامي ولفة الاداره والمعاملات الدنيوية ، اد بعد الله عمرت بغداد التي بناها المصور سنة 145 هـ \_ 770 م ، فتحت ابوابها لكن واقد من جميع حهات المعمورة ، فجاءه المتحار من كل الحسيات ووصل البه العلماء والاطماء من اليهود والصائة والمصاري والمجوس والبوذيين الى الله والمصاري والمجوس والبوذيين الى الله مسيحة أصبحت اغنى عواصم المعمورة واكبرها صباء .

و سكن النعرف على النقدم الجغرافي لهده الفترة فسما وصل البه علم الفلك وفي الرحلات التي قام بها المسلمون .

#### أ \_ علم الفلك :

لعد نشأ هذا العلم لدى المسلمين في بدايه الامر نشاة بسيطة اذ اهنام المسلمون في أول الامر بمعرفة حركة الشنمس والقمر لانبات العصول الاربعة التي بتعلق بالفلاحة ، وكذلك أداء الشنعائر الدينية على أكمل وحه ولم بخوضوا في علم الفلك في أول الامر

حسبه الحلط بنية دين علم السحير والكهبوت الذي عرف عليه قديما بعلم المنب ولكن بعد أن منزوا بين هذا وداك واطمأ وأعلى عقيدتهم أداروا أصبارهم حو السماء لملاحظه طلبوغ الكواكب رحرونها والاستفاده من علم العركة في رغوب المحار وقطع القفيار . مم راد سوفهم الى معروبة الامور الفلكيسة لاستعمالها في تحديد النقط على سطح الارص والمسافات ورسيه الحرائيط والطرق ومعالم الارص لنستهيل الجبانة وأداره الدوله وحدمة الاسبانية بصفة عامه الدلك اشبب المراصد على عرار مراصد الاسكندرية في العهد البوياني ومراصد حند يسابور بخورسيان في العهد الفارسي - وكان من اشهر فلكي عده المراصد الاسلامية أحمد النهاوندي الدى قام ناعداد زنج اطلق علبه الزنج المشمل سنه 188 هجرية ( 803 م ) ٠ اما أشهر المراصد فهو المرصد السذي السناه المأمون سنه 214 هـ ( 728 م ) عبد باب الشيماسية وهي احدى الانواب الاربعة لمدينة بعداد • ثم تلبه مراصد أحرى منها مرصد سند بن على ( 165 -229 هـ ) ومرصد تحبي بن أبي منصور المتوفى سنة 215 هـ • وبذكر المؤرحون ان من مرصد بساب الشماسية فسام الملكنون المسلمون برصد منظم لحركات

الاحرام السنماوية . وصبحتوا ما جاء في كمات المحسطي اليوناني من تراهين لسطريات الفلكية العديدة ، من سنها دورار الارص حسبول الشبمس وحبول المسيار وطول السبة الشنمسية ومما الدكار أن المامون طلب من عولاء العلكس القامين على هذه المراصد ومن علمساء احرين في الرياضيات والهندسية مسين بنت الحكمة أن متحققوا من آلات الرصد الوارد درها في الآنسار التوتانسية والفارسية والهندسة . وأن تعومسوا بصناعه ما نشابهها أو ما هي أحسن منها لاستعمالها في ارضاداتهم • وقد بمكن هؤلاء العلمساء في النهابة مس العصول على معلومات كثيرة مي حسفا المدان حمعوها في كناب ضخم اطلبق علمه اسم الرصد الأموني او الزيسج الماموني المهتعن ونم يكنف الماسون بمراصد بغداد فقط بل أمر بالشياء مراصد احرى في ارجاء المعبورة حيث انشا مرصدا على حيل فيسون المشرف على مدسة دمشق ومرصدا في مسدينة اصفهان ٠

اما آلاب الرصد التي استعملت في هذه المراصد فهي كثيرة ومنتوعه منها دات الاصل الاعربقي كاللبنة ، والحلقة الاعبدالية ومنها المستحدث مثال ذات

الاوبار ، وذات السمسان والارتفاع . والحلفة الكبرى والحلقة الصغيرى . والمراول الشمسية والمنوعة · واهمها آله الاسطرلاب الني اربيطان صماعتها عبد المسلمين باسسم ابراهيم الفزارى اد عو أول مسلم اخبرغ اسطرلابا والف ورا مانا باسمة وهو كتاب العمسل بالاسطرلاب • والاسطرلاب عباره عس صموره مصغره لفية السماء ، وكانسان صماعية احتاج إلى مهاره فابقة لما يريسم على هذه الآلة من حطوط رئيسية حنى يتم بحديد مواقع البجوم عليها • ولهذا انشر اوع آجر أكبر بساطة من هسده الآلة وعو الاسطرلاب المسبوى •

ووطنف الاسطرلاب انا كانت صورته على معرفة ارتفاع النجوم والكواكب و الليالي معرفة ما انفضى من ساعب الليل والنهار وقد ظلب هذه الآلب مستسرة في العالم الاسلامي طبلة الحصارة الاسلامية ومنها انتقلب الى اورونا حيث نفى الاوروبيون تعملون بها حتى نهابة القرن 17 م . كما احدوا عن المسلمين طريقة استعمال البوصلة في رجلانهم التحرية والبرية .

ولم يكتف المسلمون في ابحاثهمم الفلكمة المبكرة بمعرفة حركة الاحرام السماوية ففط بل طبقوها على فناس

الانعاد كفياس محيط الكره الارصبه مبهر ودلك بعد أن يرهنسوا على كروسي وحرك بها وفي هذا المعنى نفول ابن سب ( 290 هـ ) في كنابه الإعلاق النفسة ان السنمس والقمر وسائر الكواكر لا توحد طلوعها ولا عروبها على حميع س في تواحي الارض في وقب واحد . ﴿ أن طلوعها على المواصع المشرفية مسير الارص اسبق من طلوعها على المواصب المغربية وعيموناتها عن الحهاب الشرفية اسمق منها عن الجهات المغريبة • وأنصر انه توجد فيما ين المواضع المتناعده الي السمال والحنوب منل هذه الطاهرة عامه ال سمار أحد في الارض من باحية الحيوب الى السمال رأى انه نظهر له من ناحمه السمال بعض الكواكب التي لها عروب فيكون أندى الظهور ، وتحسب دلك بحقى عنه من باحبية الجنبوب بعض الكواكب الني كان لها طلوع فبصبر الدي الخفاء • وللارض حركة يومية بدلسن وحود الليل والنهار • ومن نزل نحب الفيه فالليل والنهار أبدا عليه مسنوبان اللبل اثننا عشره ساعة والنهار اثنسا عشرة ساعة ، وكلما ابنعدنا عن وسط السماء ( القبة ) نعو الشمال حسث المعمورة من الارض - المنقسم الى اقالهم سمعه \_ بطول نهار الصبف ، وليسل السناء حتى 66 درجة شميلا بنبهى

النهار في الطول ما يكون أربعا وعشرين وحالد بن عبد الملك بقياس مقدار طول أساعة ، ويذهب الليل في أول الصنف ، الدرجة وليحقن ذلك سار الرجلان وفي أول الشبتاء الليبل بنتهي الى 24 من بعداد بحو مكان بعيد الى ان وصلا 25 سناعة ويدهب النهار ، وما زاد في الى منطقة بدمر ، كما سنار رحلان آخران عمل بيهار بقض من سناعات الليل . عما على بن عمسي الاستعلى لابن وحيل

ما الحركاب البابية السبوبة للارص ينسخ عنها فصبول السنبة الاربعة والني رري جدا آن منها في موافيت معروفه فلكناء الله الما ابن رسية الله كما الد الارص سيبدره الشكل ، فالسماء أصبأ البحد سين الشكل ، وهو يورد عده أدله يترهن على دلك وأنزرها طهور بعض الكواكب اللمي لا تكون تدرجة والجدم • " فلو كانت السلماء مسطحة على ما تقول بعض الناس الما آلان الحب أن الكون بعض الواحي السماء مناحلي فدر واحد بل كان يحب ال كون أفرت مواضع السماء منا ما كان محاديا لرووسيا ، • اما موضع كره الارض فهي منبته في وسط السماء ه كالمركز وقدرها عبد قدر السيماء كقدر المقطة من الدائرة صفرا ، فالخلاصة مما نقدم « أن الأرض في وسبط العالم كالمركز , والهواء تعبط بها من حميج أخهاب والسماء محيطة بالهواء عملي مال الكره .

اماً عن قماس محبط الارض فيذكر الباريخ أن المامول أمر سبد أن عليا

الدرجة ولنحفيق دلك سار الرجلان من بعداد بحو مكان بعيد إلى أن وصلا الى منطقة بدمر . كما سنار رحلان آخران عما على بن عبسي الاستطيرلاني وعبلي ان التعمري في الحاه آخر ، وقيام الرحال الاربعة بقياس طول الدرجة من درحات أعظم دوانن سر سنطح الارض . مكا ب 11161 كينومس ومعنى عدا ان محمط الارض \_ حسب عدة البحرابة المامونية \_ سياوي 40251.6 كلم ومو رض أدرب ألى الرقم المعروف حاليما 🕝 د العدايل المامويي أول فداس حفيسفي أحرى على الطبيعة بل بعد من الاعمال احمدا أأأمي ساهيم بهما المسلمون في طه را عدم المعرافية وتصبحبح العلسوم انعد له ٠

#### ب ـ الرحـالات :

لم بهم السلمون في هذه الفنسرة المبكرة من تاريخهم بعلم الفلك و نطبيقاته مقط بن راحوا بحويون الحاء الارض للتعرف على معلمها الطبيعية والبشرية . ومس ويصحبح ما حاء مي تتب الاولين وممن استهاروا بالرحسلات والاكتشافيات المعرافية بذكر سليمان الناحر (237هـ) الذي برك لنا معلومات فيهة عن سلاد الشرق الافضى حسب ما ورد فيها ترجم

له الى اللعه الفرنسية بواسطة المستشرف الفرنسى رينودوت نحت عنوان سلسلة التواريخ وبذكر سليمان التاجر في رسالية واخباره التي بقلها عنه أبو زيد الحسن السيرافي اسباء كبيره عن بلاد الهند والصين، والبحار الشرفية والمواني مبل مينا، حابقو، والجزر منل حزيدرة مبلان أو سريديب، وظاهره المد والجزر مناطهما بحركة القبر، وهو ارتباط سليم انبية العلم الحديث، كما وصف في رسالته رباح النبقون بالمنطقة وعادات و مقاليد سكان الصين والهند بشيء من النفصيل و

ورحلة سلام الترجمان الى الجهان الشمالية من بلاد الصين ذلك في عهد الخليفة العباسي الواثق بالله ( 227 \_ 232 هـ) الذي أرسل سلام الترجمان الى بلاد الصين وفي هذه الرحلة انطلق سلام المرجمان من مدينة سامرا الى أرمينيا ومنها الى بلاد الخزر شمال غرب بحر فزوبن ومنها الى بلاد الصين بعد ان احتاز سد ذي الفرنين ، وقد صحبه في احتاز سد ذي الفرنين ، وقد صحبه في هده الرحلة حمسون رجلا من بينهم هده الرحلة حمسون رجلا من بينهم محمد بن موسى المنجم عادوا الى عاصمة الدولة العباسية بمعلومات قيمة عسن الاراضي الممتدة من بحر قزوين الى بلاد الصين .

ولما كاب الجهات الشمالية من البحر الاسود غير معروفة حتى لدى الاقدمير مثل بطلبوس واسترابون وبلينى ، فقد الهنم المسلبون باكتشافها ، لذلك اود الحلماء العباسيون بعبات كنيرة الى عدر الاصفاع ، ومن بينها بعنه ابن فصلار الى بلاد البلغاد ( 309 هـ ـ 921 م) الدى أرسل لنسر الاسلام بطلب من المدى أرسل لنسر الاسلام بطلب من حاكم البلاد بالقلجا ، وقد عاد هسدا الرحالة بعد حوالى السنة بملاحظات صمنها كنابة الذي يعد أول مصدر موبوق به عن بلاد بلك الاصفاع ،

ولم يفنصر المسلمون في رحالانهم واكنشافانهم على الجهسات الشرقيسة والشمالية فقط بل منهم من خرج من بلاد المغرب ليكشف السواحل الشمالية للمحيط الاطلسي وبلسدان اوروبسا الشمالية الشرفية ومن بين هسؤلاء الرحالة نذكر رحلة يحيى بن الحكم الغزالي (حوالي 230 هـ \_ 844 م) الى بلاد الدانمارك وقبل الى جزر ايرلندا وفد أرسل فيها هذا الرحل من فيل الخليفة الاموى عبد الرحمن بن عسد العكم الذي كان بالاندلس وخرج الغزالي من قرطبة الى شلب التي انشيء له فيها مركب حسن كما يذكر ، ومنها ركب المحيط الاطلسي المعروف حين ذاك بيحرا المحيط الاطلسي المعروف حين ذاك بيحرا المحيط الاطلسي المعروف حين ذاك بيحرا

الطنمات الى أوروبا الشيمالية وقد رجع عد عامين من رجلية الى بلاد الاندلس المتومات فيمة .

رس المحهودات التي قام بها السلمون المسلمون المسلمون المسلمون المسلم وراء المحسط الافرنسي الافلسي بذكر رحلة سلماها الافرنسي الرحلة الفلسة المعرودين ذلك ان المائلة بم مرموا على دكوب بعر الطلمات فاسلموا لدلسك مركسا دوصعوا فيه ما يكفيهم من الزاد والمائلة بعد سهر بم انطلقوا من مدينة لشيونة بعد المهاب الجنوسة إلى أن وصلوا إلى حرر آرور ومنها اطلقوا سراعهم للرباح المحارية التي ربما قد أوصلتهام الي العالم الحديد وإذا صحب هذه الرواية المربكا فيل كلوميس بحوالي السبعية فيرون وسرون وسرون وسرون وسرون المها المحارية المربكا فيل كلوميس بحوالي السبعية فيرون وسرون والمناسبة المحاروة المها المحاروة المناسبة فيرون والمناسبة المحاروة المناسبة المحاروة المناسبة المحاروة المناسبة المحاروة المناسبة المحاروة المحاروة المحاروة المناسبة المحاروة ال

#### ح ـ الجغرافية الوصفية :

وبعنى بها بلك المؤلفات في مسادة عباك صلة بين هذا الكتاب وبين خربطة الخفرافية التي ظهرت لدى المسلسين العالم انشهره التي بعاون على رسمها فيما بين القرن الاول والنالب للهجره بقر من الباحثين بعقيقا لرعبة الغلبقة وعنى مؤلفسات عديد ومتبوعة لذلبك المأمون اطبق عليها الصوره المأمونية متنقيضر على البعض منها فقط وهي وعنى أول حريطة للقالم بيره وبحره مؤلفات بغلب عنيها الطابسع الوصفي وعامره وعامسره وصعب في العهسة والخيط بين العلوم المختلفة والعناسي وبعتس كناب صوره الارص

1 - كتاب الاوطان والبلسدان لعبر التي عثمان التي تعثمان الماروق بأبي عثمان الحاحظ ( 150 هـ ـ 255 هـ ، 767 - 868 هـ) وعو عالم حدسل نه مؤلفات عديد منها البلسان والبنيين وكتاب المحلاء والحيوان وكتب أحرى عديد لا يمكن حصرها ويعتبر مؤلفات الجاحظ كيور فيمه أحد منها من حاءوا من بعده مين ابن المفسيع وابسين حردادنة ، والى حوفل والمستعودي والمقدسي الغ٠٠ مين كيوا في الحفرافية ،

2 ـ كما صوره الارص لائي حعصر التي عمد الله محمد بن موسى المشهبود بالحواررمي وقد الف كمانة في المصف الاول من القرن الناسع للمبلاد وفسل سنة ( 232 هـ \_ 848 م ) وليس في وسعنا القطع بتاريخ محدد ، ولكن ومما لا شك قبه ان الخوارزمي قد شارك في السياط العلمي الذي ازدهر في ابان السياط العلمي الذي ازدهر في ابان عهد المامون ( 813 \_ 833 م ) ويعتقد ان عماك صلة بن هذا الكماب وبين خربطة عماك صلة بن هذا الكماب وبين خربطة العالم انشهبره التي بعاون على رسمها المامون اطبق عليها الصوره المأمونية ، وهي أول حريطة للعالم بيره وبحره وعامره وعاميره وصعب في العهيد وعامرة وعاميرة وصعب في العهيد

احسن ما انتجته الفريحة الاسلامية في فيما بين عامي 230 ــ 234 هـ - 844 فر نشاطها العليمي . فيه أورد 849 م - فيه ذكر الطرق التجارب المخوارزمي الاسماء القديمة للمليدان الرئيسية في العالم الاسلامي بحرير والمواقع والاسماء المتداولة في العصر وضفة لجهات قاصية مثل الصين وكور، الاسلامي -

3 \_ مصيفات المسالك والممالك وهي مؤلفات عديدة حاءت بلبية لحاحية الادارة الاسلامية كمعرفية الطرق . لانصال البريد وحمع الصرائب ، وينفلات الجيش . والمحسارة السبح ٠٠٠ وهي مصنفات وصفية بحق اد أن أصحابها لم انتعرصوا الى المحليك والمعلك الجغرامي بل اكنفوا بوصف المظاهسر الطبيعية وصردها ودكر الطرق وانعادها وريما كان مرد هذا الى حكم الوظيفه الىي كان يشعلها صاحب المسالك والممالك كما هو الشبأن لدى اس حرداديه الذي كان موطفا رسميا في الدولة حسب كان شنغل منصب صاحب برند وخبر في عهد أحمد بن جعفر المنوكل ( 256 ــ 279 هـ · 869 ـ 892 م ) وبذلك كان عمل ابن خرداذبه مرتبطا اشد الارتباط بالمسالك وشؤونها ثم أن أطلاعه عملي وثائق الدولة العباسبة قد سهل لـــه الحصول عملي اخسار عديده ومعلومات كنيره عن اصفاع العالم الاسلامي اذ ذاك فصممها كتابه المسالك والممالك الذي انحزه وهو سدينة سامرا على نهر دجلة

فيما بين عامى 230 ـ 234 هـ • 849 م • فيه ذكر الطرق التجارب الرنبسية في العالم الاسلامي بحديث وصفه لجهات فاصبه مثل الصين وكور، واليمان عبر آنه كرسبرا ما خلط سير الحقيقة والحيال • ومهما بكن فان عد الكماب بعد من المصادر القيمية التي اعتبد عليها الجغرافيون الدين اعقبر أن حردادية مثل البيروني وباقبور الحموي والاصطحري وكلهم أصحبا

والحلاصه أن الدراسات الحغرافية لدى المسلمين فيما بين الفرن الاول والبالب للهجرة تتميز بالآبي

أ مدم المخصص والذبن كسو ولمها متحصصين في الجعرافية فقط سر لدا لم يكسوا في الجعرافية فقط سر كسوا في فيون أحرى فابن خرداده ميلا كان موسيقبا وأدبيا في أول الام فين أن يشتغل وظيفة صاحب البريد والخوارزمي اشتهر بالرباصيات والحر بالخصوص والجاحظ عرف بالسلائه فيل أن يعرف بالجغرافية ، ولعل هما من سان العلوم القديمة التي كان فيه الحكيم والعالم عو الذي له من كل في يطرف .

الاحدار المعوله دون أن سحركوا عن كانتهم للمشاهدة والاطلاع في علين مسة 389 ما والدولة العرباوية في الكان عما صل او روى فلان عن فلان ٠ 🤻 و كمن رغم هذه النفائص الني نعبد أأيجراء من عدم الكمال لطبيعة البشر قان المساسي في عده القمرة المبكرة مسن إللمارج ود أتوا بما لم بأب به امة في الله المراجها والكفي أن بدكر في هذا إر عماك فصلا عظما ورجع للمسلمين في لعمع المراب النسري القديم وتعله مين حديد سواله كان هيدا المراب توياني ٔ او فارسی او همدی او فرغونی . فلولا المسلمين لايديرت بلسك المجهودات العقلابية المسرية قلا عسسر عليها الى الاعد ، وكذلك مرحم القصيل الي المسلمين في المرح سبين الحصيارات أالقدمة وصحبح البطريات العنيفسسة وأوسيع رفعه العالم المعروف أأأ

## 30 - مجهودات جغرافية فيما بعد القرن النالب حجري:

بدكر المؤرجون أن السياح البدولة الاسلامية ودحول عياصر أحيية فيهيأ أُولَى انفسامها إلى دو الله منها دولته الصمارية في حراسان على بد يعقوب بن

المعض ممن كتبوا في هذا الفن اكتفوا - إلى سنة (290 هـ ، ودوله السمايين في وكسيان سبة 216 عد واستمرت الي سلاد الافعال والسحاب سيه 351 واستسرب حسى 582 هـ والسدولة السولهمية في فيسارس سبية 320 هـ واستمرت حتى 447 عد ، والدولة الحمدانية في الموصل والسم من 317 الي 398 عد ١٠ و دولة الامواس في الإلدلس مس سبع 138 إلى 424 عد والسدولة الصو و به في مصر من 254 إلى 292 هـ -والدولة الاحسيدية في مصر والشيام من 323 الى 358 ما - والدولة الفاطمية في 297 الى 567 ع ٠ ودولــه الإعالب في المسوانس مين 184 الي 296 هـ ودوليه الإداريمة في المعرب منس سبعة 172 إلى 375 هـ ١٠٠٠ الع ٢٠٠ مما بطول ذكره. والما لسم سيتعرض هيده الدويلات الا لسان مدى الانفسام السياسي البدي صاب الامة الاسلامية وال هذا الانفسام طن سيمد في تعص الأحمار حتى أدى الى الحروب بنبهام ممنأ أصنعف شنوكتهم وادهب ربحهم بالسملاء السار على معظم دارهم وحسارب حبكيز حان عاصمتهم تعداد سينة 656 هـ \_ 1258 م • ولكن واحسن العبيط فأن هيدا الأنفسيام اللب الصفار سنة 254 م التي استمرت السياسي لم يؤثر في المدي العصير عيلى

الافل ، على المسنوى الحصارى ، بل انه سد راد من التنافس في البحث عن المعرفة وبنجلي هذا في ظهنور مواكز بعافية آخرى مبل فسيرطبة والفاهره وتخاري وهي مراكز ظلت تنافس مدينه بغداد في المعارف والعلوم أكسر من حمسة فرون وأصبح كل منها فبلة للعلماء والنمعراء والكساب في مختلف الفيون الدين كابوا ينتقلون بكل حربه سين هده العواصم طلبا للاستزاده في العلم أو انتغاء الكسب أو الحاه ٠ هذا من حهله ومن حهلة أحرى فان الامراء والملوك المسلمين بحكم عفندتهم أخذوا يشجعون ويقدرون العلم ويقربون اليهم العلماء استسوه لمن سيقهم أو منافسة للخلفا، العباسيين ، فازدهرت بخارى في عهبه الدولية السمانية إلى أن أصبحت محطة رجال الادب والعلم • وفي القاهرة أهنم الفاطميون وخاصة في عهد العزيز بالليه ( 365 ــ 386 هـ ) والحاكم بامر الله ( 386 ـ 411 ) بالعلم والعلماء • وفي فسرطته كان أهنمام العكم النابي جليلا ، وأنه من هجموا على أسرار علم المستنصر بالله ( 350 ـ 366 هـ ) بالعلم والعلماء كبيرا حتى وصف قصره بانسه كان حافــلا بالكتب وأهلها حتى بـــد ا وكأنه مصنع لا يرى فيه الا النساخون والمجلدون والرسامون •

ومهما نكن من أمر فان علم الحغراب فيما بعد القرن النالث للهجره قد شاه دفعة أخرى بحو الامام وتطورا ملحوط سحلی فی کنرہ ما کنب فیہ ودلك حم القيرن السابع للهجرة • ولا بأس ر سيتعرض فيما بلي التعص من هذه الآلار القسمة:

1 \_ كساب المسالك والممالك لليلغ وهو أبو زيد احمد بن سنهل البلخي س موالد بلخ بشامستان . قصد العبران وهو صغير فنتامذ على القبلسوف المشهور الكندى الذي علمه الباريخ والجغرافية والفلسفة • ولما رجع الى وطنه استخدمه أمير بلخ في الدوله • والبلخي هو احد الرواد المسلمين في صماعة الخرائط اد ان معظم كنب تحوى صدورا وأشكالا ورسوما للافاليم الني تحدث عنها وقد البجز كماله المدكور سبه 309 هـ 921 م و يو في سنه 322 هـ ــ 934 م ٠ و يذكر المهدسي أن الملخى قد سبقه في تصوير الخرائط • ومما نحدر الاشارة الله ال البلخى كان أيضا طبيبا ماهرا وفعسها التنجيم والهيئة

2 ـ المسالك والممالك **للاصطخرى** وهو أبو اسحاق ابراهيم بن معمد الاصطخرى الفارسي ، ربما عاش في النصف الاول من القرن الرابع الهجرى • وقد عاصر

و له كنب الاصطخرى كتاب المسالك و المالك معتمدا على مؤلف البلخي الدي نصدم سمس العنوان والملاحظ على الاصطحري انه دكر بالنقصس سلاد إوارس ودلك لمعرفيه بها امنا عن سلاد المعرب فقد أوحر كيل الانجار ، وفيد اعمم برسم الحرائط. عن الاقاليم التي د کرها ۰

3 \_ كمات صورة الارض لابن حوفل . وهبو أبيو القاسم محمد بن حسوقل المدادي الموصل النصيبي • ويذكر في كسامه هذا أن الدافع إلى باليفه كان سعما بالعلم و تكميلا لما قصر عنه عبره . م بعول وأعاسى علمه يواصل السنفر ، وا رعاحي عن وطني مع ما سبق نسه عدر . لاستنماء الرزق والاير . والسهوم ماوح الوطر ، بحور السنطان وكلسب الرمان . ويواصل السدايد على أمسل المسرق والعدوان أواستميناس سلاطية بالحور عبد العبدل والطعنان وألبيره مواح والسوالب وتعافب الكسب والمصائب واحتلال التعم وفحط الديم

وميا يحدر الإسارة الله أن أس حوفي عظم رحاله ، حيث صرب الرقم العالمي بي البحوال ، حرج منسن بعداد سوم الحميس لسبع خلون من سنهر رمضان سنة 331 عن وعوافي أحديث أسس

إن حوفل وانصن نب سنة 340 هـ ٠ وغريه . وفي عنفوان السياب وسنكريه. وطل نطوف بمشبارق الارض ومعاربها لمده 30 عاما الى ان حمع اكداسا مسس المعارف والتحارب صممها كمابه المدكورا والعجاب اله لم الركب التجار ال طل طيلة بلك المده سحول على النابس فقط -وقد فصل بن حوقل في كيانه البلاد الاسلامية افليما أفليما وصفعا صفعينا وكوره كوره كما رسم عده حرائط منها حريطة للعالسم الني تظهو فسي شكل 5 وويها للاحسط الشمال في اسفل الخربطة والجنوب في اعلاها على عكس ما بعرفه الآن في حرائطنا والخرائط البويانية القديمة وقد رادت حربطت بشويها لعدم استعماله لحطوط العرض والصول في تجديد المواقع ويظهن أن هذه البحراهية خار منفولة والها من احتهاده الحاص ودبها بطهر سواحل البحار في مكل خطوط مستفسة ولعل السبب في الد رجع الى أن أن حوفل لم تركب المجار حمى مكمة أن تسبه ألى تعرجانها الها أنه بنائع في رسم الفارة الأفريقية . و مصل أن العارة الإستولة والأورونية في مده للمعر الاستود بحو الشمال حتى المحيط السمالي .

4 \_ مروح المعند ومعادن الجوهسار المستعبدودي دمسوانو الحسن على ل الحسين بن على ولد في بعداد سينة



一 こいからすがはないない

 $\cdot$  عد زيوفي بمصر سنة 345 هد 287رمو من أبرر المؤرحين والجعرافيين على يبيه العب البحوال مند صغره لدا مصى معظم حياته في البرحال إلى تلاد الهبد وأنسيد والنبجات ومليار وسيلار والصبان بمارجع الى زبجبار وزار مدعشقو م فقل راجعا إلى عمان ومنها رجع إلى عداد لكن حبيبة إلى السهر عاوده مره حرى لدلك خرح بعو الحهات الشمالية فرار البلدان التي تحيط يتحر فزوين رالسام وفلسطين به مصر الني ادركية مهه الوقاب والمسعودي واستع الاطلاع والمعرفة ومن حسن الحط أن كناسه مسسر للفاريء حيث اعبد طبعه عيدة مراب و حلوى على حزئين ٠ وقد رسم صوره للارص ابطر شكل 6 .

5 ـ احسن التقاسيسيم في معرف الأواليم للمقدس وهو شيمس الديسس أبو عبد الله معمد بن أحمد المقدسي ولد يست المقدس حوال 335 هـ ومن هما كانب تسمينه بوقي سنة 381 تقريباً وشهرته معروفة في العرب الى حد كبير ودم طاف بابحاء العالم الاسلامي ما عدا أنهيد والاندلس وقضي في ذلك حوالي أنهيد والمائة فيما مقول والصدق فيما بذكر والامائة فيما مقيل والنظرة النافية فيما بلاحرية فيما مقيل والنظرة النافية فيما بدكر والامائة فيما مقيد والنظرة النافية فيما بنائب

وقد صنف مؤلفة في نس الارتميين بمدينة سيرار بعارس سنة 375 هـ \_ 985 م ويرى المقدسي أن احترافية لم بكن بلقى عباية كبيره لدى من سيعوه من رحال العلم ومن عنا أحد على عابقة ان اصطلع بجمع مادية العلمية من سبي الحاء العالم الاسلامي معتمدا على رحلاله وملاحصاته السخصية ، وفي هذا الشأن بقول فرانب أن أقصيد علما قد أعملوه (أي من سيفوه) والفرد يفن لم بدكروه الاسلامية وما فيها من المفاور والتجار والتعيرات والأنهار ووصف المصارها المسهوره ومديها المدكوره وممارلها المسلوكة وطرفها المستعملة . وعساصر العقاد الحمال والالاب ومعادن الحمال والمجارات واحتلاف أهل البلدان في كلامهم واصوابهم والسبتهم والوابهم ومداهبهم ومكانبلهم وأورانهم . ويقودهم وحروفهم وصنفة طعامهسم وشرابهم والمازهم ومناههم أ ومعرفه مقاخرهمها وعبونهم وما تحمل من عبدهم واليهيم النح ۲۰۰۰ ، الى ان يقول ، وعلمت الله (ای علم الجعرافیة) بساب لابد منسه للمسافران والنجار أولا عسمي عشه لاهسالجين والاحتار ، أد هو علم مرعب منه الملوك والكبراء ونطلمه القصياة

والفقهاء ويعبه العامة والرؤساء ، وفي هذا الرحز الملبح ببين أعميه الحعرافية من سي المعلوم ٠

وقد استعمل الحرائط فيما يفسول حيب فسم العالم الاسلامي الي 14 فسما أو افليما لكل اقليم خريطته المفصلة اسنخدم فيها الرموز والالوان لبيان المظاهر الطبيعية • كاسنعمال اللون الاحمر للطرق والاصفر للرمال والاخضر للبحار والازرق للانهار والاغبر للجبال، وهي تقريباً نفس الالوان المستعملة في خرائطنا الحالية • والارض عند المقدسي كروبة الشكل بقسمها خط الاستواء الى فسيمين منسياويين ومعيطها 360 وان تصفها الجنوبي بغلب علبه الماء على عكس صفها الشمالي ٠

6 ـ تحقيق ما للهند من مفولــــة في العفل أو مردولية للبسيروني وهبو أبو الربحان محمد بن أحمد المولسود ناحدي ضواحي خوارزم سنة 362 هـ . والمتوفى سنة 440 هـ • والبيروبي من اشهر العلماء المسلمين في التاريخ وله مكانة مرموقة في علم الجنرافية والطبيعة والجيولوجية والفلك والرباضيات كما ابه درس التقاويم والطب وبذلك تثير سعة افقه الدهشة بعق • وقيل انسه بطليموس لم يزر هذه البلدان ، هسذا

وقى سنه 442 هـ الموافق لسنة 1050 . بعد أن حلد آبارا قيمة لم بصلباً منه الا النزر السمر • وقد اكسب سهر, راسعه كماحب في الفترة التي سنف عام 407 وهو العام الدى وفع فسيه البيروني أسيرا بين ابدى السلطان محمد الخزنوى عبد سفوط حيوه مسقط راسه يم اطلق سراحه وقربه السلطان محمود اليه وصاحبه في حملاته على بلاد الهد واغننم البيروني هذه الفرص لتعليسم اللغة السنسكرينية وكرس جهوده لدرس علوم الهندوس التي أودعها كنابسه المذكور اعلاه • ومن اشبهر كتب البيرويي في الجغرافية : الآثار الباقية من الفرون الخالمة ، وكتاب الهند الذي بعنبر بعق احدى المجهودات العظيمسة مي حمسل الجغرافية الاقليمية اد بناول فيه حثى حبولوحية الارض وعلم المعادن . اد هو بذكر أن سهل الهندستان كان فديما عماره عن فاع البحر نم اخذت تسرسب فيه جزئيات الطمى الى ان سوت منه سهلاً • وهي الفكرة الشائعة حالياً في تكوين معظم السهول الرسوبية ٠

وعندما يتعرض البيروني الى ما حاء عن نظلموس فيقول انه أصاب في خطوط الطول والعرض ولكن ما أورده من ذكر لاقوام قبد يشوبه الشبك نظيرا لان

عهد الرومان لم بكن ميسورا وان ولوح 🧖 ﴿ اصى لم يكن مستورا في المصى يص المناس الملل الذي عو اكبر عفسة في سينس السفل بين البلدان فهناك فوم ميل النهود نطبول أنهم تنفريو إلى الله عبدما بعدرون بمن كان على غير دبيهم . أ والرومان استرفون من حاء في فنضتهم. وهماك أمم برد المسافرين على اعقابهم لابهم عرباء ، وآحرون يقتلون الغرباء • ولهدا ربما ما ورد عن بطليموس عباره

عن روايات - اما في العهد الاستلامي فالطروف قد تعترب تماما حيث اطمأن المساهل ويوسعب دار الإسلام ، ويقهم كفار معني السام وأصبح الحملع بدعون مسلام دعلي عدا البحو صار الحصول يلي معدومات بمعلق بالإماكن المحملمة على عبهر الإرص أكس سيرا وأمنا إلى درجه لا يقارن بما كان عليه الحال من قبل .

7 \_ معجم ما استعجم للبكري وهسو يو عليد الله بن عبد العربر المولسود مريانة سنه 432 والمنوفي هناك سنه 487 وله تلب أحرى مثل المسالك والمالك الدي صمله ما ساهده في رحليه في المفرب وأرض العجاز وأورونا •

8 \_ بحمة الالباب وتخبة الاعجباب لابي حامد الغرباطي وهو أبو عبد الله

من جهة ومن جهة أحرى فإن النوحال في محمد بن عبد الرحيم المازسي القيسي الاندلسي - ولد نفرناطه سنة 473 ومنها رحل الى بعداد سبة 557 بعية الاستزادة في العلم ومنها التقليل إلى حراسيان للاتصال بعلمانها والاستنقادة منهم بم فقل راجعا إلى خلب للندريس والدراسة حتى يوفي بديشين سنة 565 المواقيق لسنه 1161 م ٠ وله كتب عديدة في حفرافية بلدان المغرب وبلاد الابدلس بالخصوص كناب بحبه الادهان مي عجانب البلدان التي ذكر فيها ما شاهده في رحالانه من بلاد الإبدلس حبى بلاد الحزر ·

9 \_ رحلة الى حسر لابل حسر وهــو ارو العسين محمد بن أحمسه الكنابي السنيسي الأصل ( المولود سية 540 هـ -والمتوفى سنة 614 ه. ) وقد نمنع ينس مواطنيه تستهره عاليه في الادب والشنعر حيث راول البدريس في مالها وقاس وسينه بيلاء المعرب ، وله جهد عطيتم وي مهدان احفرافية حنب سنحسل في ومداية رهو في طريقة إلى الحج كيل ما لاحظه على بلاد الاسلام البداء مسس موضيه بالابدلس إلى سبه حزيره العرب . وميا أن من حجية إلى الاندلس حبى نشر هذه المذكرات بعب عسوان رحلة س حبير ودلك بعد بنسيقها وفف 

رواحا في السرق وفي الغرب على السواء والمسقاد منه من حاء من تعده من الكتاب والمؤرجين امثال العندري البلنسي في سملة 888 عند 1289 من وابن بطوطة الدي بجول في لمدان العالم الإسلامي لمده بريد عن 28 سمة ( 725 ـ 753 عندا البن بطوطة السهرة التي قطع فيها ابن بطوطة السهرة التي قطع فيها ما يزيد عن 75 الف ميل وعدا الرقم لم يكن بتجاوزه احد كما بندو فيل عصر البياسي في المحوال

10 ـ نزعة المسماق في احتراق الآفاق المسلمين وبالوصوص الالادريسي وهو أبو عبد الله محمد س محمد المراه البه وعو بصور العالم الاسلامي السهر الجعرافييين السيدي ليدي في السيدي السيدي السيدي المسلمين ليدي في السيد الحروبيين و ولعل السبب في دلك المساب في دلك المساب الرق والعلم الى ابه بجول كثيرا في أوروبا وأنه بالسرحال واكسياب الرق والعلم الى خدم لمدة طويلة من الزمن بلاط روجي المناطق المهدة وعمره 26 سنة وبعد الله الماني ملك صقلية الذي رسم له كرة المناطق المهدة وعمره 26 سنة وبعد الرفية وخرائط في قرطبة ثم رحسل المالية سنة 610 هـ 1213 م، فاتحه أوروبا الى ال استقر بصفلية حدث اعراه الوسل فالشام الوسل فالشام المهدة وهناك صنف كتابة سنة فيصر ، بم عاد نحو المشرق الى ال بلغ الموسل فالشام ملكها للاقامة وهناك صنف كتابة سنة فيصر ، بم عاد نحو المشرق الى ال نلغ المر حقراقي انحمية المهضور الوسيطي على دراسة الكثير من الكتب القيمة من ال كتاب القيمة من ال كتاب القيمة من ال كتاب المنطق المن الكتاب القيمة من ال كتاب المعلومات وبدلك تهيا للكائرة والماليف لكن دوي من الكتاب القيمة من ال كتاب المناطق الكتاب القيمة من ال كتاب المناطق الكتاب القيمة من الكتاب القيمة من الكتاب القيمة من الكتاب المناطق الكتاب القيمة من الكتاب القيمة من الكتاب المناطق الكتاب القيمة من الكتاب القيمة من الكتاب المناطق الكتاب القيمة من الكتاب القيمة من الكتاب القيمة من الكتاب القيمة من الكتاب المناطق الكتاب القيمة والمناطق الكتاب القيمة المناطق الكتاب المناطق الكتاب القيمة من الكتاب القيمة المناطق الكتاب القيمة المناطق الكتاب القيمة المناطة والمناطق الكتاب القيمة الكتاب القيمة الكتاب القيمة الكتاب القيمة الكتاب المناطق الكتاب القيمة المناطق الكتاب القيمة الكتاب القيمة الكتاب القيمة الكتاب القيمة الكتابة والمناطق الكتاب القيمة الكتاب الكتاب القيمة الكتاب الكتاب القيمة الكتاب القيمة الكتاب الكتاب القيمة الكتاب الكتاب القيمة الكتاب القيمة الكتاب الكتاب القيمة الكتاب الكتاب القيمة الكتاب الكتاب الكتاب الكتاب ال

الصحمحه واحتهاداته الخاصة وتحاريه المكسية • أحل لقد كانت لسبه تعقير الإحطاء في وصع حرائطه مثل الشيمال الدي وصعه في اسقل الصورة والحبوب في أعلاها ٠ أنظر سكـــل 7 . ويعص الحراط المي أوردها في كمانه وهي أوسع ما يكون النشارا في عصره . 11 ـ معجم الملدان لمافوت الحموى . وعو من اسره روميه ولد سية 574 هـ \_ 1179 م اليوان ووقع في الاسر وعو لا أرال صبياً ، والمسراه باحر بعدادي من فيمله حموية ومن هما جاءب سيمسه بالعموي ٠ و باقوت الحموي من مشاهر الخفرافيس المسلميين وبالحصوص ادا اطراء ألبه وعو بصور العالم الاسلامي فيل أن عليمه الحراب على بد السر اعداده عولا او حال و وقد بدأ حياله بالمحارة لصاحبة بيم القصل عبية بالسرحال واكسماب الرزق والعلم الى المناطق المهمدة وعمره 26 سنة وبعد ال اكتسب فليرا من التجربة خرج في رحلمه المالية سنة 610 هـ ــ 1213 م ، فاتحة اولا إلى دريز ومنها إلى الموصل فالشام فمصر ، بم عاد نحو المشرق الى أن بلغ سسابور بم دحل مروالتي عكف فيها

ではいくいるのかります



صوب السر على هذه الجهات دفع به الى البحروج منها مسرعا نحو الموصل سنة 1220 م ٠ يوفد النجز كنابه المذكور سنة -1224 نم توفي بعد دلك في حلب سبة -627 هـ \_ 1229 م · والمنار على أنواب العراق • واتناب معجم البلدان يصور العالم الاسلامي بالمعصيل مسن سلاد الابدلس الى بلاد ما وراء النهر والهند. كما سعرص فيه الى صرد حمهرة مسس الادباء والعارفين وأهل الفكر والجغرافيين كما يذكر تأليف عديده لم يعد متيسرا الحصول عليها • ولعل أهم ما يمتاز به في كتابه معجم البلدان انه قد استعمل طريقة النفد والنمحيص التي يأخذ بها الجغرافي الحديب ، وهذا أن دل على شيء فانما بدل على سبعة اطلاعه .

12 عجالب المحلوفسات وعرائب الموحودات للفزوسي وهو ركرنا بن محمد اس محمود ابو تحبي الفزوسي سنله الى مدينة فزوس سنمال فارس التي ولد فيها سنة 600 هـ ـ 1203 م وفي عهد الحليفة المستعصم آخر حليفة عياسي كان الفروسي تعيش بالغراق ويشغل منصب فاص على واسط والعلة وادا صحب فاص على واسط والعلة وادا صحب المؤرجون فلا سنك انه شاهد الكبر صما المؤرجون فلا سنك انه شاهد الكبر صما حربة التنار وعاصر احراق جبكيز حان لدينة تغداد سنة 656 هـ ـ 1259 م و 1250 م و 1250

واعراق بهر دجلة بالمؤلفات وللعزوس ناليف عديدة منها الكناب المدكور الدن بغى معروفا حنى العصور الحديثة فيه الماول الاسبياء السنماوية مثل الشمس والكواكب والافلاك والبروج والاشتاء السعلمة مثل كره الانبير أى الغسلاف الغازى وكره الماء وعجائب بحارها وكره الارص وسعنها وقرارها ورسوخ حيالها وامتداد انهارها وفوائد معاديها وخواص اشتجارها و

وقد روى فيه كل ما قرا أو رأى أو سمع دون أن ينقد ما كتب وأثبت وأثبت وله كتاب آخر في الجغرافية عنوانه آثار الله الله واحبار العباد القه سنة 1250 م. وقد تتابع النفسيم البطليموسي السباعي للاقاليم والكمات نفيض نماده عزيره في الماريخ والتراجم ويه مجموعه مس الرسوم والصور ، وقد رجع الفروسي في مؤلفاته إلى مصادر عديده منها مرلفات الغرياطي والعذري والإيدلسي وايراهيم الطرطوشي والجاحيظ واين وعيرهم كبرين ،

13 \_ رسائل اخوان الصفاء • وهي معالات عديدة لجماعة من الصوفيدي والعلاسمة المسلمين الذين سنموا أنفسهم باحوان الصفاء وحلان الوفاء • ومن أهم مؤلفاتهم بلك الني كنيب في الفيد الفيد

الرابع للهجرة وتناولت خوابب علمته التعريبة والتحسيات والي العملسيات عديده منها علم الجفرافية حيث بفرضوا الحبولوجية كما لم تعفلوا عن علم النباب في كماناتهم لكسوف الشنمس وحسوف القمر كما بعرضوا لدوره القصول بنعا الجنولوجية فدكروا أن الجنال أصلها الحركة السبمس الظاهرية وتصوروا أن الارص كروية الشكل وفالوا يوجبود البحر ليس ببانسب الشواطيء وانهبا علاق حوى تخبط بالكييرة الأرصيب وينفسنم إلى بلاية أفسيام أو بلات طيفات (١) أعلاها وأسدها حراره هي الأنسير فيتر السهول بعارا ونصير البحر بأنسا (ت) والطبقة الوسطى فارسة البرودة على مروز الانام • وعلى سطح الارض التي وسيمى الزمهرين (3) والطبعه الاحيره برزب من البحر بنساقط المطر وتنكون وهي ادنى الطبغات الى الارض وتسمى السبيم لاعبدال درجه حرارتها • وهدا ما وصل البه العلم الحديث في عصر الاقمار الصناعية ويقوم بيدريسية في اخامعات ٠ حس ان درجة الحسراره ١٠ مسعمة سلان بالارتفاع الي أن نصيل الي هاله طلقه الأرو واستقير فللعكس الأسه استنبه للحرارة الني بأحاربي الريادة ت سنعف فيستمر في المقصال الع ٠٠٠ ر بدلك بناويب المبايل أحوان الصبعاء الني أمس أسارا مس أسار الحسارة الاسلامية طاهره السبعب والبف الهيأ عماره عن مناه للمجار الذي يتحول الى حار استصناعه في الهواء بم بسوفها الرياح به سكانف للسقط أهراء وعلى هذا المعلم بنصرف كمر من هذا الماء الي المسار وجهرا المسامهم الي أب

والحبوان ١٠١٠ فيما بحص العملسات رواست برك باعماق المحيطيات وان عرصته للارتفاح والانحقاض وفقد تطغي المحر ويسمص على السلهول والمراعي حتى المحاري المائمة الني تعمل معها الترية والرمال وعلمها بنمو السات والمراعي والسحر ولعمري ال هذا لمن صميم الحفرافية الطبيعية ودوره النفرية النهرية وأكوان السيواجل المي تدرسها لايتانيا حالما في احامعات ٠

- 14 ـ تحلة البطار في مراأب الأمصار محامد الاستقار لاين تطوطه السابق الداد وعراله عبدالته محمد بن بطوطه المع رفي أعما استمس الحس من مواليد سيه 704 عد \_ 1304 م الطبحة سلاد المعرب ، في في فارس سبلة 771 هـ ــ 1369 م • وأن يطوطة من أشهر الرحالة المساحس في القرن 14 متلادي أد طاف كن السدان الاسلامية من طبحة إلى بلاد الصابين دلك أنه لما يام النابية والعشرين من عمره حرج من مسقط راسة مهاجراً

في سبيل الله ، فزار أولا بلدان المغرب العرسى المعرب والجزائر وتونس ولنبيا رميها انتقل إلى مصر فقلسطين فالسيام فمكه المي بزل بها لاداء فريضة الحج ومنها حرام بحو السرق فزار بلاد ما بين المهران . يم فعل راجعا إلى بلاد العرب ومنها الى النس التي افلع منها بحرا الى منسما وسنواحل أفراهيا الشرفيسة بم عاد مره احرى للحبيح سمه 1332 م . سالكا هدد المره طريق عمان والخليج حمال الهملايا -الفارسي و بعد حجمه الباله عزم على رباره بلاد الهبد لكن الاقدار وجهبه بحو العاهره ففلسطين فالسام م النفل الى أسيبا الصغرى ومن هباك ركب البحر الاسبود مبوحها بعو بلاد القرم التي كان بها السلطان محمد أوزبك حان المغولي الدى اسلم مع دومه واستقبل ابن بطوطة استقمالا حارا وأناح له القرصة ليسقل في أقلتم الاستنس الروسي وتكتب عبه الكسر ولبزور الفسطيطيسة , ومنها ولم الي حراسان عن طريق حوارزم ليروز بحرى ويلع وعراه وطمس ومسهسه رئيسانور يم احتار حسال الهيدكوس مموحها الى كابل حمى دحل بلاد الهمد روصل الى دلهى حبب قريه البه سلطانها محمد طلعق وأرسله فيما ارسل الى للاد الصين - سبه 1242 م ، وبعد أن زار عده الحهاب السروبة فقل راجعا الي

اللاده بعد ان حج حجمه السابعة سبب 1348 م وزار بلاد الإبدلس كما بحر في بلاد المنحر عبر الصحراء وخلاصه الحديث ان رحلات ابن بطوطه يستعن الاعجاب والتقدير حيث صور فيها العالم الاستلامي احسين بصوييسر كما المدر معلومات كبيره عن التلدان الباييب الواقعة فيما وزاء بلاد الإسلام كسمار حيال الفهلايا و

### 1 - الجفرافية في عصر الانحطاط:

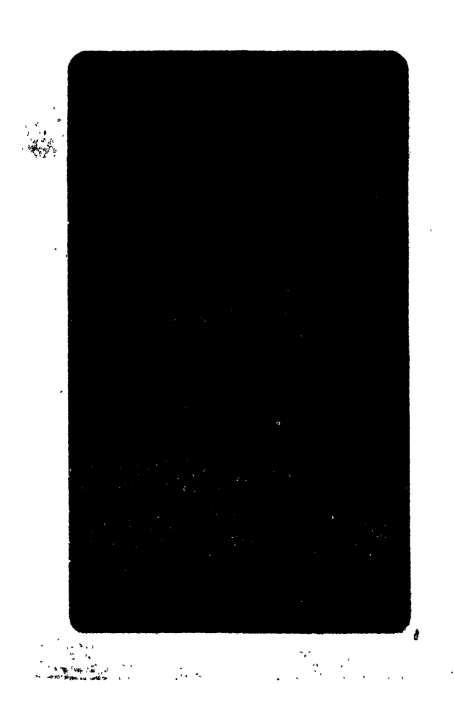
ونعد كتاب أبن نطوطية ومقدمات عبد الرحمين بن حليدون ( 733 هـ ي 1332 م ، 809 هـ ـ 1406 م ) أحــد مصمماح علم الجعرافمة عبد المستلمين يستر احر الانصفاء أد أن هذا العصر بعس من النموا عناور الانخطاط والانعلال في حميع أنحا العالم الاسلامي تفايله عيم المنافسية والمهوض للعالم المسيحي آ الاورودي و الطل الاوروبيون اكس مر الات فرون من الزمع ودلك قيما سعا القرن 10 ر 13 يتهلينون من معتارف المسلمين واما المسلمون في هذه ألمس فقد القسيموا إلى أحراب ومنتع مما سهر على العدو أحدهم احدا شديدا . حسب سقطت مدن كبيره على سنواحل ليب وفلسطين في بدي الصلسيين فيما س

الم بين 11 و 13 ميلادي وأرض فارس يه له المعول في الفرن 13 م ء وعرباطة . عرى احر معفل من معافل المسلميين يالإندلس سنة 1492 م. المواقفة لنسبية التي حرح فيها كلوميس مر بشيوسة والسياف أمريكا ويعد أن سقطب مدينة التسطيطينية في بد العنمانيين ــه 857 هـ \_ 1453 م أحذوا يوسعون عودعم على حساب الدويلات الاسلامية من أخهاب الحبويبة وعلى حسباب دول ، رورا الشرفية من الجهاب الشيماليسة والسمالية الشرفية وما عو أفل مس ٠٠٠ حتى وربت الدولة العيمانية بلدان حديدره الاستلامية لكن وبا للاسب ال عدا الارب لم يكن مصحوبا ينطوين حمد احفرافيه وكان الحصارة الاسلامية مد تنعب مرحله من الشمحوحة لم تكن من السبهل اعاده سيانها واردهارها ٠ اد بعد سفوط الاندلس ومن فملها بعداد ثم استبلاء الاتواك على الحكم بسدات مجهودات المسلمين في مبدان النحبت على أو يزول لكن ما وصبل اليه المسلمون حلال سيمه فرون على الاقل لم يندثر بل هاجر من المسلمين الي عبرهم لنظهر في سكن بوب احر في أدرونا . وهذه سنة الحصارة مند الارل التي هي عبارة عن أوب لسحب حبوطه الانسانية وهوالوب وأحد ولكن استنجد وأهاد التصييله من أستان لأحراء فالنويان وربوا هدا النوب

في عيد الاسكندر المقدوني بالحصوص س ألاد الهيد والفلال الحصيب ومصر والمستسون وراوه من اليونانيين والهبود را ۱۱دوا . هادیه حتی سمیت شی میسیم مقوما لله الدسنة والدينونة ونقول في فدا السيان أحوان الصيفاء أأده مستي انتظمت الفلسفة النوناسة والشريعية العربية فقد حصل الكمسال ، بم ان الازرونيس وربوا عدا التوسيس المستلمين واسترادرا فيه ، والدعوا في تعصيله الى أن أصليح وكأنه ملك لهم و والعجيب ال كل من أويل عمة عدا اليوب بدا وكانه لم نكن هممه • ولعن ما زاد الطبن مه المسيلاء الاوروسين لا على المولفات الاسلامية التي تجدعا الار مقسمة س المكساب الاوروامة أو موزعسة سبي المستحمين ولكن على بلاد الاستلام وأدلال معولها الى درجة أن كادب الصلة بمعظم س الحاصر والماضي ، وعمل الرحيسان الاوروبي على بوحيه المسلم بحو بسمان سحصيته أو ماصية وحتى صيار المسلم سدو لسه و كانه لسم لك شيئا أو كانها اضغاث احلام •

فالله درجود الصنواب وان تعلما على المسرحاح محددا الملك وما دلك حلى الله تعزير . في هذا الفرن 15 هجري الدي فيه لذات تطهر علامات النهوفين المعالم الاسلامي عد المحرد من سسير الاستعمار الاورولي ودن الاستعمار الاورولي ودن الاستعمار الاورولي

## صدر أخدرا:



## أربعة عشر قرنا مافلتصن تاریخ الإسلام فیت إفریقیا والتطورات الجدیدی

د، عبدالقاد رزیادیة احاد البارجالا دین المدست حاملة ۱۸ براز



تمهيب

ومن الحقائق الثابتة كذلك ان الاسلام لم يصل الى افريقيا بحد السيف كما ان نظام العبودية لم تكن اسبابه اسلامية في يوم من الابام ، وقد عاشت افريقسا مع الاسلام ، فتفتحت على ثقاهة عالمة وارتبطت بعالم كان منطورا الى فتسرة قريدة حدا ، ثم حاءت فترة الاستعمار الاورودي المباشر في الفارة الافريفية ، فتمحضت عن تطورات حديدة ، في التي يحت أن تكور موضوع اهتماسا هيا ،

لا يوحد بلد اهريقى بحلو من المسلمين البسوم ، وتتراوع نسبتهام باختسالات البلدان هي كامل القارد بين ذ/ الى ١٥٠/ وللاسلام في اهريقيا تاريخ طويل يعتد على اربعة عشر قرنا كاملة ، وقد ساهمت الثقافة الاسلامية في نقل شعوب القارة من العزلة والوثنية الى الامتسزاج في

من الحقائق الثابتة ان الاسلام قسد وصل الى افريقيا جنوب الصحراء منذ القرن الثامن الميلادى وانتشسر منذ ذلك الحين بسرعة هائلة ، ويعزو المؤرخون اسباب اقبال الافريقيين على اعتنساق الاسلام منذ البداية الى ما تحتويه تعاليمه من مبادىء العدالة والبساطة والمساواة، وهي التقاليد الاجتماعية ذاتها الستى وهي التقاليد الاجتماعية ذاتها الستى تتلاءم والحباة الطبيعية للفرد الافريقي في العادد ، ويذهبون المضا الى ان الاسلام بالنظر لهذه الوضعية العلميسة قد اصبح دينا افريقيا اساسيا ولا توجد منطقة في افريقيا لم يصلها الاسلام أو لم يكن له تاثير في ثقافتها (1) ،

<sup>(1)</sup> A I Dbl « Islamic Thought and Culture Thier impact on Africa » The Journal of Muslim world league, N° 6, March 1974, pp. 36-39

صف الحضارة العالمية والانخراط في ديانة الترحيد ، كما ساهمت في تاسيس الدول رتخطي المفهوم القبلي الضيدق لدى الشعوب الافريقية ، وهذا قبل ان يعرف الاوروبيون أي شيء عن القدارة وشعوبها ، وبذلك كان للاسلام مجال السبق في ايجاد مبدأ توحيد الدول والشعوب والحكومات في افريقيا وكان المحرك العملي لخلق الوطنية لدي

وليس المهم هنا هو تتبع كل التطورات التاريخية الناصعة للاسلام في افريقيا، لان هذا ليس جديدا ، ولا طارئا ، وانما الجديد هو ما تمخضت عنه الفتسرة الاوروبية منذ نهاية القرن التاسع عشر من القصاء على اللغة العربية وادخال الديانة المسيحيسة ورعايتها وايجساد اتحاهات جديدة في الفكر الافريقي عن طريق خلق طبقة اجتماعية جديدة ذات ايديولوجية تختلف عن ايديولوجيسة الاسلاف ورعايتها · فقد قام كل مــن الانكليز والبرتغاليين والاسسبان والالمان والفرنسيين والبلجيكيين بدور متشابه في هذا الصدد ، وذلك في كل قطعسة احتلوها على أرض افريقيا ، وأن اختلفت طريقة استعمارهم الاان الهدف والنتائج

كانت واحدة واذا كنا لا نستطيع هر دراسة كل منطقة مستعمرة على حصر تبعا للبلد الاوروبي الذي استعمرها الفرنسبور فلنأخذ المناطق التي استعمرها الفرنسبور كمثال فقط ، وهذا يعطينا صحوره عر التطورات الجديدة بصورة عامة وعر الاساليب العلمية التي اتبعت للوصور الى الاهداف المرسسومة لبلوغ تلل التطورات والتمكين لها .

## التأثيرات الجديدة للفرنسيين في مستعمراتهم الافريقية وأساليبها العملية 1) الانسان الجديد :

ان التساؤل عن الاسباب التي أدت الر التطورات الشخصية أو النفسية السريعة في المريقيا الغربية يمكن اعتباره في صميم الموضوع ، ذلك أنه في خسلار أقل من نصف قرن أمكن للفرنسيين أحلار اللغة الفرنسية محل اللغة العربية وأمكر المم كذلك خلق جيل مهما تكن نسبت المائوية ضعيفة فأنه استطاع أن يركسر للاعترار بالفرنسية وللارتباط المصبري بها في كامل المنطقة الناطقة أو المستعملة للفرنسية في المريقيا الغربية والمداربة (المنافرة المناسية أنه في مؤتمسر واذكر بهذه المناسبة أنه في مؤتمسر

(2) A l Marcel Chailley Histoire de l'Afrique Occidentale Française Paris 1968, p. 32-37 عرف عن الاستعمار الفرنسي دائما الاسلوب المباشر في حكم المستعمرات دائما وفي مجال التعليم بصورة خاصة كان هدف الادارة الفرنسية في المستعمرات دائما ساليس ، وبمختلف الاساليس ، كي يتحولوا التي فرنسيين لغة وعقلية وارتباط وهو ما يعرف لذي الفرنسيين سـ (سياسة ) المرح أو الاندماح ، Assimilation ، والمحتلف الاساليس ، والمحتلف الاساليسة ) المرح أو الاندماح ، المحتلف الاسلام المحتلف الاستعمرات المحتلف الاستعمار المحتلف الاستعمار المحتلف الاستعمار المحتلف المحتلف

ويسمير من سنة 1975 في ياوندي عاصمة حمهورية الكاميرون كان هماك حمهور عفير من مثقفي افريقيا وحاصة العرسة و الاستوانية . وكان هناك بحث قدمسه احد الاساتذة العيجربين وموصوعسه الهجرة من المناطق الحاصعة للاستعمار العربسي دحو المناطق الحاصعة لملاستعمار الاسكليري ، ورعم أن الموصوع كان هامنا ركان مديعوما بالموثاسق والاحصائيات المنعة . الا أنه حين التقل الناحث الي الحديث عن الاسباب المتمثلة في طبيعة الاستعمار الفريسي من حيث كوسسه استعمارا مناشرا كان قد صابق الاهالي وحاصة في دوامين المرح Assimilation ودرص الصرابب دأت الشكل المصيير سى القباش الرافضة ، ثار الكثيرون في للبكر هوس واعتبروا مثل هدا التحليل الواقعي قدحا عي الاستعمار الفرنسي السالح الاستعسار الامكليري

ريوهد الآن مي الفريقيا العريدسية بطاهل والمسج بين اللعثس الأبكله بنبة والمفريسيدة أأوسهثم مهدا الموصيوع معطم المثقفس بالتقامه الفرسبية كأن هالما الموصوع يهم بلدانهم بمثل ما يهتم به معص التقفين والساسية الفرنسيين 🦿

رمتم تعيين المتحرحيس الحدد مسس الخاسعات بالايقيا العرببية من مسترف الحادةات الفرنسلة ويتلقون الاشعبال بالفرقيسية منس طبرف المامعيات

(h) الاستاد هار بحريفس - Hugrave من اقدم الاحتصاصيين الباحثين الانكلير في تاريخ المستعمرات الفرنسية في الهربعيا والمورها الاحتمادي والثقافي اويعلب على استنتاحاته التأثر الديدي والنظر كتابه er Cheristic du Concette n general Perce & no 1911

القر للنبية ويسكنوا عنسولاء طلعسبة مستدارة في بنمانهست برسط اسبه والأراميدي الألفاقيين والمستني ولمفاقسية القرانسسة في أفراهيسا ا

Hayeroves . Lange of the little of the الساءورية البييسي محكيت والفراهسيس العربية السابغان مراكوتهم فداء كديوا المنقافة الغرسمه وللدياية المسيحية بدرجة كأهيه (1) - والواقع أن اللغة العرمية كانب لغة افرنسا العرسة والمدارية حثى الدرب العامية الأولى ، ولمعل أون عمل رسسى لايقاعها مهائيا كان هو المرسوم الذي أخشره حاكم أفرنقدا العربية في سنبة أأأأأ والقاصبي بتجربم التجربسير بالعربية في المحاكم مند ذلك التأريع (١):

لقد كان للوجود الفرنسيي في سنواجل أفريقيا العربية تاربح طويل يعود الي القرن السيادس عشر واكن العمل المطم صد وحود العينة واحلال الفرنسسية سجلها أنصأ بدأ مع بداية القري العسرين، ويعود للمنش حوح هاردي المالات العصيل الكبير في أعطاء الطابع الحفيقي لاهداف أنبعة والثقافية القرمسيجة في أغردها الغريبة ، فقد حداء مفتشا للتعليم اسي دلد المستعسرات في طروعا، صيعبسة -مروب بحرب الكولية الأرمى أ ووجد معصد أأخران لا تقبل ستتكسيها وحسوفا الله سنة التقريسية والا المعلمين أنه تسييين بددهم ويعرون من القرسة في حمد لح

Francis west Africa Societisms (1)

183

الظلام حينما يغرض وجود المدرسسة ويعتبر ذلك مسادة اساسية وتعطى بر في قريتهم بالقوة ، كما وجد المستوطنين الفرنسيين "ورجال الشركات وأصحاب فرنسا من ضروب التقدم والرقي (٥) الاعمال ضد تعليم الافريقيين لان ذلك في نظرهم كان مما سيخلسق يقظة في المستقبل قد تؤدى الى الفوضى والضرر بالمصالح التي يجنونها من مستعمراتهم، ولكن هاردى وجد من الحكام العاميان آذانا صاغية فراح يشجع امتداد المارس الفرنسية الى جميع المناطق الاستراتيجية في تلك البلاد الشاسعة واعطى للمعلمين كل المساعدة وراح يختار ذوي الخبرة من بينهم وذوى الجرأة والصبر وقسوة العزيمة ٠٠ واعتبر هاردى أن تعليسم المستعمرات انما هو تعليم النخبة التي ستربط البلاد نهائيا بفرنسا ، وأنه يجب ان يكون عبارة عن فتح اخلاقي وثقافي، ومن ثم فهو لا يخضع لمقاييس التعليسم العام في فرنسا وليس هدفه تكوين علماء ولا حستى ذوى معرفة على الشكسل الكلاسيكي في أوروبا ، وانما هو عبارة عن تعليم في شكل خاص ، فلا تدرس فيه الكيمياء ولا الفيرياء متلا الا بالمهادير المحدودة والعامة جدا في الاطسوار النهائية ، وبدلا عن ذلك بدرس فسه المناخ فى فرنسا واهريقيا الغربية ويعتبر مادة أساسية ، ويدرس هيه البسات دي فرنسا وافريقيا الغربية ويعتبر ذلك مادة أساسية ، ويدرس فيه المحيط والجغرافيا

هذا التعليم الاولوية لكل ما تحتوى علا ویری هاردی آن جمیع الخریجین م الافارقة يجب أن يضمن لهم مجال العد حتى يكونوا القدوة لغيرهم ، وفضلا ، ذلك فقد عين هاردي ولاول مرة ، معلم المريقيين من بين الخريجين ، وفي سر 1910 أرسل عددا من الخريجين الذير . يستعملوا في التعليم الى الدار البيص في المغرب الاقصى حيث هيئت له\_\_ وظائسف

#### 2) المدرسة الفرنسية ـ الاسلاميـ كوسيلة مساعدة:

لقد أخذت المدرسية الفرنسيية م افريقيا الغربية طابعها النهائى مـــ بدايات الحرب العالمية الاولى ، ودا هى وقت كانت هده المدرسة قسد مسرر بتجارب واكتسبت حبرات في سسر العريقيا وخاصة هي الجزائر ، وعسس بدأت المدرسة الفرنسية تأخذ صابعب النهامي في افريقيا العربية كان مي ند البلاد عدد كبير من المدارس العربية لمر تأسست في الماضي وبعضها كال نب شهدرة كبيدرة وقديمسة مثمل مدرسار تمكتو وجنى اللتين بلغتا درجة الجامه-في آيام الاسقيين على الخصوص ، ر-يكن من صالح الفردسيين اغلاذ س الطبيعية في فرنسا وافريقيا الغربيسة المدارس التي انتشرت لهسا فرون م

<sup>(</sup>no Georges Hardy). Une conquête morale, l'enseignement en A.O.F. Paris (A. Colin) 1917

عديد من الجهات ، كما لم يكن من صالحهم پدا ترکها تؤدی دورها کما کانت تعمل الماضي ، وهندا ما دعاهم الي استعمالها لصالحهم ، فقد ركسز المرسيون اهتمامهم على حلب اساء أالوحهاء والعائلات الشهيرة في المنطقة المرتبطوا عن طريقها بالحكم القبرنسي أميد الصغر ، أما التعليم في تلسك بالندارس فقد وصع له برنامج خاص يصف هاردی دواعبه بقوله ( لقد کار هناك اقتناع بأنه يوجد في غرب افريقيا كما هي الجزائر وتونس والمنعرب الاقصى ثقامة اسلامية ودلك يدفعنا الى القيام ببعص التنارلات لهذه الحضارة الستي سنفت وحود حصارتنا ، وأيضا بعية التسهبل لقبون تعليمنا العرنسى فقسد كان علينا أن نشتغل بالابقاء على نوع النعليم الرسمى للاسلام واللغة العربية لحيث لكون والسطة بين المدارس القرآنية والمدارس الفرنسنية ، ويستهدف العمل على نسيان الاولى وقبول الثانية (7)

لقد كانت كل مدرسة عربية ـ فرنسية Medersa او مدرسة Ecole franco araba كما كانت تسمى أيضا ، تؤدى خدمــة لادتشار الفرنسية على حساب اللغــة العربية التى كانت حتى ذلك الوقت لعة العلم والدين معا ، ويتحدث هاردى عن البرنامج الخاص بتلك المدارس فيقول

( ان برمامج هذه المدارس قد تحسون نهائيا فلم تصبح جامعات اسلامية وانما هي بالضبط مدارس فرنسية - عربية ، ياخذ فيها اللسان الفرنسي والعلسوم العرنسية بالناصية اكثر فاكثر وذلسك

على حساب اللعة العربية والعلوم العربية، وعلى سبيل المثان فان تعليم العربية فد تحرر من الطرق العربية الصنيفة وأصبح عبارة عن ترجمات من العربية الى الفرنسية، وبهذا امكن تحوينس الدرس المحصص للعربية الى دروس للفرنسية تم نستطرد هاردى الى القون

وسسن باحيسة احسري فسان العربيسة مسن بحو وبلاغة وعروس وقابون اصبحت لا تستوعب كن الوقت ، بن بستطيع القول دانها اصبحت لا تؤدى اكثر من رموز وذكريات في استعمان الرمن ، وقسد احتلط بها تعليم العربسية والتاريسيخ والفابون والجعرافيا والحساب والعلوم المستعملة ، وبكلمة واحدة فان اللغة العربية لم يصبح لها من ذلك التاريسغ في برنامج المدارس الفرنسية ـ العربية في برنامج المدارس الفرنسية ـ العربية الكثر من الدور والمكانة التي تحتلهسات الاحنبيسة في الشانويسات المرسية ، (الحربيسة في الشانويسات المرسية ، (الحربيسة المرسية ، (الحربية المربية المربية المربية المربية المربية ، (الحربية المربية ال

وبالاصاعة الى هذا فقسد الحسس الفرنسيسة الفرنسيون ببرنامج المدارس الفرنسيسة سالعربية ندريس اللهجات المحلية وذا على حد تعبير هاردى الانه يوجسه احيانا حسط التقساء بين تعليسم لعتنا واللهجات الافريقية اللك ان مهنسسة المترجم تحتاح الى تدريب وطنى اوطلابنا هى العرب الاهريقى تكون لهم مناسبات للترجمة من العربية الى الفرنسية اقسل بكثير المن تلك المناسبات التى يحتاجون عيها للترجمة من اللهجات المحليسة الى الفرنسية الى الفرنسية الى الفرنسية الى الفرنسية الى

<sup>(7)</sup> Hardy, Op. Cité, p. 108

وقد كان لخريجي هذه المدارس دور خاص بهم، فهم مساعدو الادارة الفرنسية ى شئون الأهالي وحاصة الحالات ذات لصبعة التقليدية والعائلية ، رفى هذه لوضعية نجد الفرنسيين يطبقون القاعدة لتى طبقوها فى شمال افريقيا عسلى دريجي المدارس الفرنسية ـ العربية ، قد عبر هاردى بكل وضوح على الدور لخاص لخريجي المدارس الفرنسيسة . العربية كما كانت تستدعيه المسلحة لفرنسية بقوله

« • • • ويما أن مدارسنا تستهسدف لتصاق الطلبة بالتراب ، وتعويد ٨م على لعمل اليدوى أو تحصير قائمين ببعض المصالح التقنية مثل ادارات البريسد الاشغال العامة ، فإن المدارس الفرنسية ـ العربية تكون بصورة عامة مترجميس سميين قصاة أو كتاب ضبط للمحاكم لاهلية ، ورؤساء للجمعيات المليسة لاهلية ، وبعبارة واحدة مساعدين دارتنا وعدالتنا وهذا ما يحعل مسن خضرورة تعويدهم على اللسان الفرنسي راءة وكلاما ، ومن الضرورة كذلك ان كونوا على معرفة حيدة باعراصيسا نحضاریة ۰۰۰ » (۱۵) ۰

وعلى عكس ما فعل الفرنسيون في لجزائر حينما اصطدموا اصطداما

مباشرا مع الطبقة البورجوارية فانهر فى افريقيا الغربية اعتمدوا على عص المتعاونين معهم بين أفراد تلك الطنفة عجعلوا تعليم اولادهم وفق المخطسد القرنسي في المدارس القرنسية ـ العرب: ضمانة وهدفا ، ويشرح هاردى هـــه الحقبقة أكثر فيقول

« بما أنه من المفروض أن المدارس الفرنسية \_ العربية لا توظف طلابه\_ عن طريق الصدفة ولذلك فهي لا تمثلي, الا بالنخبة الاجتماعية ٠٠ وهذا يعس استعمال الطبقات الارستقراطية الحاصره وعلى مختلف المستويات في هذه البلدار الجديدة كضمانات حديدة ٠٠٠ وسـ ناحية اخرى فان المدارس الفرنسسية \_ العربية التلاث في افريقيا العربي انما هي في الواقسع وقبل كلز شيء الا مدارس لابناء وبسات الوجهاء ١٠ ١ ٠ مدرسة تمبكتو التي هي أكثر شبه.... بمدرسة الجرائر قد أقيمت في منطف حصارية اسلامية قديمة وهي بالتالي نستقبل أبناء الامراء والعلماء المسهورين في حوض النيدر (١١) ١ أما مدرسسة بوتليميت (١2) التي وصعت الى حد -تحت الرئاسة الشرفية للشيح سيديا (;... فهى تجمع أحفاد العائلات الكببـــر-للترارزة والبراكنة والعصابة الذين كار

<sup>(10)</sup> Hardy Loc cite p 111

• تقع تمبكتو في الشمان الشرقي من مالي الحالية المناب المنا

<sup>(</sup>I2) في الجنوب الموريطاني ·

<sup>(13)</sup> الشيخ سيدنا ، كان من المتعاونين مع الادارة الفرنسية ، لمريد من التفاصيل يله ، انظر بصورة خاصة :

Charles Itewart, The Role of Skavkh Sidiyva and the gadiriyya in soutern Mauritar PHD thesis 1970. Massigon « Bibliothèque d'un marabout, le cheik Sidia » Revue Africai

آباوهم هد لعنوا ادوارا مهمة في محتلف مراحل الاحتلال الفردسيي مراحل وتعتبر مدرسة سيال لويس اكثر اهمية وهي مدرسة سيال لويس اكثر اهمية وهي تعتبلي بشروط مماثلة ، وتقبل طلابها من والموليون والموليون والموليون والمعلال والسريس والمابديين والدمبارا (١٩٠) ، وهداك والسيراكوليين والدمبارا (١٩٠) ، وهداك أساحية ، كما تاوى هدد المدرسية على الامامة الملكان وصاى السابق الدين بعد أن امصوا بعض الاشهر عي البين بعد أن امصوا بعض الاشهر عي ألينية الجرام قدر الحاكم العام لافريدين الاستوانية الهريسية أن يعهد بهسم الاشتاد الديناء الديناء الفريسية أن يعهد بهسم الاشتاد المابية الهريسية أن يعهد بهسم الرادا ::) وبنتهى هاردى الى النتيجة الديانية

ال هدد المدارس التلات معالد ال تحولت وهو اهداف محددة الافريقيات العربية العربية العربية المدارس الاحرى تكافى وهي الى حادت المدارس الاحرى تكافى لال مهيء المدريسيا رعابيا محددييسير وسطيعين ) (In) .

#### التاريــــخ

هي سنة 1912 مارح نائب لاليه ١٩١٤ ما دى الحدمية الوطنية الفرنسية السيد الحدمية المسجلة الحسولسات

الاستعمارية Arriber obrades عاسلا ( ان هناك ماده أريد أن أرى احتفاءها دون تأسف الا وهي مادة التاريح ويكفى أر تعوض أثناء درس الفرنسية ببعض الفراءات لتعطى لطلاب ( المستعمرات ) فكرد على فود دلاديا ، (١٦) ١ وقد طبور الفريسينور هده البطرية هي الدراسية المحصيصية لمدارستهم في أفريقيا العربية بكار دفة المكانب مكرد ماردي تقتسي مدرمس النارية وهق الاهتداف التشي تبزر الوحوب والاحتلان الفريسي للمنطقة من وتودي الى اقتداء الطلاب موحسوب بقائه ، واتحسيم هده الفكرة بقلللرر هاردي التعلم الفرنسين يحب أن موجيته في تسم سحلله خطوط متشابكة للحسسم المدقة الذي عداره 71 مم ، وقلك هسسو التاريب ، عال أحسيف الى هذا حسيسي التسابق والاحتراء في تقديم الماده فسان الله مديداسيا كل الشاسب منه عولسية الاهااء الغابلة للحوارق ، وعلى حسيد تعدره رفال بدريس التاريحق المستعشرات یحب آن بیعد عن آی تأثیر کان قد عرفه میشلی Michelei (۱۵)

لقد كانت الادارة العربسية مى حاحة الى دراسة الاهالى بفسيا واجتماعيسا حتى تتمكر سي حكمهم ، وقد كان لرؤساء

<sup>(</sup>١١) اسماء للقباس الكبيره والهامة في عرب افريقيا ٠

<sup>(17)</sup> Hardy, op ene p. 112

<sup>(6)</sup> Hardy, op ette pp. 112-115

<sup>3.</sup> Arraies coloniales 1912, p. 37

<sup>(8:)</sup> هو أحد أصدات النظريات القلسفية المنتهورين. كرائد للمدرسة القرنسيسة الحديثة في كتابسة التاريم ·

الاقسام العسكرية منذ البداية مساعدون militaires منذ البداية مساعدون لجمع المعلومات الشفاهية حول القبائل المختلفة ، واعتبروا ذلك هو التاريخ الذي بجب أن يعرفه الناس ويتدارسوه ، وكان من اشهر الكتاب الفرنسيين الرواد وفق هذا الاسلوب مارتى : Maurice Delafosse دولافوس Maurice Delafosse

ففى حين كان الاول جماعا للمعلومات الشفاهية ومتحريا الاغراض الاداريسة والسياسية للاحتلال الفرنسى فيمسا يكتبه كان الثاني حاكما لاعالى السنغان والنيجر ثم انتصب استاذا (حجة ) في تاريخ افريقيا الغربية بباريس ٠٠ ووفق طريقهما اصبح هناك تاريسخ لقبائسس المنطقة الفرنسية بافريقيسا الغربيسسة والاستوائية من نوع خاص تهمل لهيه الوثائق المكتوبة بالعربية وقد يشسسار لبعضها احيانا بشكل مقتضب وتعتمد المصادر الشفاهية اعتمادا كليا (19) ولا يزال لهذه المدرسة اثرها القسوى في فرنسا حيث يتصدرها في تدريس طلاب افريقيا الغربية الآن أو الاشراف عبسلى رسائلهم امثال Hubert des Pamps

هيردى شامب Eves Personnes وايفى بيرسون فى جامعة باريس ، وتضع هذه المدرسة كاساس الطريقة الإثنولوجية نصب اعينها فيصبح تاريخ المنطقة

عبارة عن حركة مطردة للقبائر و تنقلاتها التاريخية بين الشمال والحور وتفسرها علاقاتها بالعرب أنها كار لا تتجاوز في نوعيتها العلاقة الاستعلار التحاربة في أبشع صورها وحاصة ندر الرقيق والذهب ا

وكانت الادارة الفرنسية منذ البدار قد قطعت الصلات الانسانية بين الريد الغربية وشمالها • وكونت وحدات حــ المهارة ( أو الجمال السريعة) لمراتد الحدود وانهاء حركة القوافل القديد وبذلك حرمت كل تنقل عن طريق التوامر ويقيت هذه الوصعية قائمة حتى استدلا كل من شمال افريقيا وغربها ، واتب هذه الحفبة الطويلة التي استمرت حوالم نصف قرن تمكن الفرنسييون مــ التشجيع على ظهور تقاليد سودانية حاص لمى مجال الديانة ، وذلك بالتدخل الباش والتمكين لنظام المريدين في الطريق التيجانية أن يصبح هو. السائد ، أمـــ العناصر التي عارضت وعلى راسها رحا الطريقة القادرية فقد قضى عليهم بمحتل الاساليب ، ومنها العنف

#### 4) الفرق بين جيلين:

كان القرن التاسع عشر هو عصل الجهاد في افريقيا الغربية (20) وقد خضوعها للاحتلال الفرنسي في اخب

(20) عن حركة الجهاد هذه يراجع بصورة خاصة

<sup>(19)</sup> C.F. Paul Marty Etudes sur l'Islam et les tribus du Soudan, Paris 1918; Maurice Delatosse Les Noirs de l'Afrique, Paris 1921.

HFC Smith «Anglected theme of west African History» Journal of African Society of Nigeria, vol. 2, 1961, p. 184 FF

ونفد انتبه رجان ورعماء حركة الجهاد الى الحطر الفرنسي منذ البداية فعمال احمد الكاي الكنتي ، زعيم تمبكتــر ، على الاستعانة بالانكليز ضد الفرنسيين وذلك حين تيقن بأن الانكليز لم يكونسوا برياون احتلان المنطقة على عكس ما كان يبيته الفرنسيون ، ورفض كن من الحاج عمر وأبنه وخليفته أحمد الاحتسلان الفرنسي أو الانتداب بك الوسائل وللا مدا الفريسيون في المتمايينات من دلك الهرن تنقبد مخططهم التوسعى باتحاد لحنوب والشرق انطلاقا من معقلهم العديم في سنان لويس كان من اشهار من المربوهم الشيخ ساموري في عينيا لكن تصميم وصراوة ، وانشاء دولسة مستقلة تشبه الدولة التي كان قد اسسها

الامير عند القادر الحرابري لملاءمسة طروف الحرب صد العراة الفرنسيين . ولكن كانت الطروف ملائمة لمفريسيين اكتر فتمكنوا من احتلان كامن افريقيا العربية مع بداية القرل العشرين بفسود المسلاح (21) ، وقد رهض السكال التجبيد الاحباري رفضا مطلقا في البداية حييما الدرسيون تطبيقه مي امريقيا العربية على عرار ما فعن احوابهم في شيميان المريعيسة وذلك اعتمادا على المسدا الاسلامي لديهم من الله لا يحور التحنيد فى حبوس غير اسلامية والقتال والموت للدفاح عن الفرنسيين المحتلين وكاسب المحكوسية الفريسيية أبداك مند فررت ودريد تجبيد أبناء المستعمرات استعدادا الحرب العالمية الأولى ، فوحدت صعوبة كبيره وتهربا من فنا الاهسالي ، فاستاخرت العديد من المتعاونين معهسا لاصدار الفتاوى بجوار الموت الى حانب الدولة الحاكمة وقد خرجت فرنسا من الحرب العالمية الاولمي منتصرة ثم دحلت الحرب العالمية الثانيسة فاعطت وعودا بتصليح أوصاع السكان مي المستعمرات بعد الحرب وكانت النحبة المثقفة بالمفرنسية قد تكونت فلما حاءت الانتخابات التمثيلية للجمعية الوطاية الفراسيسة حسساص الاهالى تلب الانتجابات دون استعبداد وتحت المراقبة الادارية الصارمة للفرنسيين وكادب له طموحات واسعة بحكم ارصيته البناهية على الخط الفرسبي ، ولكسب كانت لا دران تذف أسامه حواجر الرعوبة وعدم المساواه بالغريسيين السياب النين

<sup>(</sup>A) Jean Sorer Canal Afrique Noire Paris, 1936, pp. 123-87

كانوا يطالبون اما بالحكم الذا الاستقلال ، وفي غير ذلك فقد الواقعية هي أبرر سمة ارتبط بها : نواب الغرب الافريقي في الجمعية ا الفرنسية (23) • فحينما لوحظ الامتعاض من طرف النواب الفرد من مطالبة عناس فرحات بالحد المحلية صبس الاتحاد الفرنسي في انبرى Apula ليحاطب النواب الد فائلا ( بالتاكيد فان بعض رسلا طالب بالاستقلان في اطبار الاته المفردسيي للبلدان التي يمنلونها هذا لا يتعلرص مع المبادىء الدر قد فبلتموها ابتم أنفسكم وأكدتمو أحيال كتيره ) (24) • وحيدما ند المستروع الاون للدستور مي، المتخبين الفرنسيين لانه كال يتما بعص مبادىء للمستاواة بالرعا المستعمرات فان ياسين ديالو , يمنل عينيا ) انه هبما يحتص بالاه فان الدستور المقترح قد ادى رقص الرضى الكامل ) (25) .

حينما أعلنت نتائج الانتخاب، افريقيا الغربية بعد نهاية الحرب ا النانية لم يعر بها غير بعض المتة

أخذ ثقافتهم وأراد الاندماج والمسساواة بهم وعجز عن بلوغ هذه الاهداف ، ولذلك كانت مطالب المثلين الافريقييـــن في الجمعية الوطنية الفرنسية التى تكونت بعد الحرب لا تتجاوز المطالبة بادخسان يعض الاصلاحات وعلى رأسها الغاء قوانين السخرة والغاء قانون الاهسالي ( اندىجىنا )

لقد نادی فرحات عباس ( ممش حرب البيان الجرائري المعتدن في الجمعيــة التأسيسية الفرنسية ) بقيام دولة حرائرية وبرلمان جزانری ، وفان میقان أبیستی Migan Apithy الذي كان ممثل منطقة الداهوس ـ طوغو (ان عنايتنا ليست الجلوس على صفاف السين ولان نقحم انفسنا فيما هو أساسا قضايا الوطس الام ولكن لتنظيم قضايا بلدانيا عسلى ضعاف الكونغو والنيجير ) ، ته آراد التأكيد على الارتباط يفرنسا فايلا (ان الافريقيين سيستمرون عملى المحادثة مع الشعب العرنسي في القصايا اللتي تهم الجميع ، هذا الجميع الذي نكونه معهم ) (22) • وربما يعتبر ميقان اكثر المثلين من افريقيا الغربية الفرنسية تقاربا مع مطالب بعض الممثلين مسن الشمال الافريقي وزعماء افريقيا الغربية الواقعة نحب الحكم الانكليزي الذيبة في المدارس الفرنسية وكان للاداره

Morgenthau Political partie in Franch Speaking west Africa, Oxford 1964. mortimer, France and the Africans, London, 1969.

<sup>(22)</sup> لمزيد من التفاصيل عن قرارات مؤتمر برازافيل ومطالب المشين الافريسيير الوطنبة الفرنسية بعد نهاية الحرب العالمية التانية ، راجع بصورة خاصة :

<sup>231</sup> Ibid

<sup>24)</sup> A Tayl and Crowder (eds). History of west Africa, v 2, London 1964, 664 FF

<sup>25)</sup> Journal Officiel, débats 2 session, 18 septembre 1946, p. 474 FF.

لله على كل حال ، ومنطقيا كسال تناييد واصح مر لمين عالى ، ولم تكسير سكن لمنانب أن يؤدي دوره في الجمعية وصدة الدردسية على شدي من الاسكان ير اللعة العربسية ولمفد كسار نواب لدرب لادريقي حريضين منذ البدايية للى إعلال الارتباط بفريسا ، وباستثناء مدر عيميا ( ياسين ديالمو ) فقد القسم أار العرب الافريقي حمديعا حسسب الاستراكى الدرس الاستراكى الدرسيي الشيوعى الفرنسي ، وهدا الواقعية حيث كان هسولاء المدور الحدد على داريس في حاجبة للمي الدوجية والجبرة بالمداولات الدرلمانية. وديدوا في الحربيان الشمدوعي والابتدراكي ببولا للابصراط صمسي كالديدا الديابيس ، ولم يكن من هسم يهوال العاب الاهريقي عبر الاهتمستام فادمال الاصلاحيات ولميا وحيدوا في الدنال الفريسي حطرا واصحا تحاه يُقتى هذه المطالب الحرطوا صنص سحموعة المستلوراء المدار المستلبة المستعدرات ، وهذا حتى يحدون كعبرهم، يعص التصامن (26) ، ولقد صعت كتلة للعرب افريقيا الفرنسية اندال النير سيلمين من محموع سنة دواب، أربا التمثير عسيا فان التمثير لم يكر له أبدا علاقة نسبية بالدين ، فعى شنطقة السيدال كال انتجاب سنعسور المسيحي المتدين والسددي لم يعش في المستعان مند 1928 حتى نهاية الحسارات

تمتين المناطق الاستلامية الاحسيري وهبي تمدل خاراس تلتي المسلحة والسكال حدى دلل الوقت المستخم هو الاحداسي مع الوارع الديدي وكان هذا الداهسا حديدا لم تكل لتعرفه العربيية تبلي هدد الصبورة سي سبية ١٢٥١١ لم تالم ولا في السنواب التي يعدها ساشره فين التحديد الاحماري مند سنة 1912، وبتكاثر عدد الطلابة الحريجيسي سنن المبيدا س العربسيا في فترد ما بن اللم بن أحدا الابحاد الحديد طريقة الواصيح السيدي مثلثه بحيه صيبله العيد ولكبوا كانت سددده الأن الدرجة أنها حقاب التحسية القديمة المتديلة في سيبه - القيات والرعماء الرددي بدفاك البهيان والحقيقية أن الادارة الفرنسية كان لها دورها الكنير في التقاء أفراد من الدحسة الددامسة وخلفهم ليالاعموا وهنا الاتحام الحديدة اما المناهمين فقد اكلتهم فدرد الجهاب الاولمي وقصبي على المصارهم وتشتب احفادهم تحب نيسر الفاقعة ، وبسفي المناصرون الذبن أرداد عددهم يقعسن التحهير واعطاء الاولوية مي كل ماحية للقادمين سر مناطق بعيدة كي يواكبوا الركب ويحدموا اهداف الادارة مقابس أبهة الوحاهة والميش الرعيد بسنا في طلها

(26) Mircel Chailley Histoire de l'Afrique Occidentale, Paris 1968, pp. 474 FF

#### 5) التعليم الديني الفرنسي :

لم يكن في افريقيا الغربية كلها عند بداية القرن العشرين مسيحيون افارقة، وهذا باستثناء افراد قلائل من الهحناء الذين توالدوا من جراء المعاشرة الطويلة للفرنسيين مع بعض الاهليات في سان لويس فلما انتهت الحرب العالمية الثانية تكونت البذور الاولى للجاليات المسيحية من الاهالى في عدة مناطق هي .

- I) بالدیة السنفال ( سان لویس،داکار ، کوری ، رونسیکوتیاز ) •
- 2) \_ في الكازا مانس ( السنغـال الجنوبي ) ·
- (3) ـ فى اعالى السنغال والنيجــر
   ( افراد قلائل من قبائل البمبار او الموسى
   فى سيغو بصورة خاصة ) •
- 4) \_ بعض الافراد في باقاس بغينيا ٠
- 5) فى ساحل العاج (على الساحل بصورة خاصة ) •
- 6) ـ في الداهومي ( في الجنوب الغربي من ذلك الاقليم ) •

لقد كانت تلك هي حصيلة سياسية (الرابطين) الاسلامية كما كان بطلا التمسيح في مدة الربعين عاما ، وقيد عليها (29) ، كانت في ضعف متزايب وجدت ثمارها الاولى في المناطق الوثنية من حيث كفاءة رجالها فإن المبشريب وكان الرسميون الفرنسيون منذ البداية وجدوا صعوبة كبيرة في تنصير المسلب يعتبرون ذلك فتحا مبينا (27) والحقيقة ولذلك قلدوا طريقة (لا فجرى) السرائن الفرنسيين في افريقيا كما في غيرها كان قد جربها في الجزائر ، وهي تعند

من مستعمراتهم كانوا يطبقون باستمرا قول غمبتا Gambetta ذلك السيام الفرنسى الشهير: ( ان مناهضة أعداً الكنيسة يجب أن لا تكون مادة للتصدي ذلك أن التبشير كان قد منع في مرسر منذ مدة طويلة ولكن الادارة الفرسي فى المستعمرات كانت تعتمد عليه اعتد كبيسرا ، وكانت مدارس المبشريس م افريقيا الغربية قد سبقت الى الوحي قبل المدارس الحكومية ، ولذلك عقر كانت المدارس التبشيرية واستمرت مي عهود الاحتالال تنفق عليها الادل الفرنسية كما تنفق على مدارسها ، ودر حسب تعبیر هاردی ( لانه یکون من س الصواب عدم الاعتراف بالعمل الفرسم العميق الذي يؤديه المبشرون (28) .

لقد كان المبشرون الكاثوليك هـ، محمدة العمل الفرنسى ، ولكنه سمب المبروتستانت ايضا بالعمل ، وكان نسبة الكاثوليك الى البروتيستانت بر الاهالى المتنصرين هي الغالبة منسالبداية ، وبالرغم من ان مدارس البداية ، وبالرغم من ان مدارس عليها (29) ، كانت في ضعف متزايب من حيث كفاءة رجالها فان المبشريب وجدوا صعوبة كبيرة في تنصير المسلب وجدوا صعوبة كبيرة في تنصير المسلب ولذلك قلدوا طريقة ( لا فجرى ) الى

<sup>(27)</sup> Hardy, op. cit., p. 319.

<sup>(28)</sup> Ibid, p. 320.

<sup>(29)</sup> Les écoles des marabouts.

الافراد سر القعساون مسع تلك الادار، المتصداء على اللغة العردية وتمكنت مى الفراس بصيف حرن سن خليق طبقيات حديده ندوو الى اهداف وتتعلق بمعاهيم الاحدار السابقة ، محدالت عن سعاهم الاحدار السابقة ، رايو عمر كبدر لا سيشر المسؤرح ال لا دلاحده المحبورات الى بدلها المرسيون لا دلاحده المحبورات الى بدلها المرسيون المداه لا بدله لا بدله المداه هذا البحث احاطه ساده لا بدله الدام عمدا اللهى بحن بعمدده المداه الدام الدام المداه الدام الد

لد البتامي واقتناص مناطق المجاعات نعير بعض الافراد من بين السلمين الهروب بهم او عرلهم من المناطسق الدلامية بقدر الامكار حتى لا يعبودوا الدلام (٥٥) ، تم مال المشرون في هذا اتحاد الى الاعمال الاجتماعية سمسا غير مهمتهم للاستقرار والاختسار في المناطق ، وهذه الطريقة هي التي مران يسير عليها المبشرون في افريقيا عرسة ، واعليهم فرنسيون ، حسني قرنسيون ، حسني

نف سنجرت الادارد العربسينة مى أد بسا الدين لحدمه اهدامها واستخدمت الدين لحدمة العربسية واستفادت رائديا أن التى كان تحدين عليها

no de la companya del companya de la companya de la companya del companya de la companya del la companya de la

ا المعامل على طريقة الكاردسال الافتحاد الحم يحبورة حاصة المعاملة المعاملة

### تأملات فلسغيثة فالذكرى الهجرثية



د. أحمد بن نعمان

اذا كان الزمان وليد الحركه ، علاحركه لا قدرك الا في المكان ومن هنا كسان ارتباط الزمان بالمكان • وعرف الناريخ أدى الانسان ، وكتب التاريخ عبر الزمان . وقوم المكان عبر الزمان وقوم الزمان عبر المكان ٠٠٠

وعرف الانسان اللاحق ، ما كان عليه الانسان السابق ، وظل يأمل في توقسان أ الى تحقيق احسن ما بنبغى ان بكون على ضوء افضل ما كان ٠٠٠

فاي الامكنة بعنى وباي الارمنسة وللحياه ٠٠٠ والحياة حركة والحرك نعتني ٢٠

> اما المكان فهو العالم الاستلامي •• والما الرمان فهو الرمان الهجسرى ، أو التاريخ الاسلامي ٠٠٠ والتاريخ ماص وحاضر ومستقبل ، فالمستقبل والحاضر تاريخ بالقــوة ، والماضى تاريـــح بالفعي ٠٠٠ فما هو مستقبل اليوم سيصير حاضرا غدا ، وما هو حاضر أمــس سيصير ماضيا غدا ٠٠٠ فلنقس ما هو قائم على ما هو قادم ، وما ولى وفات على ما هو آت ٠٠٠ فالتاريخ انجساز

والمزمان ارمدة والمكان امكنة، ٠٠٠ في الحياة بالحسياة ومسن الحيساء فعى ، والفعل المنظم تقدم ، والتقدد قوة ، والقوة بفاء ، والبقاء غايت المحلود ووسيلته وقوامه الاعتدال س القون ، والفعن ، والعقل ، والعاطفة والدبيا والاخرة • فالانسان مادة وروح، وفكر وجسد ٠٠٠ وكما انه ليس بالخدر وحده يحيا الانسان فليس \_ أيضا -بالصوم وحده يقوى الجوعان ، ن لان الحياة الانسانية السوية - كم-نعتقد \_ هي عاملان متفاعلان ، متكاملان لدى الفرد في الجماعة ، ولدى الجماعة

على الأسة ، ولدى الامة في المتاريسية . و على المتاريخ في البقاء ، والتاريخ الدى حدث هما ، هو المتاريخ الهجرى كما

وهدا الوسطية ، وهدا الأعد في المدلام هو ميران القود ومدسستاه لأسر ١٠٠ ولمان عدماد في حيداد المداهد، المداهد، في عصرت المداهد، في المداهد في تاريخ المسلمين المراهد. الماهد والماهر المراهد الماهد والماهر الماهد والماهد الماهد والماهد الماهد والماهد الماهد والماهد الماهد والماهد الماهد الماهد والماهد الماهد والماهد الماهد الماهد والماهد الماهد والماهد الماهد الماهد

ومتلما كان الاسلام معتديا في بطرت لاربيان ، فهو وسط له المصالد للسلار الأدبان الحية موقفة بأن المستسادة أأررح والديب والأهرة فسلست هر معان بروجاديته نجاه المادد السني تصعى في الديانة اليهودية بكر وصنوء ارنا الله جهرة ، فهو معندن بمادينسه تحتساه الروحانيسة الستي تصافي لأي الديادة المسيحية بكل وصوح ـ 'يصا ـ هي رامن صريف على حدك الأيسر أعمه حدك الايمي) و ( لا كهنوب في الاستلام) فكن تعدم في الحصارة الاسلامية كان سببه الاعتدال ، وكل تفهفر سنبسه التطرب والمعالات في جانب من حاسي الأنسال ، دون الأحد ٢٠٠ قاما ماده ملا روح - وبالا انصال ، واسا روح وابال بلا مادة وملا عمل ٠٠٠ وكلا الوصعيل عبر سليم ٠٠٠

هالاسلام انتشر في الافق وسيساد قطار العالم، وشيد الحصارات الرافية في المسرق والمغرب والاندلس مفصل

الأعتران وتعسم المنتسول سالسات الأطاريب الذي طراويا مراز بهداها، الاراء الحصباري رالاندال

أن المصاف للعالم الالماسي هي الأسالاسي هي الأراد من الماسية الماسية الماسية والمسلم الماسية والمسلمين الماسية المراد والمسلم الماسية الماسية الري الماسية الم

مطول العرب التي المان الشهد في المساد الدالم المانية المانية المانية والمحتمارات المعتمرية المانية ال

ودكدا محدهد بعسول هي وسيسادي، خصوري الأردامي الدي حدلون استه الدي حدلون استه والمسون الله تاريخيا وحعراها (۱۰۱۰)

وبرحم منا الوصة المرسني العصارة الدي يعيس حدد المسلمون الان ، هي عبد الانخطاط الخصاري الدي الدي الحدد بعض الاختام الخصاء الماهية (١٠) وباعمة بعدن الاختالال الأخفين البايي كال المساسي الاختالال الأخسى الذي كال المرس بالدي الانخطاط الأولى وباخسة البايل الدي الانخطاط الأولى وباخسة البطرف لذي الانتخاص الدي الانتخاص الدياء الد

ويشيد حضارته الراقية مسن خيرات اقطارنا الاسلامية الجامدة الراقدة الا

ولذلك لم يكن جلاء الاحتلال الشرقي، والغربي ، عن الارص الاسلامية ، في بداية نهاية منتصف هذا العمري ١٠٠ الا ىداية مشجعة بنم عن بوادر وعى فوية ٠ مضرورة الاعتدال الذي حقق بعسص المدال في الاستقلال ، وما يرال يتطلب المريد من التعميق في اوساط الاجيال. الحاصرة والقادمة كي يتم التحصيرر الكامن من مخلفات الانحطاط الحضاري المولد للاحتلان الاستدماري . ولا شك ان بوادر التحرر الكامل موحوده بعضل عودة الوعى القعال ، ورجوع الحلحة المعقوده في الاعتدال ، الا ال هذا الوعى الفئوى الدى انتسر في بعص الافطار على يد النوار لم يصب من الباحية الكمية الى العدر الدى من سانه أن بعم كسس الديار الاسلامية ، وكس سعوبهـــا الستصعفة المتافعة ال

وهكذا نجد أن الاحتلال الاجنبى الذى انحسر على حلى الحدول الاسلامية ، لم يخرج بعد من كل العقول الاسلاميسية ونعتد أن احتلال الاراضي أقل تأثيرا وخطورة على مستدبل الشعوب المتحررة من احتلال العقول ...

لان احتلال الارص شيء مجسد في المواقع الملموس ، وخارج عسن ذوات المسلمين المجاهدين المحتلمة ارصهم ، مما يمكنهم من ادراك خطورته المباشرة عليهم ، ولمن أضراره المادية باليسد

والعين . قبل الفكر والذهن ، فيحدر ما الجوع والجهاد الاصغر ، الى القصاء على العدو الاظهر ، ، وغالبا ما يتر المسلمين القصاء عليه في الجولسل الارلى بقصل الارادة القوية . ووحد الصف ، ووصوح الهدف ، ، . ،

اما احتلال العقول الاسلامية (مادن والروحية المغالية) فانه غير ملسوس ولا ينتهى بالصرورة مع تحرير الاراصي في مرحلة الحهاد الاصغاب ، والعدر الاطهر ، و لا لام كما تم متاخرا ، فدر يحرح مان حرح مان حرك م

وقد بدا يحرح بفضى وعي الطرد المنتفقة ، ولكن خروجه من عفر كل المنتصعفة ، المتحلفة الله بسبدرا ١٠٠ لأن احتلال السحاحل واحتلال الفكر يصيب ذوات الاسحاحل المستقلال الفكر يصيب ذوات الاسحاحل المستقلال يقدر حون شعور للمعقلية الاحتلال ، را يحققون عي انفسهم ، بانفسهم ، سلل تكريس للتخلف ما يعجز المحتل المتعليد على تحقيقه فيهم بالطرق الاكراهيات

ويصبح القضاء على هذا الاحدال النوعى الحطبر من اعسر مهام الهدالمجاهده المتقفة لأن الخصم في هدد الرحلة من الجهاد الاكبر ، عد يكود دو الحكم ( الاحمر ، أو الانور ) در ذات الحبن (!!) ولكن الانطلاقة موحرد وقوية ، وكما تحقق الاستقلل الاور

يقصي الوعي الاسلامي الذي عم ربوع المسلمين ، وانار بعض عقون الغافلين، ه مان الطريق امام اللاحقين الصادقين ٠٠٠ كدلد سيكون الوعي الاسلامي مفتساح التحسير للاذهبان بعد الابسدان والاومثال ٢٠٠ وعلى صنوء ما تم س تحرر للمسلمين في هذا القرن ، يحسق أً منا المسلميس والهر للمسلميس سا ماء ديهم مؤمنون محاهدون بالبسيد , يظم ، واللسان ، في ميدان الصراع سي الأديال ، والعقائد السساويسية ي الحادية ) والارصية (المحلوفية) س حن التحرر والتحصير ومن أحن المند الاسيلاسي المعارية المساواة والاعتدال ين عالم العبب وعالم الشهاده ، وعالم النادد والابتاء والريادد وعالسم سها د والتحلق والعباده ٠٠٠

رلا بسيعد أن تتحفق ببوءد ( بردارد سو ) في أن بعم الدين الاستلامي أقطار أنعالم الاحرى ، الصبعبيري منهبيا رالكري (١٠) وتدون دولته في القرون الفادسة أن لم بكن دلك في نهاية هذا الفيليان ٠٠٠

ربعدقد آن الاسلام سيبدا في الصرب ، الارض عمقا ، بعد آن صرب أفقا ، والعمل والانسق بعدان حسسروريان مكاملان لدناء الاسلام فويا في أمسان، وصالحا لكن رمان وسكان ، كما نص القران ، ولعن ما بسهده الان من اعتناق بلعاني وحماعي للاسلام في أورونا والنابان ، ومن انتشار أففي في أمريلا

وافريقيا ومن تعمق في الثورة الحرائرية السابقة الرائدة ، وثورات الافعار ، والباكستان ، وفلسطين ، والصحراء ، والفائدة الصاعدة الصاعدة الصاعدة ، واحرها عملاقة الشعب الامام الفاعدة ، الماردة ، دات الانعاد الدُورية العالمية والاتار الانحادية د.د الذهنية التواكلية، الداعية للمحافظة ، على المصالسيح الاميريالية ، والانظمسة الرجعيسة الإنطاعية ، .

فتلك الدورات الاسلاسية السودخية هي المفتاح لكر فصيدة وهي الاساس في المعاس الدراس والموضيح لكر الداس والموضيح لكر الدراس والماسيت بطبير العاديث عبلي يعض المسلسيين هن العرب العادليسين الحابعين الحاليين على المحابعين الحالية واللعب الحابين على المحرب والكاب واللعب (١١)

ولاما وحد الاعتدال بين الدبيسا والاحرد في الرمار ، وحد الاعتدان بي العقل والعاطفة في المكان عسلي مستوى الكات ، الاستان ، فالعفسل والمنطق له دوره الفعال كما أن للعاطفة ( والانمان بالعيب ) دورها ، انصعب العقيدة ، عن المنال بالطبق فيهسا الصاء الطاء ، أو حموح العقن ، مع بدن الإحوان ...

هادا كان الحالق المصنور قد ميسور الانسان بقدرات عقليه ، ومدعل حقله اهلا لحمل الامانة فذلك لانه قد خصنه د كليف دي دستوى دلك التشريف ٠٠٠

ويثبيد حصارته الراقية مسن حيرات اقطارنا الاسلامية الحامدة الراقدة

ولذلك لم يكن جلاء الاحتلان السرقي، والغربي ، عن الارض الاسلامية ، في بداية نهاية منتصف هذا القسرى ٠٠ الا بداية ستنجعة ندم عن بوادر وعى قوية ٠ بضرورة الاعتدان الذي حفق بعسس المنال في الاستقلال ، وما يرال يتطلب المريد من التعميق في أوساط الأجيال، الحاصرة والقادمة كي بتم التحصيري الكامل من مخلفات الانحطاط الحضاري المولد للاحتلال الاستدماري • ولا شك ال بوادر التحرر الكامل موجوده بعضل عودة الوعى الفعال ، ورجوع الجلقة المفقوده في الاعتدال ، الآان هذا الوعي الفنوى الدى انتسر هي بعض الافطسار على يد النوار لم يصل من الناحية الكمية الديار الاسلامية ، وكس شعودهـــا الستضيعفة المتافعة اا

وهكذا نجد أن الاحتلال الاجنبي الذي انحسر على جل الحقول الاسلامية للم يخرج بعد من كل العقول الاسلاميلية ونعتد الله احتلال الاراصلي اقل تاتيرا وخطورة على سلتذبل الشعول المتحررة من احتلال العقول ...

لان احتلال الارص شيء محسد في الواقع الملموس ، وحارج عسس ذوات المسلمين المجاهدين المحتلسة ارضهم ، مما يمكنهم من ادراك خطورته المباشرة عليهم ، ولمس اصراره المادية باليسد

والعين ، فبن الفكر والذهن ، فيحفرين الجوع والحهاد الاصغر ، الى القصاعلى على العدو الاظهر ، ، وغالبا ما بشر للمسلمين القصاء عليه في الجولسر الاراده القوية ، ووحد الصف ، ووصوح الهدف ، ،

اسا احتلال العقول الاسلامية (سامسه رالروحية المغالية) فانه غير ملسوس ولا يدتهي بالصرورة مع تحرير الاراصي في سرحلة الحهاد الاصغلل ، والعلم الاظهر ، لانه كما تم متآخرا ، فللم يحرج لل حرج للمن كل العلقور لا مناحسرا ، ال

ويصبح القضاء على هدا الاحدار النوعى الحطير من اعسر مهام العد المحاهدة المثقفة لأن الحصيم في هدا الرحلة من الجهاد الاكبر ، قد يكور هو الحكم ( الاحمر ، أو الانور ) در ذات الحين (!!) ولكن الانطلاقة موحود وقوية ، وكما تحقق الاستقلل الاور

عصب الموعي الاسلامي الذي عم ربوع د الماين ، وإذار بعض عقول الغافلين، دار الطريق امام اللاحقين الصادقين ٠٠ كالما سيكون الوعي الاسلامي مفتاح تحسرر للاذهسان بعد الابسدان ر نارصان ۲۰۰ وعلی صنوء ما تم س حدرر للمسلمين في هذا القرن ، يحسق ... و لتعامل مستقس زاهر للمسلميس يا داء ديهم مؤمنون محاهدون باليسد الملم . واللسان . في ميدان الصراع من الادبال ، والعقائد السماويدية المالندة ، والارصية ( المحلوقية ) من ح التحرر والتحصير ، ومن أحل المبدأ المي الفعال في المساواة والاعتدال س عالم العيب وعالم الشهاده . وعالم ماده والانتاج ، والمريادة ، وعالمسم اسهاره والتخلق والعباده سنا

ولا دستنعد ان دتجفق دبوءه ( درنارد سو ، في ان عم الدين الاسلامي اقطار انعالم الاحرى ، الصعبري منهاا والكبرى ('') وتدول دولته في القرون الفادمة الله لم يكن ذلك في نهايه هذا الفادس ...

ومعدقد ال الاسلام سيبدا في الصرب المقا ، الارض عمقا ، بعد ان ضرب المقا ، والعمق والاقسق بعدان صبروريان المكاملان لبداء الاسلام قويا في اميان، وصالحا لكي رمان ومكان ، كما بص القرال ولعن ما بشهده الآن من اعتناق تلقالي وحماعي للاسلام في أوروبا واليامان ، ومن انتشار أفقي في أمريد

وافريقيا، ومن نعس في الشرب الحراسية السابقة الرائدة ، وتورات الامعال ، والبياكستان ، وهلسطيل ، والسحراء ، والفليين الملاحقة الصاعدة السائدة المام لذاعدة الماردة ، ذات الابعاد التربية العالمة والآتار الايحادية ، صد الدهندة التراكلية الداعية للمحافظة ، على المصالحية الامبريالية ، والانطماء الرحعياة الانطاعية ، والانطماعية . .

هن الموتاح لكر قصية ، وهن الاساس هي الموتاح لكر قصية ، وهن الاساس في الدياس لكن الالاس ، والموضيح لكر النياس ، وإذا عرف السيب بطلب المستحد ، وإرداد العصب عبلي بعض المستصبين ، من العرب العاقليين ، الحائمين ، الصادرين على الحرب ، والكاب واللعب (۱۱)

ركسا وجب الاعتدال دين الدبيسا والاحرد، هي الرمان، وحب الاعتدان حيل العدن والعاطفة في المكان عيلي مستوى الكاتم، الاستان، فالعفيل والمنطق له دورد الفعال كما أن للعاطفة (والادمان بالعدب) دورها لتصعب العقيدة، عن المنال بالطبعل فيها إرضاء المطرح أو حمرت العقر، سع تدن الاحوان ...

هاذا كان الحالق المصور قد ميسور الادسيان بقدرات عقلية ، ومعلق جعله اهلا لحمن الاسانة عدلت لانه قد حصنه باكاند في مستوى دلك التشريف ...

والتكايف هو الامر بفعل الشيء والنهي عن اتيان آخر لسبب يعلم الله سره ، ولا نعلم تحن الا ظاهره ٠٠٠ غير ال الانسال لما كان يتمتع بهذا الذكاء الذي حقق له انتصارا معتبرا هي عالم المادة والحس قد ظل متفائلا وطموحا الي استكناه كل شيء محاولا اختراق حجب هذه المادة المنفاذ الي اسرار العالم الغيبي معتمدا في ذلك على الدق والمنطق محكما اياه في كل الامور حتى اننسا لنلاحظ في حياتنا اليومية أن أي شخص لنلاحظ في حياتنا اليومية أن أي شخص احتياري حكم عفله ولا يقبله حرا التياري حكم عفله ولا يقبله حرا الابعد افنياع بفائدته العاحلسة ، او الأحلة ٠٠٠

ولا شك ان تحكيم المنطق في الشؤون الدنيوية أمر في غاية الحكمة · الا آن نفس المنطق وحدد لا يكفى في الاماور العقائدية الايمانية ، بن لابد في هذه الاخيرة من وجدان متدفق وعاطفة قوية تكون لها الكلمة الاخيرة عندما يفقد العقل صوابه ، أو توازنه في عالملم

وهذا نقف عند موقف العقــل مـن التكاليف السماويــة ذلـك أنه كثيـرا ما يحاول بعضنا ادراك السر أو الغاية من تحريم هذا الشيء او وجوب ذلك ٠٠٠

ومن ذلك أن يحاول البعض ـ مثلا ـ معرفة السر من وجوب الصلاة والصيام والركاة والحج ٠٠٠ وتحريم الخمسر والزنا والربا والميسر ٠٠٠

فان من يريد أن يمنطق هذه التكائير أ ويحصر فاندتها المادية ، أو المعبويا يكون قد جانب الصواب ادّا ادعى لا الم بكل مقاصدها ، لان المحاولا المنطقية في ذاتها ، وأن كان دادعها مشروعا الا أن لها عواقب حطير بالنسبة للكتير من العقول المحسدر الافق ، حيث يرتد المنطق الى نحر المتمدم وساسوق فيما يلى أمثلة لكن ذا\_\_\_

فعندما نحاول أن نمنسطق وحور الصلاة على المسلم ، فنحصر فالدته العلمية ، في الطهارة والرياضة، كدر البعض بأن الصلاة طهارة للابدال بحد اغتسال المسلم ، خمس مرات في اليوم وبالطهارة والنظافة ينجو الجسم سر الامراض الكثيسرة التي تكسون تلالوساخ ، سببها المباشر ...

أو ان يقال - بحق - انها رياصت للنفس ، والبدن ، فتروض الدهس وتنشط البدن ، وتقوى نشاط السدور. الدموية ٠٠٠ فاذا حصرنا الغاية سر الصلاة في هذه الفوائد العريصة ، فأر المنطق سيعود علينا قائلا :

ما دام المقصود من الصلاه مر النظافة والرياضة البدنية من فلسر الرياضيين الذين يتدربون منات المراف في اليوم ، وممارسي اليوجا الذيار يركزون أذهانهم بعض الساعات مم اليوم وعمال الحمامات ( التركية الذين يغتسلون عشرات المسرات م

الدرم، هؤلاء - اذن - يسقط عنهم تكليف الصلاة لانهم يقومون باعمال تفلوق المالية لانهم يفومون باعمال المسلق المواظب اللذي يصلي حمس مرات هي اليوم ٠٠٠

ههدا حسواب حتمى او استنتساح صرورى ، ينجم عن تحديدنا لغايسة النصلاد بهدد الكيفية ، والحقيقة ان العاية الاساسية من وحنوب الصلاد وان كاند من اغراصها ما ذكر « اعلى واعمق مما يمكن للعقن الانسادى ان درك ال يتبهة ، بدافسع الطمسوح او العسرور ...

ما الحديام فلا بقل حظا عن الصلاذ، مى فلسفة الوجوب وحصسر العايسة وكنبرا سا ذراد يقلسف من طرف بعص المجهندس بامه ابتلاء من الله للاغنيساء ليتساورا مع الفقراء في الاحساس بالم الجوع فترق قلوبهم ، ويعطفون على الفقراء والمساكين ، فيتصدقون عليهم ، وبالتالى تتحقق بعض المساواة ويسعد الحديع ، لان سعادة الفرد لا تكتمل الا بسعادة المجتمع ، الذي يعيش فيه . . .

وهنا ايضا يرتد الينا منطفا هيقول تقويدى وتفتح شهيتى الملك ، وتدفئدى ادا كان الهدف الاستساسى من وحوب هى الدرد ، ولا سك أن هذا منطق سليم الصيام هو استعطاف الاغنياء عسلى ، ومؤكد لقوله تدارك وتعالى ، فيهما اتم العقراء فمن الطبيعى ـ اذن ـ للفقراء كبير ومنافع للناس ، واثمهما اكبر من الا يصوموا لانهم طوال السنة يشعرون تفعهما ، واحسن حواب للكف عن هنذا بالحدى ويسبحون فني بحر من الحرمان ، المنطق هو هذه الادة ، التي ترى المنعة يهون أمامه الامساك عن الطعام في آيام في الحمر وتقر بوجودها ثم تدعو للكب معدودات ، أي بمعنى أن الفقسراء عنها ، باعتبار أن هيها أثما ، والاتسم معدودات ، أي بمعنى أن الفقسراء عنها ، باعتبار أن هيها أثما ، والاتسم تمسيم الحكمة من وجوب الصيام ، شيء معبوى بالدرجة الاولى ، وليس

لانهم هـم هـحـل العطف وسحـور الصوم (۱۱) ، كما قد ياتي متعلمو احر ويقول لما فهل من الحتمى الايكول في المحتمع المسلم فقراء وعداء المدس من المعكل آل يصل المحتمة المسلم الي درجة من المتقدم يدنفي دعيا وحود . من بستحق الصدقة ، والعظف مد ، المو ملاحظ في المحتمـعاب الاورريد...

وان كال هدا هو شال منطق التكالبف فالمنال نفسه ينسحب على النواهي . والمحرمات فتحريم الحمر نحده يسطق لذي البعض ، بايه مصر للحسيد، والعدَّى، ومبذر للاموان ٠٠٠ فهدا صحيح ٠٠٠ ولكن الا تحتمل أن يعترض أحد ويقول ادا كان السكر هر سبب تحريم الحمر فاذا اشرب كذا وكذا ٠ من رحاحات الخمر ، ولا تحرك لى ساكنا فلمسادا أعتبر سذندا ، طالما لم أسكر ولم الحسق الصرر لا ينفسي ولا بالأحرين ، ثم من الناحية المالية ، هأنا غنى والحسيد لله (٠٠٠) أما من باحية الصحة فهي تقويدي وتفتح شهيتي للاكل ، وندوندي هي الدرد ، ولا سك أن هذا منطق سليم كبير ومنافع للناس ، واثمهما أكبر من نفعهما » وأحسن حوات للكف عن هنذا المنطق هو هذه الابة ، التي ترى المبععة هي الحمر وتقر بوجودها ثم تدعو للكب عنها ، باعتبار ان هيها اثما ، والاتسم شيء معنوى بالدرجة الاولى ، وليس بالمضرورة أن يكون ضررا للجسسد ، وما أهل لمعير الله به الى أخسره فهو أشبه بالاثم السذى يرتكب قارك الا أن كل ما يمكن أن يصلل البالصلاة ، أو النمام ، أو الراشى ، أو المجتهدون ، من تبريرات ، لهذه التكاللات المعرمات ، فانها سنظل دا

اما الزنا فقد لاحظناه يمنطق لدى بعض المجتهدين بأنه حث للناس عسلى الزواح ، وتحمس مسؤوليسة الاولاد الناتجين عن الزواج ، بخللف الاولاد الذين ينتجون عن اللقاءات المحرمة ٠٠٠ فهم يولدون مشردين ، ويصبحون عالة على المجتمع ٠٠٠ فهذا ولا شك اجتهاد صائب لتبرير بعض الاسباب الاجتماعية لتحريم الرنا ، أو لمشروعية تعـــدد الزوجات عير أن الخطأ كن الخطاء أن نحصر السبب كله ، في هذا التبرير، لان أحد العصاة سياتي ويقول لنا نعم كان الرنا حرام في الرمن الماضي، حينما كان الطب متأخرا ١٠ اما الآن مع تقدم العلم واكتشاف وسائل الوقايسة من الحمل ، ذات المفعول القطعي ، يبتعي سبب تحريم الرنا ، لأن اللقاء لا ينتج عنهأيأثريتعدى نطاق الرانبين ٠٠٠

والحقيفة أنه رغم وجود العديد من الاسباب الاخرى الاجتماعية ، والنفسية ، والصحية . التي تبرر تحريم الرنا الا أننا لا نرى موجبا لذكرها في هذا المقام لانها خلها في النهاية ، يمكز ان نجد لمنطقها منطقا مضادا يبطل المبررات التي نوردها ، ونفس الذيء يقال عليا التكاليف الاخرى أو النواهي ، والمحرمات مثل الربا ، الميتة والدم ولحم الخنزير ،

وما أهل لعير الله به الى اخسرد الا أن كل ما يمكن أن يصلب البرر ألم المجتهدون ، من تبريرات ، لهذه التكارر ألم تلك المعرمات ، فانها سنظل دار المجزئية لا تعدو كونها مظهرا عمليا وفائدة عرصية من فوائد التكاليب فوائد الامتذاع على المعاصلي ، لأن سيالتكاليف لا يعلمه الا المكلف نفسه .

ونحن في هذه الحالة أسبه ما دخر بالشخص المريض السندي يذهب الماليب ، فيعطيه وصفة دواء ، يسوله فيها أفعن هذا ولا تفعل ذاك ١٠٠٠ محق للمريض ال يسان عن مكونات الدي وصفه له ، وسبب وصفه لب لان ذلك س احتصاصلات الطبب ولكي ادا صادف المريض ان وحد السرولكي ادا صادف المريض ان وحد السرولكي ادا صادف المريض ان وحد السرولكي ادا صادف المريض ان وحد السرولي المالي المال

وهى الاخير أود آلا يحسبن الدهـر ان تناولى لهذا الموضوع هو محاولـ صوفية استهدف من ورائها الحط مــر قيمة العقل وعبةرية الذكاء الانساسي فانا من الذين يحترمون العقل ويعتمدول عليه كنبرا، في نطاق صلاحياته وحدول المعتدد في الرمان والمكان، والمعتسالحواس الخمس وعلى رأسها البصر الحواس الخمس وعلى رأسها البصر

ولكر ليس كن ما لا يرى عير موجود ، بالعقر في حدود الكاسات التعقيل . و را كان من صلاحيات العقل أن تعقب ال بستنتج ما يمكن أن يوحسند ورا الصاهر لمحسوس ، قال الخطأ كل الحطأ ي بدعي معرفة كل ما لا يرى ، أو ال ستصبو كن ما يعقل ، فالعقل السليسسم ير واحده أن يقر بأن للوجود السهاء. , مر ، دسميها كسا بشماء ولكن حطار الهاتى هو محاولة تصور حدود وكسه السليء المعفول ، هدلك لا ياتي الا يجاسية التصراء والتصر محدودا التحدودا -----<u>---</u>

> والخلاصية أن للعال حدودا للتعقل ، المنحاورها ، ولا بستعى أن يستسهال

ونكده ادا تحاور حدود صلاحداتسده. صاع في متاهات العدب، وعالم الروح، التي يقور عي حقها حالقها

ويسالونك عن الروح قل الروح من اص ربى وما اوتيتم من العلم الا قليلا، -وصعدى ألامة هذا وما اوتيتم من العلم معدى وما اوشدم در ( العقل) الاقليلا ٠ وسر تملة متعس عليها أن مكمس هذا مك الدقدي ( العقلي ) بالعاصفيية ، وسانبالمي وحب البكاسر ، والاعتدار عي كر علىء حسب المطهر الاستسلاسي الدى احتيادا ، لابلهساره ـ بعسسدر المستطاح له في هدد الدكري العطرد ا





# الفن الأسِلامي أصوله وخصائصه



الاستاذ مُلِخ بن قربه

منهم دولة كبيرة في العصود الوسطى ، المتلت من الهند شرفا الى الاندلس غربا ، وجبسال البرانس شمالا . الى المحيط الهندى جنوبا • وقامت على يدى الشعوب الاسلامية على اختلاف اجناسها . مسن عرب وفرس وروم وترك واقباط وبربر وغيرهم حضارة زاهرة . امندت في دبوع الاراضي الاسلامية المتسرامية الاطراف ، ونشرت اشعاعها التعافي والفني الى كثير مسن بلدان العالم • ولا يخفي علينا ان هذه الحضارة التي اقامها العرب بجميع مظاهــرها السياسية والاجتماعية والاختصادية لم تخلق فجاة بل سبقتها

عوامل مختلفة داخلية وخارجية ، مهلت

أمامها السببل ، وامتزج بعضها بالبعض

الآخر ، فلما جاءت الفتوحات الاسلامية

أخذ هذا التمهيد وهذا التفاعل يظهسر

وينطور مع الايام فنعم بحياة الاستقرار

لفد وحد الاسلام العرب ، وجعسل والرخاء وانتشار الامن ، نتج عن ذلك ، دولة كبيرة في العصود الوسطى ، مظاهر جديدة-اتيح لها أن يزداد أترها ·

ونمه حقيقة هامة ينبغى ألا تعقلها وهى أن الاسلام لم نتجد الفنون وسينه لدنوعة وانتساره وأداه تعبدية كسافعلس المستحبة في فنسون المستحبر والنهودية في فنون اليهود -

وكما بقول الاستاد الراهيم جمعه لقد كانب وسيئة ديوع الاسلام والتسارة دانية متبعية من صلب العقيدة ، لا تحتاج الى الاستعابة بغير كتاب الليه وست رسوله وكان فيها الغياء ، ودلك لا حانب فيوة الحجة وفصاحة اللسال ونصوع التيان وظل العرب المسلول طوال فيرنين من الزمان بعد الفيح بمارسون أعميال اليولاية والسياسة والإمامة والقضاء وعيرها من شؤوب رعابة المجتمع الاسلامي في أمور الدين والدينا و وتفاضون من ديوان العطاء والدينا و وتفاضون من ديوان العطاء

(نال القدل الذي بكفي الحاحة حسى حرمهم الحلمة العباسي المأمور (\*) من ولا فاصطرت الغالبية العظمي من العرب السيمين في البلدار المفتوحة الى النزول في معبرت العيام العامة بمارسيون شبي والحرف والصناعات .

وسهبون في كن الاعمال نفدران نعي عنهم صنعة العجنز في مجالات القنون ندعوى شعوبية نقول بأن العرب من الحنس السامي الذي لا تحذق الفنون علاف الحنس الآرى الذي وهب حنق النس بالسديقة والطبع ، وقيد النسب المارسة العملية أن العرب المسلمين لم يرهو أقل من غيرهم مهاره وحبره في عدد الميادين وقيد برغوا فيها وبردت منهم حماعات احادث فنويا فايهة بدانها وعوف فيهما أحادث فنويا فايهة بدانها وعوف فيهما أحادث فنويا فايهة بدانها وعوف فيهما أحادث فنويا فايه بدانها عمرها

مما سبق بنصبح أن العرب المسلمين بما سبق بنصوبر ويركوه المسرس والهبود والإيراك والجهوا إلى الحصوط والرحارف وقد شهبه لهبم المصوفهم في فنسبون الخيط والزحرفة

#### ظهور الفن الاسلامي:

بعدر الفن الاسلامي بجديع فروعه من أعطيه وأجمل مطاهر الحصارة الاسلامية سابا وتنساءل لمادا هذا المقدر كله ؟

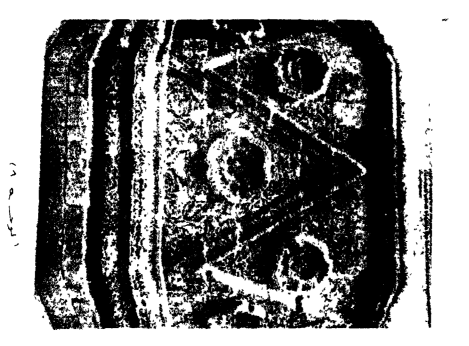
والاحابه من هذا السؤال بكين في ين القن الإسلامي بقيس بحق من أوسع التيبون التسارا ، وأطولها عبرا مستع استماء التن القيسي آبان مولده في القرن السابع الميلادي عندما شيسرخ الدي صلى الله عليه وسيلم في بنا، مسجد المدينة الميورد ، حيث أنشياً بعط (2) عديدا في المستن القماري ، أد انحسد يمود في تصميم الساحد الإسلامية فيما بقد ،

وطل منبو وينظون حتى بليع أوج عضيته في القريب السيايع والعامس

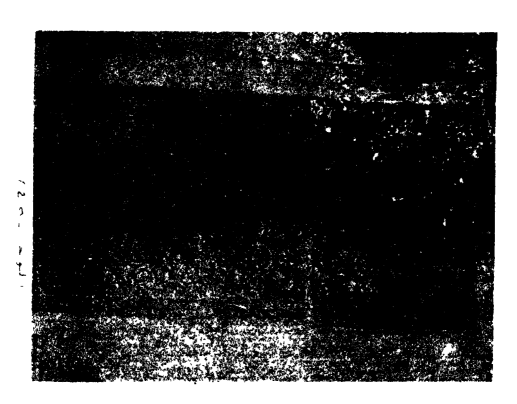
 <sup>(\*)</sup> تولى الحلافة المداسية من سنة 193 هـ الى 218 هـ ، واشتهر نتشجيمه للملسم.
 الملماء • وفي عصره ازدهرت حركة الترجمة والنقل •

David fam : Islamicari an introduction Hamlyn, London 1974, p 16 (1)

<sup>(2)</sup> رسالة اليونسكو العدد 199 ـ السنة 1978 ، ص 39 -



この できることが、このできるなどのは、



لهجرین ( البالب عسر والرابع عست لیلادین ) \*

به در الله الصعف والفعر لفني الفرن البامن حسر المبلادي ودلك عدل در العمالون والقساع في العالم وسيلامي معموجات الفسون الغربية والمبلامي معلى تقليدها وكانت السبحة صهرة اساليت فيية صعيفة وتعميد من ال الله الفن الاسلامي هو حيام ميماء الفيانين تفسيهم بالانفيان اد ميماء السرعة في الانتاج والاقتصاد في المناح والاقتصاد في النقال مظهرا من مطاهر الحياد والمعالم الحياد من مطاهر الحياد

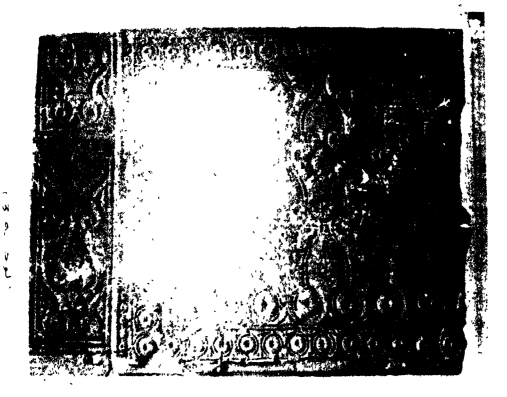
ولا عوالما في هذا المجال أن لدار ر أأس الاسلامي لم يكن هو أول عهد للمول و بن كان للعرب فيل الإسلام يحر في مجيد المحلي لما فيما عشرف إلى ومول شكيلمة ومعمارية و

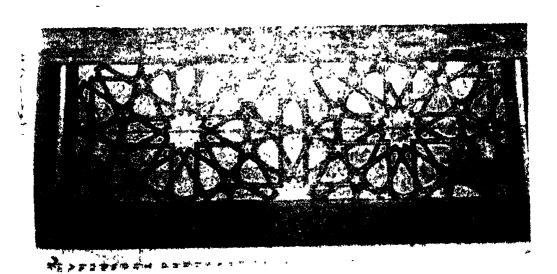
فقد خدرف العدرات الفحطاندوا في برد النص فيونا بمنك في فصنورهم و يحطيط المدن ، واقامة الدور ويداء لعابد ، بالإضافة الى فيدون فرعية الكيابات المنفوشية التي ما زالت تسهد على ذاك (3) الم

د على السدال بعامة النا هلس مسور و الديامة الإسراق المسور و الراد والمار في المسور و الراد والمار في المسور و الراد والمار في المار والمال و المار ال

المرابي ويد المصعب الما استميله بالقن المرابي ويد المصابح الكون فاصرا فقط على المفر الإندالس والاندلس والاندلس والاندلس السر الاسلامي المفن المسلم ا

(3) المعالم الأثرية في البلاد لعرب عادما الادا طاع عادما ولة العرسة - أ
 لا الة الثقافية عد القاهرة 1970 ح 1 صلى 197 دما دواها





منها المسلمون لانها المسلما الى الرسول صلى الله عليه وسلم الطاهرة و ما الله عليه وسلم الحصارة و المدالة المول أن عدد السلمان المول أن عدد السلمان الملكمي كنها عصله على اعظما السلماء للساحاء الملكمي كنها عصله اللها الملكمي الما السلامي كنها عصله اللها الملكمي الما السلماء السلماء السلماء السلماء السلماء السلماء الملكمية الملك

elicibility of the end of the land of the solution of the end of t

#### اصول ومصادر الفن الاسلامي :

المراد السيس الإسلامي على فيسيه ال المراد على الألمان المراد في الألمان المراعبات العرب الأسيسو المهيد المراعبات المائمية الألمان المراعبات المرا

معروصات دار بابار معربه به در ده حد معروصات دار بابار معربه به در ده می الاسلام اسری در دول به در ده فی سیمل معین در حد این می استطاعیها آل سدالا عبره به دید به مصدر آخر عبر بد عبد آلها به حدی ل کال المسامون سد به در ده به مکل دمینوها دی مهولهٔ باز به اسری و می مهولهٔ باز به اسرای دمینوها دی مهولهٔ باز به اسرای السیول بازی به اسرای المساول بازی به المیرای ا

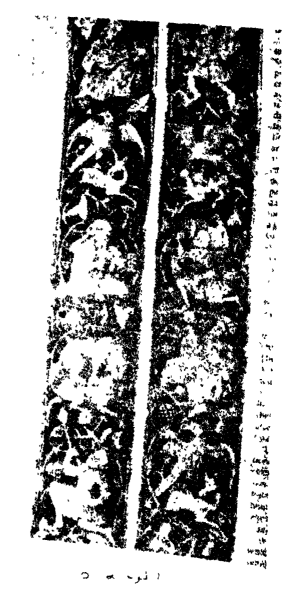
واد آدر همال من وهر آدر مده المراسية في المناسر المراسية المراسية في المناسر المراسية في المناسبة في

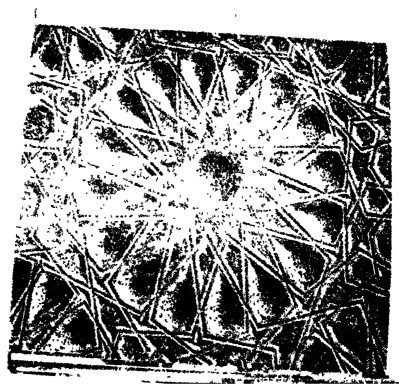
و دین سیر ای در المساد، المی 

در المساد، المی منها ۱۲۰۰ بحدر

در در در عمد المحال عماره المساد، المحال ا

(4) قبلا عن كتاب حديث بعد العصريف إلى المدور (1984) الصور (1983) على الأعلى الرياب الصور (1983) المعلوم الاحتماعية بدول المعارف بمصر (1983) عن (5) حلقة العطر العربي إصر (23) -





1:5

ş

البلامي خد السلحمة الراحلة من ال هرب المستحمل المادلة لكواب على أدى بالرائحة، را الرابع بالرائع حرن ۽ حيث کان آهن قويا جيو ۾ 

> راسوانع المسا عبهال الأماملال الله يائن عرب وا 1 (7) J. St.

> > الأرز العمين عي

الليدي المستاعفي الأمال أراأ أستا هاي في ادر سده ا

يان الشاشاق في بلاد السالم

المراسية في المستر

and the same 

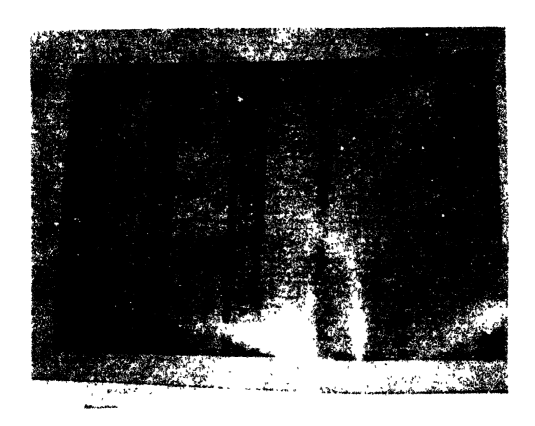
وفيت والمعتبأت لينوا المعتار ووالالتان The track with the control of the ممال ہی جینہ ہے جا سے ہا ہے للانال المديني والأفاع فيرا والأناف والأناف المعالمين والمعالمين والمناسب

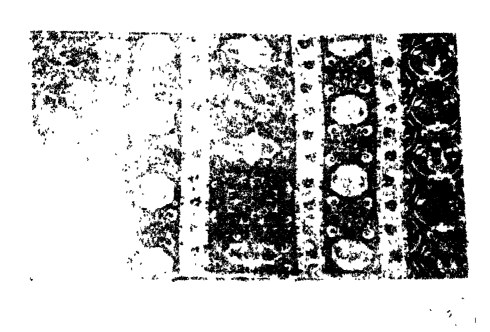
راهم في الراه المال المالية

الإسلامي فالها كوالديني (6) الما الان المال الانهام المعرف المال المالية المعرف المحاسي والمداها والساب يجالجها فالمستنداء للحقدات الأماني الأمراع المالات للماري المحاربة المحاربة المحاربة المحاربة المحاربة المحاربة أنتري وخرارا والمرابع ووقفا المني لايرسي السيراح القما و المراجع المراجع المراجع المحاجر الفيد المراجعة المراجع المراجع المراجع المحاجر الفيد المراجعة State of the state الراف الراف المحاصلة لمستعدله وفاد بها داوان ما آده د يها والمعارض والأنسان في العارفه Control of the second والمرابع والمرابع والمراجع وا

the source that the second decline and the second of and the second الرابي الأرابي المعالمي المعالمي المعالمي and the second second the training the second of the second of the second

انط العصو (17 العطو 100 p. 108 March 19 Report Control of the 14 اعر سن الموصوع راجع ركني عما جد الداهم في معا الله الله ال





. . .

يكيد للنن اللمي عرفت فللما لغد لاحتسلها الكياس ليارسكية ٧٠٠

التسرب في عليده المسابي الفاعات رحرقه بالفسيقساء بالرسود السديلة مصاوي الادمنسية والحب له مسور و مله آلب أوصاح بلاد السام ل حوره الدولة الرومانية مند سدانة عرن النابي فعل المملاد ألم تحدث تعيير بموسى فقد ظلب نفس الاساليب القلية سارس اللك الأن الفن الروماني فسام ، الأحر على أسس من الفن الاعرابقي · له المنس الطوار العوالي الاسلامي حسدات والقاصيل معمارته أوارحرفيه ل المقاشف الهلاملسانة أو الرازيات سرعه مدسرد ، س کار الوسط ، . بسرطني ليستي يمكيس بالك سأندين يطوأ أترفيكي يعيدان أأمو ه مهر آده ب سرعها 8، ٠

والاستعارا الصابيح المبيلاس الأساريعي المال سيست لانه أصور فسنصطب في الراءاة وحاليا أأربع الهبائيق أأأله بالمراكب الما الما الما

رئي ۾ مار ساميو هي المستان للاستان الاستان والاستان مسامعا فأرواني بيج المداراتي أأما أأوان أأهاف المراكبين بمديعتي والأنين المتني هم خصايص الفن المستعى الاول

الرائب عمر البدي فيتمت بي الا المستدم في الهرول أسلابه العاسل وأنداس وأنسام المدلاء ما المدسمي وحمسيان أست زاارح ف وأليا ساء · Land a market and a such المعافي وعراءن المعاواتين أندني أفياب عال المعالم على المعالم المعالم المعالم الم لياء والمراجي والمراجع والمعال في العن المستمع في العمالة التي العماليين والعوافرة and the second second م يا يا المساح ها الي دلك أا أو وح Share the second of the second of was the second part was the Maria Cara Cara Cara S and the same of يالها والحا المنساة العار الأنسانة فوال العملية اللها المعاريهي القفائل العارب كالمارا فالراز الأراز الحاربين العارب ب حي عدد ديم ۽ گهو هي ۾ ليمبر ۾ ب ۽ الجميز تراب جي ان ۾ له ۾ اصمه الايمارية

8. فريد شافعي - عدا 5 العربة في مصر الاسلامية بالمعا الدلات المعاد الالال على بهيمة الصراية العاملة للدنائيم. وأنا تباري أنه لا د 1970 أصل 1914 · The state of the s مہ کال





ح ل دلك عاملا رئيسنا ساعد على تطور ي كل له أي نامر على بعطيط السياحد ، معتسر الاسلامي ، مند أول جلفه في طورها حنى القدرا السنادس عسيسر ببلادي حما لم يؤير دلك السعودج من لحصيصا الكداس فسي العصر المستحي سكر بالعصر النس طي على المساحد الا وي العصر العلماني (9) .

ولالمد المسالون الأسالامن دا لرحارف المستحية السرفية المحقيورة سي العام (10) والمحوعرات وعلى سبان لمان الحسوات ألمي سوان كساراتها ويصب ماكسيمار في واورد

يت لأن المستمين سيعا والأعسار سينحس مني السياء في ممين و حا ما رغم وتحقهم السبية (11) ولهالم كالن القالمة ل الن العناصر اللعمالة له رخارف استحام فلا الرب اي كرار أعلى الإسلامي ال

المارجارق المحفورة المتوم أأراف عن د يكان أصور الحيالات ك) سوء الانتهل العدر المحوا الديس للموالله فالمراوي وللسواح أبارا وأأفا الهوار والوعلو

وو مس ۱۹۰۱

The transfer that they be a second of the that we have the second that (12)

الفن السياساني في بلاد ايران والعراق

بعد عصر سدي رو26 ـ 637 عدد من رقبي عصور الهر الأيامي . د س**عت** والأستندي والصياريان والجه أتباري للن أمهمته أأأم مقدمج فيتمرأت أأهي السياساني الى المحميح صنوارة المها المقوس الصبحرالة والعلائلي مرمدائل سامدان أواستحق علم را مها وي الراجر الأواطاب أو ال Relative man contract of the و المال المال المالية المالية المالية المالية المالية المالية An audit for the second of the second بالالما المحالي المعالمة المحالمة المحا بعداند به بدر مار مارد

يه ي الله الله الله المستعملات الها المعلم المعلم

لهالان المجهدي المعارين العالمصمر الأشاحو فالمله يرايانها فالها الأرابية العمالة المنتبي ميا دي . چې پې در ها پې د پې او م أيهان أيرانه أواستعرائه الاصلول (12) the the give for a long of ي د ي فين و المصحوبي

213

was a last



日本のなからままなー、こ、 へ

(11 - 41)



(لوحده ١٤)

روحة 1) ومس مسجد القروال ، رعلى الد سينظيم القول بالنظور الفني مس تعصر الاسلامي الى انعصر الاسلامي بن حدث في بعض الحالات أر فينس عمال المسلم شبكل المروحة السياسانية عدون بحوير ، والتكروا اشتكالا حديد محدده ، أدى بطورها بالدريجية في السياسان رحرفي البلامي أصيل .

العنو باب والصور باحل مدمل سنده الارجما الكناب الكناب المحلفيا من اطلبار براسا المداد الارجما المداد المراسا المداد المد

ے الحموا بات السف مه م م م م رامنکن 5 م م

ب مسراعاه الممسائل و لا المساد الى المساد الى المساد الى المساد المساد

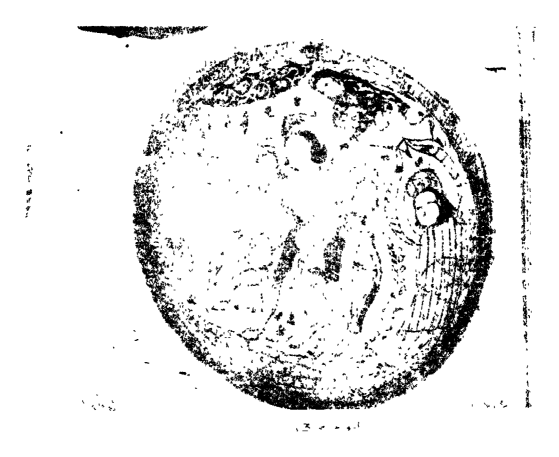
سارمیم المستول رالای او همد و مساون او عول و لا مستمادون اوعول و لا مستماد داده. محمد محمد محمد محمد م

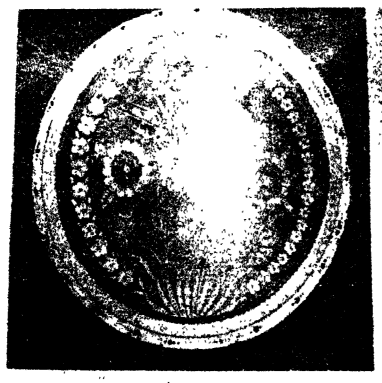
وقيمة تأفيون العميارة الأمامة الأعادة الأعادة المعادة المساسانية والمامينية المعادة المساقين المعادة

الله طاق المعرى الما وحدالة المطلو والا الله المعاطير المعمد به التي بالمعلق المدراة والمعاد المال والطارات المتعامي والدارات المعدد المالات المين العاد والان الدارات التي المسلمة المهرارات المعالية و

الاستحمد دما عقاد في عبد أعتشر منواح المنعشة الله الله أدفاه وصاعب د<sub>ی</sub> صنف و خان این نظرف انعمون بلمو جهه أجاهله في الصلف الأفي مس حسلار الدخيلة الرامسية وعشوا بحت بالأنوان الكمام (13) - زيا رال معطم المؤرجين للن العالم عا صلعال فكرد وجود ألعظم أيره من الرابع في مني العليم المداهرة إلى الهابران فيجدونه بالبحم مديا المامي the second second second And an area of the second 2 - 100 g - 100 mg - 100 ----CAN A CAN A RECEIVED THE المراجع المحاسبة المح in the same and a second الهافي أرار ويداره لمداويته المقهرب مملاه many of the second of the second المرابع المراج في المناء الأحافيس فني المع

13) فريد شافعي - شرجع السا م - ص - 173 -





1



(لوحة ١٤)

يبحل الكبير

المسجداد الحسوات او الدخيلات في . حهاب مرضوضة بحوار بعضها ٠

وحبر دار الفن الإسلامي بالقس رًا في على البحرف (14) والمنسوحات والمحب المعديلة ستسواء اسن بساحية مرصدتان الرحرفية أو أسكال الاواني وعكد المليل لب عما سليق ذكره أن سه ب القل الإسلامي الناسي، قد اعتمد عني مسادرين فالس وهما

أهن أندريطي أوأنس السياساني ياحظ المساس التعمرات الفسة فسي لما أن المسلمر أن ١٩ حود ١٥ ما حديا إلى حيب مي ١٠١٠ ما ما الممكرة كالقسيمساء ال له الصيغرة والسيخد الحامع للمسق والمجيسة فقم السشني والنصباوين عجدار له في فصير عمره فاكلها الرجع ألى لعصر الاموي 🕝

#### 3) الفن القبطي في مصر:

بابها كلمه بطلق عسلي في الكيالس لرهمانية في وادي الميل . لايه القن الوحيد الذي كان سائدا في مصر مسد الفيح الغربي لها أي القيرة المستحية

March Co. Marake, d Vermissilman, r. 2, pp. 159, 161 (15) بعمت اسماعيل علام فنون الشدة الارسط من العرب الاغريفي حتى المنح  $^{+}$  الاسلامي \_ دار المعارف سمر 1975 من 79  $^{-}$ 

من 313 م. حتى لفيح بعر والصرابية. · (15) - 635

وف سيب علا القل فيول بريا والتدايب سيب له المعتل تعدر أيدي العنظى ورجه المعتبال منسن للدا لفيد سمني أمانو بالاحتاليب الرومانية و دميار العن القبطي بالله عن سعالي عيسه ٢٠٠٠ سم في الحقاء والادبرة بالهافر المان مصن دخيتهم المستحلة فالمق أن أفياء ليج المدارر الراسمين فني الدوالة الروما وأراويطه للما المسجبول في سهدر والمرد العامي الأالف المصلطي ور سال من الله الطاءات العقد والأمي المناس السر المستعني

الدان البعه هذا الفق الى الوهاس يجير على القدم الروحية الليي تعلي عن يمير أأور أأدوا أأأو والمجا يعطس الإسكائل مي الفن اللصاري والاعراب بهي رسورا السبية في إلحال مالها .

\_ موج الإساليب الفينة فيه وعي مكن تحديد عباره القبين الفيطي مريح منسر عبياضر القياس الاعريقي أروماني بالاساطير الكلاسيكية العديمة رسوم ادنيه مردية الأكانس أوراق العبب الحيونات المتواجهة والمدائرة الإطارات المحلال بالحسيات الع ١٠٠



( لوحـه 15 )

\_ الإمثال على الزحارف المتحوية على لاحجار (16) ، دات الفروح الساسة لمكن أعسارها مرحله أنبقال بين الفروج ساسه القرابية من الطبيعة في القيس لأغريقي الروماني ويستن القسيروج لسابية المحورة عن الطبيعة في الفسر ، لاستبالامي "

والجلاصة الني تجرح بها عي أن الفن الديمي دو طالب رحرفي ، احتفيظ الراح ف الهيسانية ، بالرحارف السابية التي وربها عن الدن پلىمستى ولكيه جوزها عن الطبيعة الى حد ما فكان بدلك مرحله ممهدد الى التحوين الذي تلع درونسه في الفس الإسلامي ومدلك أكون بأبير ألفن الفيطي على الفن الإسلامي أفل بكبير من بألبير الفر الفارسي • وأنه لفهم نشأة النصوير الاستلامي في مصر ينتعي دراسه الهاس الفيطي •

### 1) الفن الهلنيسني البكتري:

بعرف هذا القن باسم القن البكتري. سبه الى اقليم باكبيريا ( افعيسيان ) . حيث فامت في هسدا الافليسم دولسه منسيبة بالرث تفتوح الاسكيدر الاكترار - تعرف كذلك بالقن الاغريقي البودي ،

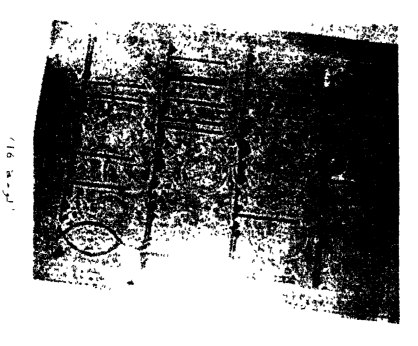
المومان المدافيلة المدارا والسوراللاران وأستمال والعنالة علاج الرحبية أواللغركية رالاحاسيس للحسفة ، ويطهل الساسين الأخر عني في طويعة رسيم الملاسس و بديها -والأحصابيني هذا المفن تعمل الماسه ب المدانيات بالما في رست وما الحيو الماليا والدرفست وأرادي وللدائل بالوا أهدن الداريني والاستلامي سيدر بعدد للعص

## ت) فين فيائل السرك الرحل في سرق واواسط اسيا:

the second of the second of the second وي كرون ويفيون الرحرفية الاسلاميسة ا إن الهن المساهي داير الفيون فيأسيل البرك الرحل أوانه أكسست عناصر واسالب رجرفيه جديده الهر عرفها الفن المستنجي اسرمي او الفن الساساني . ويم دلك عصل الإنصبال بهده العبائل وعدد الاساليب الجديدة يمكن حصرها می الآس –

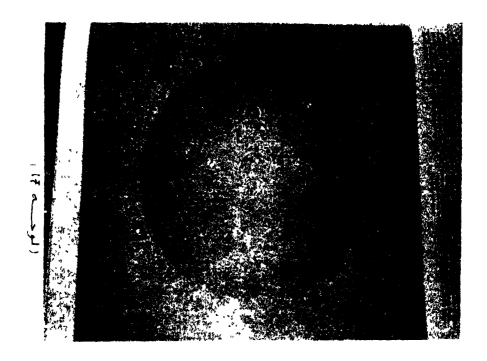
1 \_ طريقة الحصر الماسيل وفيسد طهرب في رحارف الحص والعشب في أأبوانلي أمصر أنعيانني والطولوني بمصر ( سکار 4 )

(16) بعمت اسماعيل علام فيون السرق الادبيط من العرو الاعربعي الي الفتاج الاسلامي ص 82 ـ 83 ٠ ساحسن الناشان في التصوير الاسلامي في مصم عددار النهضة العربية عدالة، هرة 1973



į

the state of



2 \_ منہور أشكال رحوفية حديث، سريعات الهندسيسية دوات الاوراق سديره . وينحلي لما هذه الزحارف في ي سامراء ( لوحة 2 ) و بعيير السرق يسي ووسيط آسيا الموطن الاصلي لهده مرابعات الهندسية ، وقد عبر حسالي را بها في البرانسيان الصنيسية . ے المحتمل ان تکون هده الرحارف سدسته قد أيرت إلى حد عديد في رحافه الإرانسك

يده عي أبرر الأصول الفيية أداني لنسر لمنها أألفن الاسلامي تعصن ألع أهار جرميه النبي صاعهسنا وأصاف أعسا ، ۱ حديده ليم لكن موجولية من ١ ج ينك الفيون الحبب بيلورث ليصوح من حرفيا تحديدن ٠

### صر الزخرفة في الفن الاسلامي - ـ

س البانب بازنجما ، والمعروف فيما ، لدر الاستلامي قد قيام في أول اله على أنقاص كل مسس القسلين سران الساساني والنيزنطي وهدا هدل في سيء أبدا من دود وحمالية ل لاسلامي اد لا عرابه في دلك ، منع النبون السابقة ، قد قامت عي حرى على أسس مسس الفلون السمي 1) شاحت ويورون أثران الاسلام بـ سايندة عال المعرفة بـ القسم الثاني بـ بـ حمة مونس واحسان صدقي ـ الكويت 1978 ، من 89 م

العطر العطر Paris 1920 p 32 العطر العام Nesco Community Aris Mesofmans Paris 1920 p 32

ستنفيها والمني أأأب بالممرع أأبري فيها وأربوب لها أأو صفق ربار على رلك أأنعن المتداسياني وأسترعني للمدان بالوا كلي منهم مرجر الرسم الجراب العديدة ىن يولىي سرير والبيايصين -

عكم حسيو لا ما الإسمامي في فسورو في الأحصور المداء في الدرام وا ومتوعها متشق الجابات فالمالين في دوصيدها أأودي لأأأم أتلف الوميه هاب را را سه (۱۱۱) ۱۰ سن ۱۰۰ معلمي بالك أيلز مرابدأ براأ فصلك الأدارة فيوافق a many or some in the same

الأرازية حالا متنفضه الأن المدمعة الألاح العائلية فالشبها فإرجرفه أصماءته فألقبون المصليفية ترديع فألهد فهدا فلد ألحال في المريور الإسراء ما والمام العلما المحلي الما الإدريب الرجرف طرزه المعلقة المي تعلب الدور الرينسي في الدن الأسلامي، بديك يمكن أأمينا عمامي أيور مميوريه أيه من رحوفي محدمتين أقد استمهاد القيان من الل ما واربع علمه تطود مسين مناصر سواء والمر ماسة أم هماستاله أم حيوانية أدادد أيه للحقيق أعاليماقه الرحرفية وما يستده من بيان ويديع حداث وعديه بكيف هايده العياصر





معدها من صورتها الطبيعية لتحسد دي يجعينا في بعض الاحتان لا سسطيم ي سددل على اصل عسده العناصر رهد رعد م والم أكمع الهذا فحسب الل ينمن الكنابة العربيسة أنصبا تنفس سبق ، وكما تقول الاستناء أنو صالح ر می 119, د بل رکب عدد العناصر بها و أوج بينها في كبير من الموصوعات ... «حد ( من كل سيمان رغوه ) يا از بدان الحسيد في عمله الفللي كان لدية من عناصر ووحدات للحرج هدا هس له في أثرر في والنفه الم

سما سيق بنصح لنا أن الطابع الممس عن الإسلامي عبينو طنسرار الرحارف لهندسته والسائلة والكناسة وعسلي يالم من الدور الذي لعسه الرحارف حبوالله والادمية للدرجة كليره الأال ويها لا مكل مقاريمينه يما بلعمية حارف لساسه والهندسية والكناسة عصر أوجه 25 ) <u>ـ أوجه 37 )</u>

وفسيم الدكتور فريد سافعي (20) تطور العناصر الرحرفية الاستلامية الي رعه مراحل رئيسته هي

ا ـ المرحلة الأولى بمتد من الفسران لسابع المسلادي الى القرن التاسيع الانتلامية التي وحدث عباله خاصة مس

الميلادي وفي ندو مرحده الأولى ديرية فيها الرحاف الإسامية بالسيال الحيلة · 1 da . 1 /m / 1 . .

الما مرحدة المالية المحدد المراجعة للناسع الى السري أسامت مسر المدارين ا وعملها كول أأن الأألمي فدالديان سعته مستو مساء مستو مستوه الملا الماورات المحادات

الأنا المرجع الأرابة الهيم الرابع الماري أنامت عشرال الفيدي المتدخل عشر المملاد مي المحالي المحالي المحالي المحالي أهنافيم له لادرينت الرحرفية على يدلن وأسم تستنب بعرو للعسبولي أفاسه في specific to hometic smallant Than صهرات أأفض السامرات المعوامة الصيبياء الحالم المرحمة الرابعة ويمدأ من الفرا المدادين عسراني العدرن الماسع عشر لملاد من المعدول فيره الاراهار في دانا هده مرحلية ورادب العماصر أعرابية من الطبيعة أأني بدأ التدهير سيحه لصعف الحكام وسنطره الاسراك واستنبدا غها وطهور النفود الافروني ا 1) الزخارف النباسه:

العملو من أبرز حصابص الزحارف

(19) الفن الاسلامي أصوله وفلسفته ومنا سه ... دار المعارف للمما 1969 در 111 (20) فريد شافعي الرحارف الكاسية السليطة في القن الاسلامي



(لسوحية 20)

نمان في العصر الاسلامي وهي من وصع المظاهر التي توضع انتعاد الفيان وصع المطاهر الفي توضع انتعاد الفيان السيم عن محاكاه الطبيعة . ويقلها يقلا حرفيا وانسمت بالجوده والنبوع منذ ينابة العصر الي غاية العصر المملوكي . وعدا البوع من الرحارف وحد على حميع أواع الفيون البطبيقية ، والعمائيس الدبية والمدينة (كالساجد والاصرحية والسياب والنصور وغيرها) وانطر البوحة 36) .

وبمنزب خلال الفرون الهجرية الاولى الفرب من الطبيعة ، مبائره في دلك بالإساليب الزجرفيية الساسانيية البيزيطية وقد تبوعب هذه الزخارف في الفن الإسلامي ليشتبل الازراق البيانية المختلفة النسبيطة والمركبة والمنعددة الفصوص كالورقة الثلاثية الفصوص ( البراسيم ) والخماسية المفتوس ( البراسيم ) والخماسية وحياب الرمان ، والمراوح المختلبة والمنافة الى الفروع النيانية والحلزونية ، وهي أعلب الإحبان عناصر زحرفية محردة كل النحريد ،

و بعنس طراز سامسواء في الزخارف عناصر زحا الجصية بداية للاسلسوب الاستسلامي أصولها الا 110 أبو منالع الالفي : الفن الاسلامي . ص 110 ٠

الحقيقي الذي النشر بعد ذلك التشارة واسعا في محتلف العجاء الدولية الاسلامية وعسدا الطراز بيراحلية البلاية التقل بسدوره الى رحبارف الاحتمال رسائر القسول التطبيقية الاحتمال (الوحة 2) .

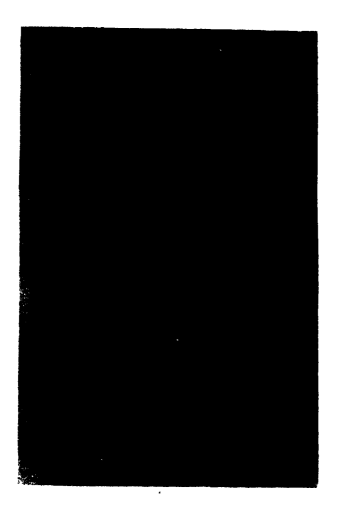
وقد بنع عدا انظرار بن الرحبارف ( الارابسك ) درجة رائعة خلال القيري السالت عبر الميلادي ، السابع الهجري ب البالت عبر الميلادي ، قلا ١٦٠٠ من من الفسيروج والاوراق الاحطوطا منحسة ، وقد بطهر بنيها و وقت بالانه فضيون أو فقيا فقين أو قصيان أو منابه فضيوض ، وقد بجرج بلك العصون من حدم سنجره أو ساق أو أنام ، ويمند على هيئة أمواس أو البوانات أو حلزونات في أطراء أو تنابيع أو تشابيك أو تفاطع (21) ،

واصبح عدا الاسلوب هيو العنصر السائد في الرحارف البنانية على العمائر المعربية (لوحة 25). وكذلك على البحف في العصر المملوكي ، الى حانب الرهور البي اردانيي بها بحق هيدا العصر كأوراق اللونس المجتلفية القطاعيات وغيرها -

و سعدر في أعلب الأحيان تحليب ل عناصر زخارف ــ الارانسك ــ وردها الى أصولها الاولى ( لوحه 17 ) .



(لوحة 2١)



وعدًا الطراز يعرف في الص الاسلامي مساحات كبيره بلعب فيها الحط الهندسي ياسم ( التوريق العربي ) (22) . وهــو اسكار اسسلامي خالص (23) ، سالف اساسا من اشكال سائية عظمه مرسه روصاع مختلفة ، ينعا لقاعدتين حماليس حديدس مما

1 \_ التمادل الحركي الموزوب -

2 \_ المزوع الى نغطية السطح كلب بالزحارف ( انظر لوحة 17 ) 🕝

والظاهر أن هذا الانجاء الرحرفي . قد بدأ بنغير في عصر المماليك . أد بدأ الفيان المسلم يميل بأحية صدق بمنيل الطبيعة . وربها كان دلسك تسجيب للناسرات الفنية الصبيبة التي دخلت في النس الاسلامي تحكم العلاقات العسية س سلاطين المماليسك وملوك الصين ( شكل 8 ) ٠

## 2) الزخارف الهندسية:

عرفت في الفنون السابقة على الاسلام عبر أن وحوده في الفن الاسلامي اكتسبت كالمثلثات والمرتفات والمعتبات والاشكال أهميه حاصه وشبخصية فريده لا نظير لها الحماسية (المحمسة) والمسدسية والدوائر في أي في من الفيون ، وأصبحت في كتبر ﴿ وأنصبافهما ﴿ والحيطوط الحاسرونية ﴿ م الاحمان العنصر الرئيسي الذي يغطى واعدان (شكل 7) .

دورا كالدور الدي بلعبه الحط المبحني وفيد ساعد على النشارها حب القيال المسلم الى البعد عن صدق بمبيل الطبيعة حسب وحد فيها ما لا نفيد حريبه ولوجه 4) - (انظر اللوحه 38) .

وفي عنذا الصيدد يعبول الإسباد سر قارس (24) مؤكدا هده الطاهره الرحرفية ، وكلا النوعين بنفرش على المهساد وتكسو العصاب ، ويتب عملي الافران وانتباول العرضي . ويهجم عملي الفراغ وينبع به الهمه أن ينفرج حتى في الأكسية ، بلك النشوة مشيب في الحط تسئك أن أف العيب المستعلق دون المؤمن مشعلة دائمة لدوقه ي ٠

ونظرا لنبوع الرحارف الهندسية مي الفن الاسلامي تري بفسيتها الي توعيل.

1 ـ الرحارف الهندسية النسطية

(22) يعرف هذا النوع من الزحارف عند الغربيين باسم «Arabesque» نسبة الي العبرب •

(23) مصطفى العبيب اقتران الكتابة بالعمارة ـ رسالة اليونسكو ـ العدد 199 -فراير 1978 <sub>،</sub> **من 43** ·

 $^{\circ}$  16 مي الزخرفة الاسلامية  $_{-}$  القاهره 1952 ، مي 16  $^{\circ}$ 



(لوحه 23)



(لوحظ 24)

2 رحارف هدسية مركبة كالاطباق محمدة وهمي سمة من سمات عداصر لزحرفة في الفن الاسلامي ، وقد بدأ طهور هذا النوع بسن النحف الخشيبة سي برجع إلى أواحسر العصر الفاطمي معراب السيدة رفية ومحراب السيدة بيطور وبسسر النسارة والمدل العصرين الانوني والمملوكي منا خلال العصرين الانوني والمملوكي منا النحف المحملة ( لنوحة 4 ) ساوحة 8 ) ب

ر بطبق المحمى بدائف في التوسط مرس رئيسي بحملف عدد رووسية من مستو الى آخر بحمل به كنداب ( أي تحسود المحسورة بين عسدد رووس المرس محمله بنيع عدد رووس المرس المحملة ( أن عسد ( أن المكن أن المكن أن المكملة للطبق بقسية . لقيد تعبرت هذه الرحارف الهندسية في عده تصمفات (25) منتسوعة في السفوف الحسية ، والحشوات المحرمة في مسجد أحمد بن طولون و

وفی نکسیات مسجد فایستای فی انفاهرد (نوحه 28) • فقد طورت مسر

ر 126 و مانصلف الفران الماند المحرى المحرى الماندي على الماندي على وحفال المعالم الماندي الماندي وحفال المحدد في المان الأمان المحدد في المان الأمان المحدد المان الماندي المان الم

ولل الماد السعمال في حارف المعلى الماد المدافي المال المدافع المروض في مسجد الدين الي المال اللي المال الما

<sup>(25)</sup> عنها انظر 13-14-15 Poisson Paris 1934 pp 13-14-15 عنها انظر 25-14-15

<sup>(26)</sup> شاحت ويوزوث - تراث الاسلام ــ الفسم أثناء<sub>ي م</sub> صر 144 ·

انظر - انظر المعالية المعالية



# 3) الزخارف الكتابية :

بعنس الخط العربي (28) من أبرز العناصر القنبة التي استعملها القنبان النحفة أو مشبيد البياء ، أو باريحه أ. المسلم في موضوعاته المختلفة ، يحلب لا السرك للعص الآبات والعبادات الدعائية كاد بعد عميلا اسلاميا لا يكون الخط سه مكانته البارزه -

اكمانه ( الخبط ) دورا رئيسيا مثلما للعب عي رحارف الفن الاسلامي - وقد وحدث عملي مختلف الفنمون النطبيفيه والعمائر سواء أكاب دينية أم مدنية -ك الى أن جوهر العقيدة الاسلامية يسمل في الفرآن الكويم ا وهو كلام الله المنزل على رسوله محمد صلى الله علبه وسلم • والذي سطس بالقيم (ن والقلم وما يستطرون) ، بحيث سبلت فيه قمه العمل الفني العربي الذي لس به كلام الله سبحانه وتعالى وأصبح الله المكالة بعض آيات القرآن الكريم وأحدانا للعقد الكتابة لنصبح ذات طابع و الادعياء أو الرجاء أمر لا يكاد بخلوا زخرفي نصعب قراءته منه عمل فني أو بناء ٠

> الس الاسلامي حلت محل الصورة في المن المسلحي الغرابي (29) .

ووخود الكنابة على الآثار لـ أحمة حاصه ، فهي تحنوي على اسم صاحب الي حالب دورها الزخرفي ومن لم لأبي أهستها في أعطاء باربع ثابيت بمعر. ولا بوجد فن من الفنون بلغت فينه وحودها على المناني والنحف كما نسبر داريح البحف الاحرى اعتمادا على ما عو مكنوب من طراز الخط نفسته - وعالما ما يحفر هذه الكيابة داخل أشرطة أففيه او راسيه ( الشكلان 2 \_ 3 ) ·

ولها طرر مختلفة أهمها الحط الكوفي والنسحى ومنها الحط الكوفي البسيط الخالي من الزخارف \_ الكوفي المورق \_ الكومي المزعر أو المشجر الذي بخسرج من أطراف حروف سنفان بباتية دفيفة محلاه بالوريفات المحتلفة الاشكال ومنها ما نقوم على ارضية تنائبة مستقلة

والكنابة العربية ليسب أقبل مسا وهكدا يمكن العول بأن الكتابة في بجدد الانظار وبسيرعي الانساه في العمائر وفي البحف الاسلامية • فانتبأ برى منها في كبير س الاحبان محموعات

<sup>(28)</sup> أبو صالح الالفي : العط العربي ووظيفته في الفيون الاسلامية الاحرى ـ حلقة حت الغط العربي \_ دار المعارف بنصر 1968 ، ص 47 . <sup>(29)</sup> المرجع السابق •



(لوحة 26)

رحرفة عابة في الجمال والاتران .

مكل 1 - لوحة 24) . تل هي لا تقل

و عدا المحال عن المجموعات المكونة س

مساصر الفسروع البيانية والخطرط

مداخلة والمسابكة ، ولعبل السر في

ر س أمنا بقبول الاستاد أحمد أسهد

مسروف العربة وأباقة رسمها بأسران

اعين وتعاويان الرابي على الانتناس بها ،

ولا يحد عناء في متابعتها ويقهم ما بنص

اد بنا حسما بنظر الى تحقه فيست الملامية الطرار لا يفكر في اسم الفيا لدى الحرها . حيث توجهما مناشرة الى مكان الذي صبيب فيه والى العصر الذي الله . وهذان العيصران ملازمان أن الناح فتي اسلامي (31) - والطريف نالكمانه العربية لتوعيها الرئيسيين الكوفي والسبح » من عناصر التحميل مر المتحمدة . فالحروف في التمطين على

حامات المحجن و للعادر والمحدد والله و و لرق السلطي مي على اي سطح من السلطين و على اي سطح من المحلمات وهف المطالبات المحالة و المستعملة فيها ، أنما المحلمات المحال في المطالبات العاد و فيما مطهره المعاد و فيما من المحال في الم

و مال ما بعد لل حط السلم كسب على رضيه من الرحارف السيامة ( شكل 2) دات الحصر لما ألا فيمة للجمين مرضين السكيدس عامين (32)

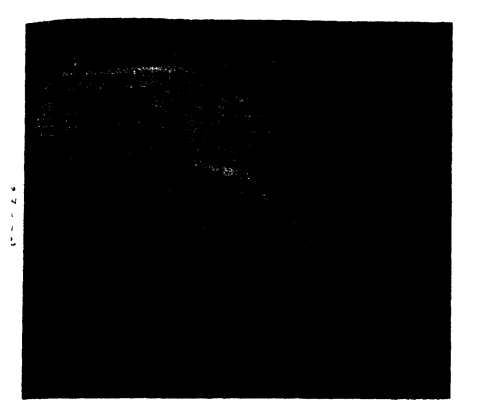
ا المادال جال الله إلى المادة المادة

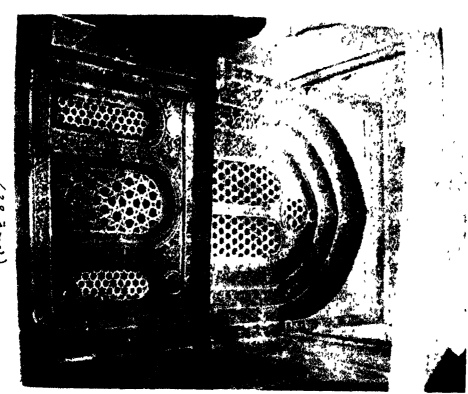
السائل الحداد دا حال متفاويه من حسائل المتفاوية من حسائل المتفاري من حسائل طفري والاستاج المتفاوية والاستاج والمتفاوية والحديدة والمتفاوية و

ر صال بوع آخر من الحطوط عسو الحط الهمدين و لدن المحلي في الرحارف الهمدينية آدر الحلي في الحط الكوفي أ

(30) احمد أحمد توسف . الحط العراق وأساليمه في العماه العامة \_ حسة أبعث الحط العربي \_ ص 86 .

(31) احمد احمد يوسف: المرجع السابق. ص 87 ـ 88 ·
 (32) أبو صالح الالفي · الغط العربي ووظيفته في الفنون الاسلامية الاحرى ـ حلقه بحث الغط العربي ـ ص · 48 ـ 49 ·





(نوحة 35)

وعدا الخط الهندس يعطى احساسا الاستقرار والثبات وقسد نسوع استعمال الخط كعنصر زخرفى فاعطى اليس الاسلامي بحكم العلاقات الحسنة الاسلامية العسامة منميزة في الطسار الشخصية الاسلامية العامة والمنعمال الكتابة في الطسراز المغربي الطراز المعرى أو الايراني أو الشامسي الفراز المعرى أو الايراني أو الشامسي ( نوحة 24 ) وصفوة القول ان الخط العربي قد أعار بوصفه الفن العسري الاصيل بروصفه الفن العسري المحملة طابعه الجمالي الفسائم على المحملة طابعه الجمالي الفسائم على النياسي بن النقطة والخط (شكل 3) وانظر كذلك (لوحة 29) و

#### 4 ) الزخارف الآدمية :

لم بعدر للرخارف الآدمية درجة كبيرة مسن الانتشار في الفسين الاسلامي والسبب في ذلك هو ما صاحب الفيان بعسة منذ بدابة العصر الاسلامي مسن أراء محيلفة كالنفور والهسروب مسن مصاهاه خلق الله ، ومن أن المصورين هم اكبر الناس عذابا يوم الفيامة -

وليس مناك في الفرآن الكريم بص صريح بحرم نصوبر المحلوفات انحيه أو عمل النمائيل لها • والآنة التي كان بقهم منها حطا أن النصوبر محرم في الاسلام هي قوله بعالي (34) ما أنا أنها الذي آمنيوا أنما الحمر والمسر والانصاب والازلام رجس مسن عمييل الشيطان فاحتنبوه لعلكم تفحلون ، •

ولكن السوافع أن المعصود بكلمه ( الانصباب ) في رأى المفسرين هسي الاحجار الكبيرة أو الاصمام التي كان العرب بعيدويها ويقدمون لها القرائين وليس هذه الآنه أذن ما يجرم النصوير أو عمسل النمائيل ، على أن المحدثين أحاديب بحرم بصوير المحلوفات الحبه أحاديب بحرم بصوير المحلوفات الحبه (35) (لوحة 5) .

ولكن بعض العلماء في العصر الحديب برون أن النبي لم يفكر في النهى عين النصوير. وأن التصوير كان مناجا في فيجر الاسلام، وأن الاحاديث المنسوية اليه في هذا الموضوع (36)، وأنها في النوافع لا يمثل الا السراي الذي كيان

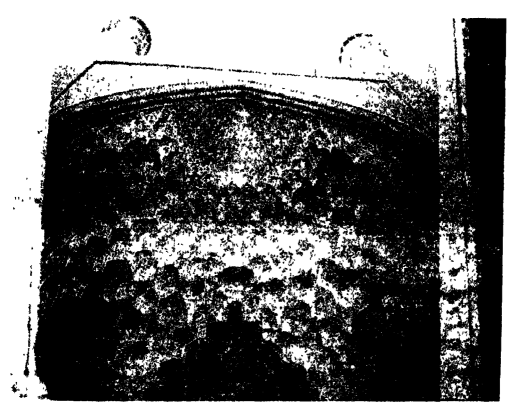
<sup>(33)</sup> حسن الباشا : حلقة بحث الخط العربي ، ص ، 23 ـ 33

<sup>• 92</sup> سورة المائدة ، آية 92

ر 35) زكى معمد حسن · الغبون الايرانية في العصر الاسلامي ـ دار الكتب المصرية - الفاهرة 1940 ، من 67 ·



(فوجة أو2)



(لوحة 30)

سائدا بين الفقهاء وعلماء الدين في مسهل القرن البالث الهجرى وهذا ألله لم يمنع وجود مشاهد آدمية وعدا بن عدات حاله الجهاد التي لازمت السبي لكي بنفرعوا للجهاد في سيبل الميه وال اعلب الرسوم الآدمية بعدها في المعطوطات والتحف المعديية والخزف والحسب خلال العصر الفاطمي والملوكي حسب كانت يزين بموضوعت احتماعية ودينية (لوحة 13) و (لوحة 13).

## ة) الزخارف العيوانية :

استرب الزحارف الحيوانية في الفي لأسلامي بدرجة كبيرة . ذلك لان الفيان بديد في هذا النوع ما بفيده . كما هو بحال في طراز الزحارف الآدمية و ولعل هستم ما بميزها في النسس الاسلامي بحويرها الشديد وبعدها عن الطبيعة . وعدم مراعاه النسب النشريجية التي لم كن بجهلها الفنان بدليل ابنا بحده في أبير من الاحيان يرسمها فرينة من بسبها الطبيعة ،

ومبزها الفنان فی کتیر من الحالات اوراق ساسه مختلفه الغصون سدلی من افواهها ان کاس حنوانات او مسس مدورها آن کاست طبیسورا ، ورخسرف احسامها فی بعض الاحبان بالزجارف

الساسانية ، ونظهر حدد وضوح الدائران الساسانية في رسم الحيوانات الآان رحود الزخارف العيوانية في القين الإسلامي كانت دان طابع زخرفي صرف ادائم بكن هماك اي مدلول ديني لوجودها أما عبو السان في القينون الإحرى خاصة الفن القبطي .

وقد سملت النحف الاسلامة حليم الواح الحلوانات والطبور - كالاست رافهاد ، الفيل ، العرال ، الذي تعليم من الرسوم المحلية إلى الفيان في هذا العصر بدرجة كبيره - - الاربت - وحليم المحلفة المحلفة المحلفة المحلفة المحلفة والسبور بالحمام الذيك البطاء العصافير وغيرها ،

ودد وحد السان المسلم في الحنوانات والطنور المرابة الحرافية تمشيا مسع طيمعنها في البعد عن يميل الطبيعة ولدلك رسم الكبير من الاشكال الخرافية آناحصان المحسح والبهور ، والسراق والعنفاء ، عبر انها لم يكن لها أي معزى عفائدي ، أما هسو الحال في الفيس المناساني (منكر أن) \_ (لوحة أن) ورسم الوحوة الاناسان والطنور داب الوحوة الاناساق وينمير هذه الزحارف الاحترة بالفرة وعنف المظهر لا منتما في

KAV Coswel Larly Mislim Architecture, t. 1, p. 269 (36)



(لوحة 32)



(لوسه دی.

ملا عن الاسناد حورج مارسية حبث عول ما نصه . و أن الفنائين المسلمين في لابدلس ، قد أعطوا تعالير فنية وأصحه وحدانه بدل على مهاره وببوغ الفيس لاستاني » ( لوحة 22 ) .

واوصع مبال على روعه العن الابدلسي السجد الحامع نفرطبه الذي بعيير نفصل سميه الذاتية المسجد الوحيد المؤسس في اسبابيا مين وحيى البروح المبدعة المفقة مع الطبيعة . فللباريخ والفن أن سبعدا به اد لو كان قد دمير لاحدث فراعا لا سبيل الى سنده . ققد احيل بي الآبار الاسبابية المكان السامى ، فهيو مصور عصور الازدهار الاسبابي التي طل مطلق اشعاعها مين الاراضي الاسلامية المكان (لوحة 22) ،

و بساءل الآن هل كان المن الاسلامي خصائص عامة بميزه عن الفيون الاحرى ؟ بعم . لقد كان للفن الاسلامي خصائص عامة وفي مقدمتها أنه بمياز على الفيون الحرى بكونه فيا زحرفيا فيل كل شيء مسارب الرسيوم النبيانية والهندسية والكمانية والعنوانية والأدمية المحسورة عسى الطبيعة تسزين الجدران وصفحات المحطوطات والادوات التي تستعيل في الحياة البومية ،

كذلك حلا الهن الاسلامي من وحود النماسل الكبيره أو اللوحات الهندة .

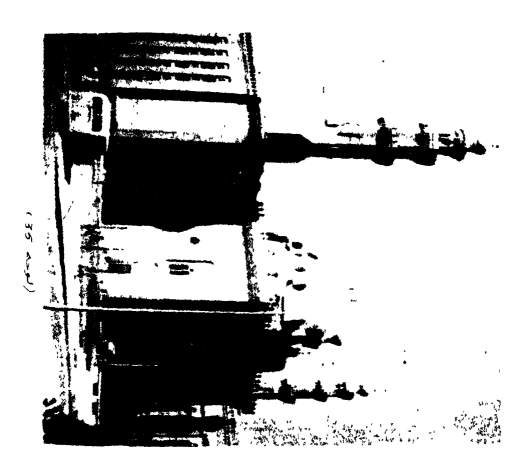
لان يصوير الكائبات الحية أمر مكروه في الاسلام منذ رمن يعبد ومن المعروف أن الهرآن الكريم ثم يرد فيه يصن صريع ينصل عبلي يحسريه النصوير و عسن النمايين وقد سنفت الاشارة الى ذلك ويعتقد أن هذه الكراهية ليست حيزة أسن العقيدة الاسلامية . ولكنها حياةت عبالما حسوفا من النماييل والصور عبالما حسوفا من النماييل والصور المناسات التي قد يذكر العرب الحديث المناس الما يقد يذكر العرب الحديث العهيد بالاسلام بالعودة إلى الإصنام أما أن أصل هذا الإعتقاد يرجع الى عده أحاديث سبيب إلى النبي محمد صلى الله أحاديث سبيب إلى النبي محمد صلى الله وسلم وسيلم وسيلم

ومع دلك فان النهى عن النمائيل أي تستسل الكائنات الحنية بالنصوير أو النحت لم يكن براعى سين سائر الاميم الاسلامية . فقد تجاوزيها الامم الاسلامية العبر السامية لا سنما بلك التي كان لها برات فني ( انظير اللوحات 18 ــ 19 ـ 20 . .

لهدا حرف في النصوير ويوضيع المخطوطات بالصور اردهارا كسيرا في السران والهند ويتركما ولهذا السب مكن تعليل وجود صور المحلوفات الحية

(40) مانویل جومیث مورنیو · الفن الاسلامی فی اسانیا ـ ترجمة عدد العریر سالم ولطفی عدد البدیع · طبعة دار الکتاب العربی ، القاهرة 1968 ، ص 16 ·





 $\tilde{Y}_{cnp}$  والحيوانية في الخزف الاسلامي  $\tilde{Y}_{cnp}$  ابران ( لوحة 12 ) وفي بعض منتجات المالمي ( لوحة 18 ) •

ومن هنا حدث حدل بين العلماء حول عكره كراهبة التصوير في الاسلام اد برى البعص بأن كراهيه النصوير كابت عبد فقهاء الدبن من سنة وشيعة عسلى حد سواء ، ولبس صحيحا ما يزعمه المعص من أن المذهب الشبيعي لا يعترف بهذا المحريم • والواقع أن في كسب الشبعة احاديث تحرم النصوير ، أو كما سهب بعض مؤرحي الآنسار الاسلاسة (41) مس أن حسكم فقهاء الدبن من السيعة . هو نفسه حكم أهل السنة في كراهية التصوير والنمائيل . يسم أن المدهيب الشبعى لم يصبيح المدهب الرسمي في أبران (42) قبل قيام الدولة الصفوية في بداية القرن السادس عشر الملادي ٠

ولكن تحريم الاسلام ، لم يقض على مذا الفن بماما ، ونظره الى ناريخ الفنون الاسلامية يسين سأن الفنانين كانوا في

كبير من الاحبار لا يكبرثون بهذا البحريم (43) ( انظر لوحة 5 ) .

كدلك بحد الهبود والابراك وهم من السنبين بمارسون في النصوبر . والبحف المعدينة والحزفية المرحسرفة بأشكسال آدمية -

وكراهبة تعليد الصور الشخصية كان لها تأثير عبيق في طبيعة الفيس الاسلامي •

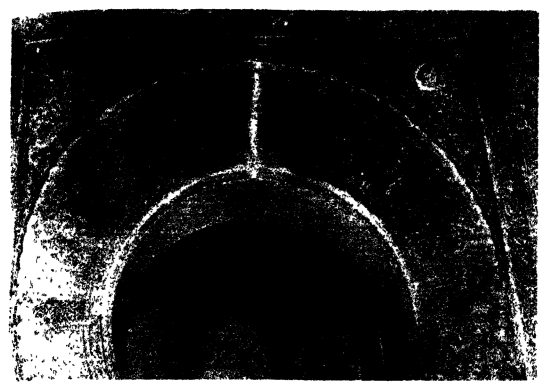
وبمكن بلحيص هذا المساثير مي النفاط الآبية

1 - صرف القيابين الى العيان الواح أحرى من الرحارف لعبده عين تصوير الطبيعة . فقد اقلحوا في هذا المندان ، حتيى أصبحت العناصر الزجرفية التي أبيكروها طالعا على فيهم وتسبب البهم كما في لقط 'Garahesque

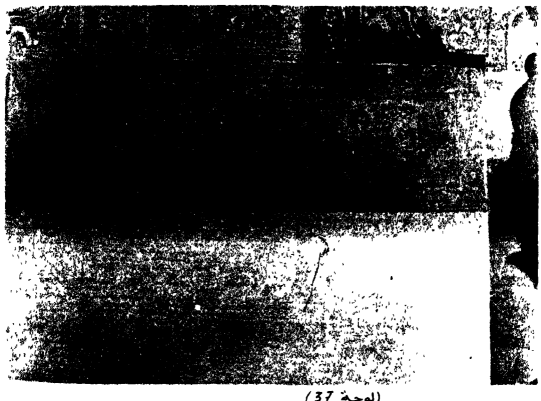
2 ـ روعى فى زحسرفة المساحد واللها والمصاحف استبعاد الكائمات الحية فحلت من الصور والنمائيل التي سيعان بها على شرح العقيدة ويوضيع

Arnold (Th) Painting in Islam, Oxford 1928, p. 11. (41) من 12 وما بعدها ٠ ـ اتنجنهاوزن : فن التصوير عند العرب ، صن 12 وما بعدها

 <sup>(42)</sup> ذكى محمد حسن: الفنون الايرانية في العصر الاسلامي ، ص 75 - 76 .
 (43) مثلا , فالشعب الايراني ميال للفن بفطرته وله احساس بالممال أعمق وأقوى من يستطيع اطفاء جدونه أي عامل حارجي ـ الفنون الايرانية \_ ص 76 .



(لوحة 36)



باريح الدين ، وحياة أبطاله كما هـــو موحود في الدين المسبحي •

3 \_ ان الفنون لا نظهر فيها عنفريه المحات ، ذلك لان التماثيل المجسمة لا وجود لها في الفن الاسلامي ، الامر الدي حمل الفنانين ينصرفون الى زخرفة لعمائر ويزبين النحف بالرسوم الفنية المديعة و

4\_ صناعة النصوبر الني ازدهرت عسد الابرانيين والهنسود والاسراك اسلمين السم لتعرض للموضوعات الدسية الا بادرا ( انظر لوحة 20 ) . حبب تجد بعض المصورين الذين رسموا صورا للعديد من الاحداث المشهورة في اربع الرسيل ، بالإضافة الى وجود صور توصيحية لبعض الحوادث في السيرة السوية الشريفة • ولكين أمنيال هيده المصاوير كانت نادرة علاوة على أنها لم تس رصى علماء الدين وهنا بتجلي لسا الفرق بنين الفنون الاسلامية والفنون العربية ، فقد كان المصورون في الغرب على صل وثيقة بالكنيسة يستلهمونها موصوعاتهم , ويستنمدون منها تشجيعاتهم لدلك علب على انتاجهم الطابع الدبعي الى وقب غير محدد . في حين كان المصورون في الاسلام منبوذين من طرف علم، السندين . لا بمنحونهم أي تعضب أو ىسىجىم •

5 - علم منزله العطاطين في الاسلام لعنائتهم بكنائه الفرآن الكرم ولا لعنائتهم بكنائه الفرآن الكرم ولم فيما ومهم لم يكن الاهمية اللذين ويليهم المدهنون من حيث الاهمية والمدين ريبوا ترسومهم الحميلة الهندسة والمسائمة صفحات المحطوطيات وزاد الافيال على مسجات عؤلاء الفيائين حتى اولئك الدين ليم سمكنوا مين شراء المحطوط ولي يقيعون بالحصول على يتودح المحطوط والمنه والمحلوط والمنها المحطوط والمنائنة أيات من الدكر الحكيم و أبيات مين السعير وراح الاميراء والارتاء بقينون المحموعات الفاخرة التي والارتاء بقينون المحموعات الفاخرة التي المدين المحموعات المادة توقيعات المحموطاتين (الوحة 16) والمحموطاتين (المحموطاتين (الوحة 16) والمحموطاتين (المحموطاتين (ا

6 - معطم الممادين المسلمين لم نكن لدنهم مهاره في الرسسوم الحدوانية والآدمية ولم تجهد المنسان نفسه في صدق بمثمل الطبيعة ، بل كانت لدن أساليب اصطلاحية ظلب بافية في أذهي عصور الفن الاسلامي ، أذ نادرا ما تحد العناية تحسم الانسان وسبب الاعضاء وووة النعيب في الوحيوة ليدل على الاحاسيس المحيلة ، وأن وحدث عبل بدى قليل من أعاظم المصورين الدنن بغوا في أثران كذلك الرسوم العاربة عبر معروفة في النصور الاستلامي ،



(لوحة 38)

ووابين المنظور مهملة تماما و لذلك بدو الصور الفارسية محملة لتشابهها ، واشراك المصورين في اهمال الظلل ولصوء سم الاشخاص في أوضاع ممية يفقد الروح والحركة ودفة النعبير ورغم دلك فلها سحرها وجمالها ، وعكدا يمكن القول بأن الفنان المسلم بصور الاسيان أو الحبوان ، سل الحد منهما موضوعات زخرفنة بحتة و

7 \_ من أبرز خصائص الفن الاسلامي كراهبه الفراغ حرف هذه الظاهرة عند العربين ب الفزع من الفراغ » ( لوحه 12 \_ 14 ) ·

بعدى أن العداد المسلم كان بكره أن الديادية المشدية المرد مساحات دون بغطيتها بالزخارف (لوحه 29) واردحام المساحات (المسطحات) 10 ـ الرسوم بالرحارف بلقات البطر في العمائل 12) والبحث وهذا الاتحاه أدى اعتلم السابو على أبه حال إلى بكرار الوحده الزحرفية الاترابيون والهمو وبكرار الموضوع الزحرفي (انظير بعض الكنب الاترابيون والهمو أوحده ) وبندو هذه الظاهرة واضحة السعر بالمستمات وفي سائير التحف ما وصل النا من الاسلامية (لوحة 8) ـ (لوحة 14) و بالصدور إلى المناسور الحالة الحالة المناسور المناسور الحالة المناسور الحالة المناسور الحالة المناسور الحالة المناسور المناسور المناسور المناسور المناسور المناسور المناسور

8 - الزخارف المسطعة

العالب عسلى الزحارف الاسلامسة السطح ، ومرد دلك انصراف العنابين المسلمين عن التحسيم الى تغطية المساحات برسوم سطحية، ولكن البلوس والمدهب فد حقق من عدا النقص ( انظر اللوحات 12 ـ 13 ) .

9 \_ البعد عن الطبيعة

بعنى دلك أن عناصر الرحرفة في الفن الاسلامي مستوحاه من الخيال سبب الكراهية في النصوير . وأدى ذلك الى الاهتمام بالحيوانات الحرافية ، لينجنت القيان رسيم الحيوانات الطبيعية . وينطبق هذه الظاهرة عيل الزحارف النيانية المشتقة ميسن الزهرة وعيرها ( لوجة 29 ) -

10 \_ الرسوم النوصيحة ( لوحة 12 ) ·

اعتسم اسابون المسلمون ولا سبعا الاسابون والهبود والابراك بوصبح بعض الكتب الادبية ويزين دواويس السعر بالمسمات (44) ، ويرجع أقدم ما وصل الما من محطوطات موضحة بالصيور الى القيرن النيابي عشر

(44) المسمات : تعنى التصوير التصغيرى ( الصبحور الصغيرة ) في المعطوطات الاسلاميكة .

(عن ارام عجد)



الميلادي (45). ومعظم عده الصحور وصحاب لعصص أبي ربد السروحي في محطوط من كتاب مقامات الحريري. وكليله ودمنه وكتاب الاعابي، والمحطوطات العلمية والكتب الباريخية. وصفوة الفول أن توضيح المخطوطات المصور ويحليلها بالرسوم الملوية كان المرية النانية بالنسبة أن كيانها الحميل (46).

11 ـ الكمانة العربية عنصر رحرق استعمل الفيسان المسلم الحيروف عربية سواء أكانت كوفية أم سبحية عماض رحرفية رئيسية . وبعتبر كذلك من ابرز الحصائص المبيزة لاى عميل من اسلامي كما بيدو هذه الظاهرة من اسلامي أواضحة في العمائر الاسلامية وسائر البحث (سكل 1 . 2) . وبابرت الوحدات الزحرفية الاسلامية باشكال الكمانة العربية . وابها ليميزج أحيانا حروفها بالوحدات الاخرى من نباسية وحنوانية حتى بصعيب في بعض الاحبان النمييسيز بينها (انظر منكل 3) . (لوحة 24) .

12 ــ النس الإسلامي في حماعي

معنى ديك أن القبال السيم يو تنسن طريقة حاصة أو استونا معينا يميره عن عبره وأبدأ كان في أعلب الاحيان بسع الطيرق المطروقة وتسترعني الاستالسيت الفينة المورونة أي أنه لم يتنكر جديدا في هذا المجال وهده الصفة التي بفيعر البها الفنون العربية والني بنادي بعض نفاد العرب بانساعها وقد كتب عنهيا أحد معكر بهم (47) ، أوسكار وأبلد ، فاللا ﴿ أَنَّ الْمُنَّ الْأَعْلَى فِي الْفِينَ هُو أَنَّ تطهر القن ويجمعي القمان ، ( انطسير الموحات 21 ــ 22 ــ 23 ) وهده العبارة لها ورانها . مما لا سلك ونه أن المعماريين والمصوريس والحطاطسين والمزومين را ماس على احسلاف درحاسم في العصبور الاسلامية . قد أنتجوا بحقا فبية حملة بدون أن يودعوها سينها مسن حصائص حبابهم التي بلاسب في سبيل الغرص الاستمى مدن أحل صالح المحموع (48) • متحدثين إلى شنعونهم عن طريق الفي بلعة الجماعة لا الافراد .

(45) لمزيد من التفامبيل حول هذا الموضوع راجع · المخطوطات المرسومة في العمر العباسي ، للدكتور خالد الجادر •

– ايتنجنهاوزن · فن التصوير عند العرب ·

 $^{\circ}$  67 نكى محمد حسن . القبون الايرانية . من  $^{\circ}$ 

(47) أحمد أحمد يوسف : الغط العربي وأساليبه في العياة العامة - حلقة بعث الغط العربي - ص 86 .

(48) أحمد أحمد نوسف : نفس المرجع السابق . ص 87 .

دات الارصف المساره ملسف حول ا فر بو من الکارن داش داش الاترهسان الما بره ملسف مراز اسع و السلطارين مجد ما ديم در دو دو در در در در در در در 河东





13 ـ الفن الاسلامي بعيد عن العاطفة:

لان الفنان المسلم لم بهتم بتصوير المساعر الاسانية ، لذلك لا نجد في مسحانه ما بثير الشعور أو ببعث عسلى الماسر العمن بخلاف ما نسراه في المصوبر الاوروبي لا سيما في اللوحات الني بوضح النضحيات البشرية وغيرها من الموضوعات الاخرى .

وصفوة القول أن الذي جعل الفنان

معل دلك هو البعد عن نمثيل الطبيعة و الفن الاسلامى ذو طابع ملكى . صحيح كان الامراء والحكام المسلمون يعفون من بعض انجاء العالم الاسلامى لى الانجاء الاخرى (49) . ويستدعون لى معر حكمهم بعض من تمتد شهريهم لى العبانين الناشئين في سائر الافاليم لاسلامية وكان لهذا أكبر الاثر في كيف الطرز المختلفسة في الفنسون لاسلامة و

ولكن هناك من يرى بأن الفن الاسلامى ملكى بالدرجة الاولى (50) « فالامير و الدى يرعى الهن ويعضد الهنانين ، لا فى حالات نادرة • فالفنان كان ينفذ الطلب منه سواء أكان هذا الطلب باسه الدين أو الحب والعظمة والابهة

اد كان بعمل حسب زعسة الملك او السلطان الدى بعبش فى كنفه . وقد تمار هما يقطه وهى أن العن الاسلامي في ارسيفراطي سبحر القيال لحدسة الأمراء والسلاطين - ولكن يمكن البرد على ذلك بأن هؤلاء الإمراء قد شملوا على ذلك بأن هؤلاء الإمراء قد شملوا القيابين بعنائيهم وعظمهسم ليحمسن منائيهم وملء قصورهم بالبحف البادره ( لوحة 15 ) .

## 15 \_ ص ابىكارى

لم نكن العقدة الإسلامية بمسل الي الاسراف في البرف. ويدل على ذلك حياة الحلقاء الراشدين ، وكان ذلك في فعر الاسلام ، ومع ازدهار الحصارة العريبة الاسلامية ، والبراء الذي عرفة الحلقاء في العصور البالية لفجر الاسلام ، كان عليها أن يحقق شخصينها وأن سيبمع عليها أن يحقق شخصينها وأن سيبمع الباس بأدواب الحياة من ملابس وأشباء فاحرة بنياسب مع النراء الكبير الذي تابيل معاون به ، ومن هنا شباب فيون النكارية رائعة ، يحسد المبادي، الني المني الدي الدي تعيس فية الخلفاء والامراء الذي تعيس فية الخلفاء والامراء فاتكر الفيان المبيلم الحزف دي البريق المعدى ، كيديل صالح عين استعمال المعدى ، كيديل صالح عين استعمال

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>) زكى معمد حسن : الفنون الايرانية ، ص 15 ·

النظر الموضوع ، انظر :11-10 Varçais (د) الموضوع ، انظر :11-11 الموضوع ، انظر :10-11 الموضوع ، انظر :50

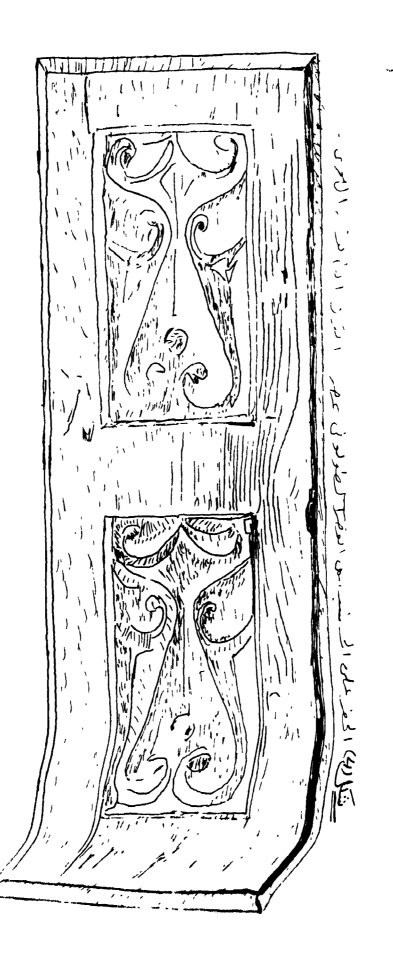
( Mcheule my ئى جولى ( (ننسکل ق)

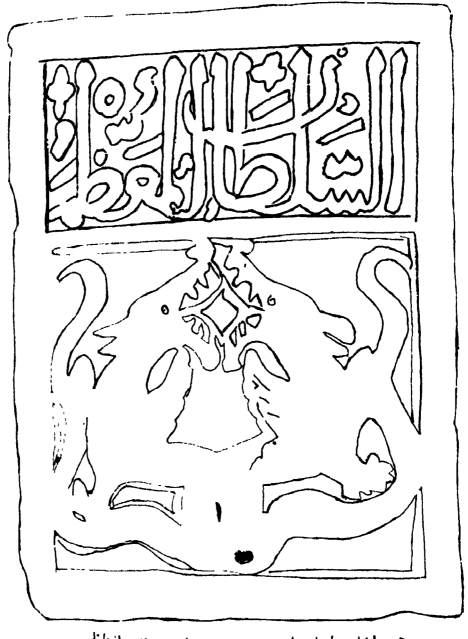
حسنوة من صناعة العاج نسبن خط الثلث المهاعك المحفور فوق أرضية ما نته - مع

وحلاصه العول التي تحم به هذا الموصوغ . عي ان دراسية الفيسون الاسلامية في محتلف مراحلها الرمينة وتطور اساليها الزحرفية . وطرزها المحتلفة دراسة شيفية بدكر تعظية الحصارة الاسلامية ومهارة المسلمين في عدا المحال ، وتسير الى ماص محتد ما درال آبارة نافية حتى اليوم في الرفقة الاسلامية الواسعة المندة مين الصين سرفا الى الابدلس عربا ، شاهدة عيل سرفا الى الابدلس عربا ، شاهدة عيل ما المقة الاسلام من اردعاز حصاري وفي سيطل بيهر الاحيال بنو الاحيال .

الاوابي الذهبية والفضية وينطبق دلك على العمائر الاسلامية ، اد نعصد منا المحراب محور الاهبية في المسجد ، وان من الممكن أن نصنع من الذهب وزكسا بلاحظ بان المحارب قد صنعت من الحشب أو الجس ، واستطاع المنان من نصفي عليها مسحة جمالية بخفف من مده الحامات الرخيصة ( لوحة 9 ) بالزخارف دويمة والالواب الجميلة • وصدق دويمة والالواب الجميلة • وصدق وداير عندما وصف الفن العربي الاسلامي عوله مان رسوم الرقش العربي هي المنوب كلها » (51) •

<sup>51)</sup> لمزيد من الدراسة راجع:





حیوانان خرافیان متقابلان (۱ انتمائل ولسالمر) ایمان ۱ العرّن (چ دو ۱ کا ۱ ) (شکل ۶)

### فهسرس الصسور والاشكسال:

#### أولا: الطوحسات:

1) حزء من تفاصيل زحارف واجهة قصر المشيى ــ العصر الاموى (743 ــ 144 <sub>ـ</sub>. بالاردن •

وتمثل هذه اللوحة أهم الامثلة المبكرة للزحارف الاسلامية المحفورة على الحمر. يلاحظ فيها تامير الاساليب الزحرفية الساسانية والميزنطية ·

2) حشوة من الجمن تمثل الطرار الاول في رحارف سامراء الحصية . نقدت الرحار بطريقة القالب لل قوام رحارفها رسوم ساتمة كورقة العنب العماسسة السور واضع فيها التأثير الساساني •

3) قطعة من الجمن نفدت زحارفها بطريقة العفر المائل ( المشطوف ) وهي عبارة عرر رسوم بنائنة وهندسية محوره عن الطبيعة ، سنامراء ــ للفرن الناسع المبلادي .

4) مصراع باب حسبی ـ مصر ـ القرن الثالث عشر المیلادی و أو ائل القرن الرابع عشر المیلادی المطعم بالعاج  $\cdot$ 

زخارف هذا المصراع عماره عن اطماق نحمية دات الابنا عشر رأسا ، بعبط بها كبدر على هيئة مسدسات و تتحلي لما بدقة في هذه الكندات زخارف التوريق العربي ، التي تعتبر من أبرز سمات الزحرفة الاسلامية و

5) حشوه من العاج \_ مصر العصر الفاطمى \_ القرن الثانى عشر الميلادى ·
 قوام زخارفها عبارة عن رسوم آدمية وحيوانية وطيور تحيط بها رخارف نباتيـــ وكيزان العنبوبر · نفدت بالحفر العائر العميق ·

6) تفاصيل رحارف الاطباق التحمية التي ترين الباب المصفح بالبرويز مسحالسلطار المؤيد .

7) لوحه بييل قطعه من نسبج الفياطي ، مملوء بالانبرطة الزخرفية ـ العريضة بيت تعتوى على رسوم هندسية ونباتية وحيوانية معورة عن الطبيعة • والاشرطة أعسب تعتوى على كتابه بكونة من عبارة مكررة نصها « النمن والاقبال » • مادتها من العرير المتعدد الالوان ، مصر ـ العصر الفاطمي ـ القرن السادس الهجرة

8) غطاء قدر ـ مناعة شمال غرب ايران ـ القرن الثامن الهجرى بمشهد الاماء عربالنجف .
 بالنجف .

الثاني عشر الملادي -

رحارفها مطرزة بعرر متعددة - غرزة حشوة مائلة - وعورة العسب - كما استعمدت غورة الفسوع .

لا) سلطانية من العزف الاسلامي بالاندلس ذور البريق المعدني من مساعة مدينة سسية - العرن الشمن الهجري - الرابع عدر لميلادي و رحارفها زهره منطبة داخل منطق هندسية . أي تمتاز عنصري الانتظار والتكرار و

(1) رهرية من حرف طوار العمراء على اللوب صناحة مالقه رالهرر الرابع عد الميلادي و هذا النوع من العرار يمتار بال رحارفه اقرب ما تكور الى رحرفة المعادر كما تطهر عليها كتابات نصها « اليمن والإقبال ، مكررة و

11) طبق من الخزف دو الرحارف المطبوعة بالقالد والطبلاء الرحاجي دي السيور الاحمر ، والمتعدد الالوان • صباعة هراة القرر الثالث الهجري د التاسع الميلادي د العاشر الميلادي •

قواء رحارف هذا الطبق . رسوم ساسة محوره عن الطبيعة وكبانة كوفية تسبطه نصها . يب من السنغر لابي نمام

لا اسب وان طالب سطالب ادا استعب عسر ( العب) فيرجا ( الدين العرف السلجوقي - صناعة مدينة قاشان ابران - 607 هـ - 1210 من عمل سيد شمس الدين الحسني وقواء رحارفه رسوم المية وحيوانية وناتية و

13) طبق من الخزف القاشائي ـ ايران القرن السابع الهجري ـ الثالث عشر الميلادي رحارفه رسوم أدمية ذات السحنة المغولية التحللها رسوم نباتية ـ في الوسط رجل على ظهر حمار .

14) طسق من الخرف التركى ـ صباعة مدينة ارتبك ـ القرن 10 هـ ـ 16 م قوام رحارفه رهرة القرنفل ـ قرن العزال ـ رهرة الوسن وغيرها واستعمل اللود الاردق والفيروزي والبنفسجي ٠

15) مشكاة من الزجاج المموه بالمناء باسم السلطان حسر ... من انتاح مصر ... القرن السابع الهجرى ... الثالث عشر الميلادى وعناصر الرحرفة فيها اينسة « السنور » ... ورسوم نناتية ...

16) ورقة من مصحف مكتوبة بالعط الكوفي بعروف دقيقة رفيعة فيها تعطيط عندسي النمط تجرى خطوطه الافقية معددة الاسطر في تقسيم يكاد يكون منتظما وبعد في التوزيع نوعا من التوازن العام من حيث التشكيل ويعدد الصفعة اطار من أرحارف المضفره وحلفية الكمانة قد ربن بالزحارف الممانية الحي نما السطح

- باكمله في رفة وعذوبة وشفافيه (عن أحمد يوسف) (1) أيوان القرن الثائد علم الميلادي .
- 17) الصمخة الاولى من كتاب تاريح الامم والملوك للطبرى ـ صناعة هراة ـ 1469. عناصر الزخرفة فيها الرقش العربي .
- 18) تصویر جداری به بالالوار المائیة به العصر الفاضی به العرب الحامس الهعری الحادی عشر المیلادی و یمثل شاب جالس و بیده الیمنی کأس و
- 19 صورة تمثل ادم وحواء من معطوط عبد الله بن بختشوع بـ مراغة ايران بـ يَرْرِ السابع الهجرى بـ الثالث عشر الميلادي ·
- واضع فيها تقاليد المدرسة العربية في التصوير ، التي تمتاز بالتسطيع ، والعدر. خلفية التصويرة · الاشجار رئيست بطريقة اصطلاحية ·
- 20) صورة تمثل سيرة المدى صلى المده علمه وسلم القسطنطينية د القرر الدا . عشر الميلادى . يتجلى فيها صورة الرسول بلماسه الابيض بحيط براسه هالة در د
- 21) قمة الصحرة المقدسة بمدينة القدس شيدها الخليفة الاموى عبد الملك بن بر، عام ( 72 هـ ) 691 ـ 692 م تعتبن أقدم أثن معماري باق واحدى روابع الات برالعالم الاسلامى •
- 22) المسجد الكبير بقرطبة ( القرب الثاني الهجرى ـ الثامن الميلادي ) ـ + برير الصورة محراب المسجد ، وآبرر سمة معمارية فريده في هذا المسجد هي طريقة ، السقف على أعمدة قصيرة وصعت الواحدة فيوق الاحرى ، ويسترعى الابتياء كرر عقوده المفصصة الغنية بالزحارف النباتية ،
- 23) بهو السباع في قصر الحمراء ـ عصر بسو نصر في غرناطة ـ القسرر الشاء الهجرى ( 755 هـ ـ 1354 م ) ـ الرابع عشر الميلادي •
- 24) قصر الحمراء بغرناطة ـ القرن الثامن الهجرى ـ تبين ليا هذه الصورة ... الغط العربي في الزحرفة وروعة الزخارف النياتية والهندسية •
- 25) معراب مسجد سندى بومدين ـ تلمسان ـ عصر بن مرين ـ الفرن الرابع عسر الميلادى · نلاحظ جمالية ورقة زخارف المعراب النباتية والكتابية ·
- 26) مدرسة وصريح السلطان قايتباى ( القاهرة ) القرن التاسع الهجرى ـ العاسر عشر الميلادى ـ نرى فيها المئدنة الرشيقة ذات المقرنصات .
  - القبة المي يزدان بالرخارف السابية والهيدسية المشابكة .

<sup>(1)</sup> نقلنا هذا الوصف عن الاستاذ أحمد أحمد يوسف ـ حلفة بحث العط العربي - ص 90 ·

27) المدخل المقريض لمدرسة قرة طاي ـ فوينة عام 1251 م من العصر السنجودي -

28) واحهة ضريع السلطان قلاوور ـ مصر ـ القرر الثامر الهجرى ـ الرابع عشر عيد مرى في هذه الصورة الشماليك المحرمة دات الرحارف التعمية .

29) توضع عده الصورة تفاصيل زجارف مسعد العبعة من العارب في اصفهار ما الغرب 12 معناصر الرحرفة في هذا المسعد مرسوم بدائمة دقيقة . والعط الكوفي مسلسي وهي من العزف الشاشاني ويعتبر هذا المسحد من أصل الماني في أيراب المدخل الرائع لمسجد الشاه عباس باصفهان ما ايرار ما العصر الصفور القسر السابع عندر الميلادي و

تعلى في هذه الصورة روعة الزحارف الاسلامية كالمقر بصات المكسية بالعرف القاساني على الإلوان المتعددة •

إذا صريح ناج محل - اجرا بالهند - الفور السابع عند الميلاني سياد الامتراطور
 لموي شاهعيهان لزوجته ممتار محل ٠ وهو من أفعم العداد الاسلامية ٠

32) حامع السلطان أحمد الأول باسطنبول ـ القرب العيادي عشر الهعري ـ السابع عشر الميلادي .

33) حامع السليمية بأدرنة ، العصر العثماني با ساد السلطان سيم الثاني ، الهيرا العائم الهجيري بالسادي بالدي في الدي السادي المائم المائم

34؛ سفف المسلم الكائلا بالبينا في بالبرمو \_ صفلته \_ الفرن السادس الهجري \_ ويظهر فيها تأثير الفن الاسلامي .

35) مسجد السلطان حسن بالقاهرة ـ القرن النامن الهجري ـ الرابع عسر المبلادي -

36) زخارف عقد معراب مسعد سيدى بلعس وبلاحظ . أنه حارف النوريق العربي العربي معدا المعرب من المعرب المعارب في العالم المعرفة في العمل ويعتبر هذا المعراب من الرمان المعارب في العالم الاسلامي ، لانه يمثل الذروة في تطور الرحارف العربية على العمادة المعادة المعادة العربية على العمادة المعادة العربية على العمادة العربية العربية على العربية على العمادة العربية العربية العربية على العمادة العربية العربي

37) أوريل من زخارف معرات سندى للحسن و سلاحظ أقران الكتابة العسرسة عالزحارف النباتية •

38) منذنة المسجد الكبير بتلمسان ، تلاحظ الرحارف الممارية المشاك ٠

### ثانيا: الاشكال:

- 1) شريط من الخط الكوفى ذو الارضية النباتبة واضع جدا أن المهاد المكور مر الفروع النبآتية لا تتصل بالحروف ايران القرن الرابع الهجرى ـ العاشر الميلادي .
- 2) افريز من الكتابة النسخية ذات الارضية النباتية ، وهي تكون جزءا مس رحرن مدخل السلطان معمد الناصر بن قلاوون · مصر ـ القرن السابع الثامن الهمريس الثالث عشر ـ الرابع عشر الميلاديين ·
- 8) افريز من العاج ـ يبين جمالية خط الثلث المملوكي ، المحور فوق ارضية بين ـ مصر ـ القرن الثامن الهجرى ـ الرابع عشر الميلادى ـ
- 4) حشوة حسبة ، من العصر الطولوني \_ مصر \_ القبرن الثالث الهجري \_ لي \_ الميلادي
  - للاحظ فيها بأثير طرز سامراء الجصية في الحفر المشطوف •
- 5) حيوانان خرافيان متقابلان ـ يعلوهما شريط من الكتابة نصها « لسطر المعظم » ـ ابران ـ العرب الخامس ـ البامن الهجريين •
- 6) الاطباق النجمية ـ وطريقة تكوينها ـ اشتهر هذا النوع سن الزحارف المد .
   في مصر ، ثم انتشر منها إلى المغرب والاندلس .
- 7) اشتهر هذا النبوع من الزخارف المعمارية المصفرة في تزيين المآذر في المسرد والاندلس في العصور الوسطى وهو عبارة عن معينات متشابكة .

### مسراجع البعست:

- 1) أبو صالح الالفى: الفسن الاسلامى أصوله وفلسفته ومدارسه ـ دار المسارف ـ القاهرة 1965 ـ الخط العربى ووظيفته فى الفنون الاخرى حلقة بعست الغط العربى ـ دار المعارف ـ القاهرة 1968 ·
- 2) احمد أحمد يوسف : الخط العربي وأساليبه في العياة العامة \_ حلقة بعث الغط العسربي "
  - 3) بشرفارس: سر الزخرفة الاسلامية ـ القاهرة 1952 .
- 4) حسن الباشا: فسن التصوير الاسلامي في مصر دار النهضة العربية القاهرة 1973 ·
  - 5) حسن الباشا: حلقة بحث الخط العربي دار المارف القاهرة 1968 ٠
- 6) ديماند : الفنون الزخرفية الاسلامية \_ ترجمة أحمد مسوسى \_ دار المسارف \_ القاهرة 1958 ·
- 7) ريتشارد اتينغهاوزن: فن التصوير عند العرب ـ ترجمة . الدكتور عيسى سلمان والدكتور سليم طه التكريتي ـ وزارة الاعلام ـ بغداد 1973 .
- 8) زكى محمد حسن : الفنون الايرانية في العصر الاسلامي دار الكتب المعرية العاهرة 1935 العاهرة 1954 وركي محمد حسين : الفن الاسلامي في مصر العاهرة 1935 العاهرة 1954 العاهرة 1956 العاهرة 1956
- 9) شاخت وبوزوث: تراث الاسلام ـ القسم الثاني ـ ترجمة حسين مؤنس واحسان ـ عاس ـ الكويت 1978 ·
- 10) علام ( نغمت اسماعيل ) : فنون الشرق الاوسط من الغزو الاغريقي حتى الفتع الاسلامي ـ دار المعارف ـ القاهرة 1975 ·
- 11) فريد شافعى : العمارة العربية فى مصر الاسلامية \_ عصر الولاة \_ المجلد الاول الهيئة المصرية العامة للتأليف والنشر \_ الفاهرة 1970 ·
  - 12) فريد شافعي : الزخارف التأسية النسيطة في الفن الاسلامي ٠
- 13) مانویل جومیث مورینو: الفن الاسلامی فی اسبانیا ترجمة عدد العزیر سالم ولطفی عبد البدیع، دار الکتاب العربی القاهرة 1968.
- 14) مصطفى الحبيب: اقتران الكتابة بالعمارة ـ رسالة اليونسكو العدد 199 ـ مساير 1978 .
- 15) المعالم الاثرية في البلاد العربية \_ الجزء الاول \_ جاسعة الدول العربية \_ الادارة الثقافية \_ القاهدة 1970 .

تتطلب منك بصفتك مسلما ان تعلم حكم شريعتك فيها ٠٠٠ ومنها مثلا وجسود الانسان-هلى سطح القمر ، فكيف يجرى على نفسه أحكام دينه فى عبادته ؛ ٠٠٠ الى غير هذا من المحدثات العصرية ٠٠٠ وهذا مما يبعث على تجديد النظر ومراجعة النصوص على ضوء وضعية العصسر الحديث ودرسهما دراسة عميقة لحسل مشكلات هذه القضايا المتجددة فى كل لحظة وحين ٠٠٠

وبما انك ملزم ايها المسلم بحكمه الضرورة على مسايرة عصرك وممارسة أو ملابسة هذا الجديد فكان لزاما عليك ان تعلم رأي الدين في ذلك ، واني لك ذلك وليس لديك نصوص تطبقها على الحادثة الجديدة ؟ ٠٠٠ فكيف يكون العمل اذا وأنت مضطر للتعامر مصع الخلق ؟ ٠٠٠ فمن هنا نرى وجاهسة الخلق ؟ ٠٠٠ فمن هنا نرى وجاهسة الاجتهاد في الدين ، وقال بفتح الباب على مصراعيه ( اجتهادا وتجديدا ) لكن من حاز شروط الاجتهاد الشرعية كما هي مقررة مفصلة في مضانها مسن كتب علم الاصول ٠

فالاسلام كما تنص عليه أصوليه الاصيلة من كتاب وسنة هو دين عملى صالح لكن زمان ومكان ونظام مرن اجتماعي خالد فيجب اجراء قوانينيه وجميع أحكامه وفق مقتضى روح العصر في اطار مبادى الشريعة العامة وقواعدها الصحيحة التي تدعو الى مصالح الناس ودفع الحرج عنهم حسب ما نطق به

القرآن: ما يريسد اللسه ليجعل عليم من حسرج ( المائسدة: 6) ، يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسسر. ( البقرة: 185) وما جاء في السنة ير قوله صلى الله عليه وسلم:

« يسروا ولا تعسروا ، وبشروا ولا تنفروا » ، فان لنا في هذا مجالا واسعا والوقت قد حان ، لا سيما وان النطور والتغيير قد لحق كل شيء وأصبحه المدارس في العالم اليرم تعلم الناس الاستقلال في التفكير للوصول الى معربة الاشياء والحكم عليها بانفسهم بطريق التجربة والقياس ، فالاوضاع نزاها كد تراها يا أخى تتغير وتتطور فى كل حي وآن ۰۰ فهناك دول وحكومات نشات وهناك أمم كانت مستعمرة فاستقلب وهناك منظمات وأحزاب سياسية تكوي رجماعات دولية تأسست ، وهيآن حاكمة استبدت ومذاهب في العقائد والاحتدر قد بدت ، وقوانین ومعاملات حدب. فشنت وتقررت ٠٠٠ فليس من المعقسير أن يبقى الاسلام مكتوف الايدى سفر الى هذا التطور الشامل لسائر سادبر الحياة كلها بدون أن يتخذ لنفسه مرند عمليا يثبت فيه وجوده الضرورى كداد صالحة للسير بهذه الحياة الى السدد وانه بحق هو دين التجديد المستمر ب الزمن كيفما كان الحال الى قيام الساعا

فان فى ضمن الحديث النبوى الورد أ التجديد الامر بالتجديد والحث عسلم ذلك وان كانت صيغته هي من باب صبعة الاخبار بالمغيبات ففيه الى ذلك تشويز

الى الاحراز على هذه المنقبة العظيمة، منقبة التجديد، وهذا من اعلام النبوة وهي هذا الصدد جاء في جريدة الاهرام المصرية ( 27/9/27 هـ) سؤال طرح على شيخ الارهر، يقول السائل

النظور المجتمع ؟ » فكان الجواب كالتالى :
النظور المجتمع ؟ » فكان الجواب كالتالى :
الاساسية المعية ، والاحكام الساسية الاساسية الإساسية المعية ما التفيير .
الاساسية المعية أو التبعية فهذه أما الاحكام الفرعية أو التبعية فهذه أما الاحكام الفرعية أو التبعية فهذه لم يوجد في الكتاب أو السنة نص جاز الاجتهاد والاخذ بما يحقى مصلحة المجتمع » ، فمعنى هذا أن المسائل الفقهية ما دامت غير قطعية الدلالة فهي فابلة بحكم الشرع نفسه للتجديد.

وانطلاقا من حدیث أبی هریرة هذا اخذ الفقهاء والمؤرخون فی البحث عن المجددین فی الاسلام سلفا وخلفا ، فقالوا انه کان علی رأس المائة الاولی من الهجرة عمر بن عبد العزیز ، وعلی رأس المائة عمر بن عبد العزیز ، وعلی رأس المائة الثانی والثالث بسسن سریح او الاشعری ، الثانی سهن بنکروا للمائة الرابعة کلا من أبی سهن حمد بن سلیمان الصعلوکی والاسفیراینی حمد بن سلیمان الصعلوکی والاسفیراینی ، او الباقلانی ، والخامسة الغزالی ، السادسة الفخر الرازی ، والسابعة بن دقیق العید ، ۰۰۰ وهکذا نجدهم

يعددون أسماء المحددين على رأس المات طيلة الاربعة عشر عرما التي عاشها الاسلام .

قال بعض شراح هدا الحديث اسه لا يلزم أن يكون المبعوث المحدد عسلي رأس المائة رجلا واحدا ، بل قد يتعسده المجددون في القرن الواحد ، فيكسون كل واحد منهم مجددا و ناحية من نواحي هذا الدين ، بحيث يكون كل واحد منهم عاملا في ميدان حاص من ميادين الحياة العلمية والعملية والدينية ، مان كلمة ( من ) هنــا في الحديث هي للحمــع لا للمفرد كما قال السذهبي ، فكـــل واحـد ينقع بعير ما ينفــــع به الآخر ، وأقول بان حمل تأويل هذا الحديث على هذا الوحه هو أولمي وأشعه بالحكمة والمعقولية ، ولهذا درى بعصهم يختلف مع غيرد في ذكر اسماء المحددين وعددهـــم في كــل قــرن ، فمنهــم من يضيسف اسمناء بعسم الخلفاء الممتارين كعمر بن عبد العرير. وهارون الرشيد ، والخليفة المسترشد ، والمقتــــدر ، والقـــادر ، والمامـون وغيرهم ٠٠٠ وفي هدا اشارة عنهم الى ان العرض من وجود المحدد هو حسدوث جماعة من كبار المشهورين عملي راس كل مائة سنة يحددون للناس دينهسم ويحفظونه عليهم في انطار الارص . وهذا يرجع الى احتلاف أبطار العلماء في نوعية التجديد والمحدين ٠

وقد يوجد المحدد في اكثر من سائة سنة وقد يكون في اقر مر ذلك ، عليس



# الإسلام والنهضة الحديثة

- الاستاذ عبود علواش ساد ما معسد المراز

لم يكن الاسلام مجرد عقيدة فحسب تعنى بالعلقة بين الانسان وربه ، وكيف ينبغى أن تكون هذه العلاقة .. بل كان الى جانب ذلك شريعة الهية ترسم الطريق وتضع القوانين لبناء محتمع بسوده العدل ودفوف عليه

مجتمع يسوده العدل ويرفرف عليه الامن والاطمئنان ، ومسن هنا كانت له رسالته الحضارية الهامة الستى انتقلت بالمسلمين من حياة قلقة مضطربة تمزقها الاهواء والصراعات · وتتحكم فيها القوة الغاشمة ومنطق البقاء

للاقوى الى حياة يمثلها القانون ويسيطر

عليها منطق العدل والاخوة والمساواة

نظر الاسلام الى الانسان نظىرة تكريم باعتبار ما ينطوى عليه مسن طاقات مادية وروحية جبارة وما يشتمل عليه من قدرات واستعدادات تؤهله للسيطرة على الكون واخضاع الطبيعة لصالحه وصالح بنى جنسه فدعاه الى تنمية هذه القدرات بالعلم الدقيق والبحث العميق ، وحثه على امتحان ذلك كله

بعقله واستخدامه في كل ما يحيط به وما يصل اليه من نتائج ·

كما رسم له الخطوط العريضة التي تنظم حياته وعلاقاته الاجتماعية انطلاقا من المجتمع الصفير ـ الاسرة ـ الى المجتمع الكبير ، وتسرك التفاصيس والجزئيات لاجتهاده وتكييفها طبقا للظروف ومقتضيات الاحسوال ـ كس ذلك لعمارة الارض وتحسين سبل العيش والحياة \_ وفي كل ذلك كان الاســـلام يحرص على الشوري في القيادة وانخاد القرار ، والعدالة في الحكم وتطبيسق القانون ، والنزاهة وحسن الاستقاسة فى المعاملة والسلسوك • وقد أدرك المسلمون الاوائل طبيعة الاسلام ومراميه البعيدة فراحوا يعملون على هديها لوضع اللبنات الاولى لدولة الاسسلام العتيدة ، وحضارته الانسانية الشاملة · ولم يستنكف خلفهم من الاستفادة من تجارب الامم والشعوب الاخرى فاخذوا يدرسون ذلك التراث الضخم ويعملون

على توجيهه وصبغته بالصبغة العربية الاسلامية الجديدة فاثروا بذلك تراثهم وحضارتهم التى استفادت منها الانسانية فوائد كبيرة وكانت سندا لها عبر نضالها الطويل من أجل الازدهار والتقدم .

ولكن المسلمين فيما بعد مالوا الى حياه الدعة والخمول ، وانفصلوا عن تلك الحياة المليئة بالعمل الجاد والعطاء المستمر ، فخارت قواهم وتعطل ابداعهم، ورادتهم الصراعات السياسية والفوضى الاجتماعية وكوارث الغزو الاجنبى ضعفا على ضعفهم فاستسلموا لنوم

الا انه بالرغم من هذه المحن القاسية التى تعرضت لها الامة العربية الاسلامية والاحداث التى نزلت بها فانها لسم تستطع القضاء عليها وعلى ما غرسه الاسلام في نفوسها وما شادته النفوس المؤمنة العاملة بجهدها ودابها فقد بقيت تلك الروح الدينية الرباط المقدس الذى يربط بين أبناء هذه الامة المغلوبة على امرها تلتجيء اليها كلما داهمها خطب فتجد في كنفها القوة والصمود (2) كما بقيت بعض المؤسسات الاسلامية تؤدى رسالتها في ضعف الا انها حافظت عسلى تراث هده الامسة من التلاشى والاندثار ومكنت بعض ابنائها من أن يكونوا رسل النهضة والحضارة العربية الاسلامية الحديثة • لقد آدرك بعض رجال العلم والثقافة ممن انجبتهم

تلك المؤسسات ما تتخبط هيه الامسة الاسلامية من فقر وجهل وما يسبط على عقولها من خرافسات وشعوذات فاقبلوا يلفتون الانظار الى هذا الواقع المررى داعين الناس الى الاحد باسباب العلم والمعرفة والتمسك باهداب الدين والرجوع الى منابعه الصافية البعيدة عن الشعوذات والخراهات التى أصسع السواد الاعظم من المسلمين يعتقد انها من الدين والدين براء منها · (د)

أخذت هــذه الافكـار تسرى في المجتمعات الاسلامية بالرغم مما تلاقيه من محاربة الحكام المستبدين ، واتباعهم من رجال الدين الرسميين الا أن الحجر على الافكار الاصلاحية لم يكتب لــه النجاح ، وبدأت أثار هذه الافكار تجد صداها لدى الجماهير وفي كثير مس الحركات التي قامت في مناطق مختلفة من العالم العربي والاسلامي مطالبــة من العالم العربي والاسلامي مطالبــة بالثورة على الواقع ومحاولة تغييره ،

ولعل اهم هذه الحركات جميعسا الحركة الوهابية التى قامت فى الحجاز بزعامة ابن عبد الوهاب بلبست هذه الحركة لباس الدين واتخذت منه نقطة انطلاق لتغيير حالة العالم الاسلامى نفدعت للعبودة من جديسد الى الدين الاسلامى الصحيح ونبذ ما علىق به من أوشاب عصور الضعف والانحطاط وما اضافه اليه بعص الدراويش مسن ادعياء الدين ، كما دعت الى ما ندب اليه هذا الدين من حب للعلم وحث على

طلبه واستعمال للعقل وتكريمه والتحلى بالاخلاق الرفيعة والخلال الكريمسة وبالحملة كانت المحركة الوهابية عودة الى الدين من جديد ومحاولة الانطلاق منه كما انطلق رواد الاسلام الاول لبناء دولة الاسلام ووضع أساس حضارته ٠ وقد أحدثت هذه الحركة هزة عنيفسة في المجتمع العربي الاسلامي وأشراب الناس الى ما تحمله من مبادىء وأفكار وقيم فتأثر كثير منهم بدعوتها الامر الذى دعا العثمانيين الى الاسراع بمحاصرتها ومحاولة القضاء عليها في مهدها ، لما تشكل من أخطار على الخلافة العثمانية ذاتها وتعرضها للخطر ٠ (4) الا أن الشعور بالتغيير أضحى حديث الناس، والمطالبة بالاصلاح اصبحت الشغيل الشاغل لاحرار الفكر خاصة بعد أن تأكد لهم تحفز العرب للانقضاض على العالم الاسلامي بغية التهامه .

كانت اذا هذه الافكار والدعسوات عمل في المجتمع الانتلامي وتجد صداها لكبير داخل جماهيره يحدوها الامل في غيير واقعها واعادة العزة والسيسادة لتى حققها الاسلام لها وذلك قبل أن رى مدافع نابليون وهي تدك مدن مصر الشام لمزرع الخراب والدمار بها تثبيت دعائم الاستعمار الغربي فيها من هنا يمكن القول بأن هذه الحركات لافكار التي مهدت لها تعدد البدايسة حقيقية لليقظسة الاسلاميسة ، (5) ما يذهب اليه بعضهم من جعل حملة بليون البداية الحقيقية لعصر النهضة

الحديثة ، نظرا لما رافقها من تنظيمات عسكرية وما جهزت به مسن اسلحه حديثة ، وما صاحبها من علماء وادرا. ثم ما أحدثته في مصر من مؤسسات وتشريعات لم يكن للمصريين عهد به فكانت هذه الاعمال جميعا الصدمة القوية التي أعادت للمسلمين والعرب وعيهم الحقيقي بواقعهم المتذلف ودفعته الى التخلص من هذا الواقع عن طريو تبنى أساليب النهضة الاوروبية في البناء ، (6)

اننا لا ننكر دور النهضة الاوروبية وتأثيرها على النهضة العربية الاسلامية الحديثة ٠ لانه ما من نهضة أو حصارة الا وتأثرت بغيرها من النهضاد الانسانية واقتبست منها ، كما اننسا لا ننكر دور الحمالات العسكرية وتأثيراتها عبر التاريخ ، واستفادد المتصارعين من انجازات بعضها في مختلف المجالات ولكننا نعتقد أن اعطاء هذا القدر من الدعاية للحملة الفرنسية في تغيير عقلية الامة ، وسرعة اقبالها على منجزات الحضارة الغربية وتمثلها لها دون أن تتقدمها مرحلة من السوعي والاستعداد لقبول التغيير ـ امر ينطوى على كثير من المبالغة التي لا يقرها واقم التاريخ ، ولا طبيعة المرحلة التي وقعت فيها هذه الحملة ، والاهداف التي قامت من أجلها ٠

ذلك ان الحملة الفرنسية كانت كفيرها من الحملات الاستعمارية التوسعية وأن حاول قائدها لبوس مسوم الرهبان،

والتظاهر بالروح الانسانية لانقاذ المصريين من ظلم المماليك والاتسراك العثمانيين والقضاء على الجهل والاستغلال اللذين كان يعانى منهما المصريون وما كان لحملة هذه اهدافها آن تكون فاتحة للنهضة أو بادرة خير يمكن للمصريين الاستعاده منها والاستعانة بها للخروج مسن تخلفهم ولعل ما قام به نابليون وجنوده من فضائع ومنكرات بعد ثلاثة اشهر فقط من احتلاله لمصر تدل على مسدى نواياد (الطيبة) ، لمصر ، ورسالة التمدن التي يحملها اليها .

على ان الحملة من ناحية آخرى لم تستمر طويلا بفضل المقاومة الشعبيبه لها من جهة والصراع القائم على مناطق النفوذ بين فرنسا وانجلترا من ناحبة آخرى الامر الذى لم يمكن هذه الحمله من تثبيت دعائمها وخلق قاعدة صلب للاستعمار الفرنسى يستطيع بواسطتها احتواء الشعب المصرى ، وتكييفه مسع المعطيات الاستعمارية الجديدة وجعب المصر مركزا من مراكز الثقافة الاوروبية الوافدة بحيث تمكن الشعب المصسرى من امتلاك أسباب النهضة الاوروبيت من امتلاك أسباب النهضة الاوروبيت

وأخيرا فان اعطاء هذه الحملة ذلك الحجم الواسع والدعوى العريضة انكار سافر لامكانيات الامة الذاتية ، واجهاض للحركات والدعوات التى كانت تنادى بضرورة التغيير والاخذ بأسباب التقدم ،

وساسن شلعى ان الشعبور بالمستعلق والرغبة الملحة في الحروج من بالرية يعدان الاساس الحقيقي لمعهور يسبة نهصه ونجاحها الانهما يدلان عسلي بضبح الشعب وتعبله لاي حركة اصلاحية او ثوره احتماعية وبالله ما كان يعبقه العالما الاستلامي فين طهور هسده المحركات والمدعوات المح

ومهما يكن من اسر عدد تسكنت هدد الحركات س فرص كتبر س الاصلاحات على الدولة العنمانية ولكن هذر الحيرة كانت قد بلعب درجة كندر من القدهور والفساد لم تسكنها من سواكنة الاحداث والاحد باساليب البهضة الحديثة هي بناء البهضة العربية الاسلامية الشاملة الامر الذي ادى الى سنوطها واقتسام ممتلكاتها من عبل الاستعمار العربي هي منتضف الغرب والاسلامي في درجلت دخن العالم العربي والاسلامي في درجلة بديدة من مراحن تطورد وبصالة المدينة من مراحن تطورد وبصالة المدينات

امام هدا التكالد الاستعمارى والتهامه لمناطق عديدة من العالم الاسلامي تحرك شعور الامة الديدي والوطني مس حديد وقامت جماعة من المصلحين تدعو الى جمع الكلمة ووحدة الصفلوف لمواحهة العرو الاستعماري البشلع وكان هؤلاء المصلحون على درحة كبيرة من الوعي والايمان والالمام بالمعطيات الراهية ومن ثم كانب دعوتهم تتسلم بالنشاط الشامن والوعي الكبير وحث هؤلاء أسباب صعف العالم الاسلامي

تاخره كما حاولوا استجلاء قسوة غرب وتقدمه ، ودراسة مختلف الوسائل الطرق لاستعادة أمجاد الامة العربية لاسلامية والخروج بها من هذا الضعف لشين ·

كان دعاة الاصلاح فريقين : فريق محور حول جمال الدين الافغاني وتبنى اءه الاصلاحية • وهي آراء تنطلسق رة أخرى من الدين واستلهام روح لاضى مع الاخذ بالتطورات العلميسة حديثة التي آتت أكلها في الغرب فريق آخر كان من أولئك الذين أوتسوا صيبا من الثقافة الاوروبية واحتك مض رجاله احتكاكا مباشرا بالمجتمعات خربية ولمسوا عن كثب حقيقة التطورات ستى تشهدها تلك المجتمعات حاولوا تقليدها وبناء مجتمعهم لتخلف على غرارها • وقد تطرف بعض ن هؤلاء فدعوا الى الانسلاخ من كل ثر للماضى والارتماء في أحضان النهضة لاوروبية وتبنى مختلف المبادىء الاسس التي قامت عليها ٠ (8) الا أنه الرغم من هذا الاختلاف في المنطلـــق بعض الوسائل فان نقاط الالتقاء بين لفريقين كانت أكثر من نقاط الاختلاف •

لئن دعا الفريق الاول لملانطلاق من لدين واستلهام تراث الماضى فلانه قدر الدور الذى يلعبه الدين فى بنهاء لمجتمعات وتماسكها والحفاظ عهده لهم خدتها كما انهم فى دعوتهم هذه لهم نظروا الى الدين فى صورته التى بلغها بان عهود الضعف والانحدار ومها

الحق به من أفكار وصور لا تتلاءم مع جوهره الاصيل وروحه المتحررة كما انهم لم يغمضوا أعينهم على حقيقا التطورات الغربية والاسباب الكامس وراءها و هكذا بعد البحث الدقيو لاوضاع العالم الاسلامي تمكن هولاء من وضع الايدي على الادواء والعلز التي كانت السبب في تقهقره وتخلف وبطعه في النهاية لقمة سائغة للغرب وأطماعه .

لقد رأى هؤلاء أن سبب الانتكاسية التى يعانى منها العالم العربى الاسلامي يكمن في الاستبداد السياسي والحكم المطلق الذي يسخر مقدرات الامت لصالحه وصالح الجماعة المحيطة ب ومن تم نادوا بالعودة الى الشهوري والديموقراطية التى نادى بها الاسلام واحترمها العقلاء كي تتمكن الامة مــن اختيار الرجل المناسب الذى يجسسد آمالها ويحقق مطامحها وأحلامها في الحرية والعدالة الاجتماعية فلا تستأثر جماعة بخيرات الوطن • وتنعم بحياة الرفاهية بينما تعيش غالبية المواطنين تكابد آلام البؤس وجحيم الشقاء • وقد لاحظ الكواكبي هذه الظاهرة في المجتمع الشرقى فندد بها وهاجم الحكومات التي تتجاهل هذه المأساة وتعمل على ريادة تعميقها فقال ساخرا منها : « لقد جعل الدين الاسلامي في أموال الاغنياء حقا معلوما للفقراء ولكن الحكومات الاسلامية قلبت الاوضاع فصارت تأخد الاموال من الفقراء وتعطيها للاغنياء » • (9)

كما هاجموا تلك الدعوات التي يلوذ يها الحكام المستبدون من أنهم انمسا يقومون بممارسة سلطتهم بموجب الحق الالهى الدى منح لهم كي يخصدروا الجماعة الاسلامية ويحملوها عسلى قبون سياستهم الجائرة وعدم محاربتها لهم ، ولذلك نسجد سسعيد البستاني يهاجم هذه الدعوى ويؤكد أن « ما رسح عى عقوں الملوك من حق سماوى اعطته لهم العناية الالهية انما هو حق منحته لهم الغلبة ، ، والغلبة لن تكون يومسا منحة الهية » · (10) والاستبداد عدو المعرفة والعلم يعمل بكل امكانياته على بقاء الجماهير أسيرة الجهل حتى يسهل عليه حكمها وبالتالى توجيهها كم الم يشاء ، دون أن تجد مقاومة أو نقدا لاعماله ، ويوضح الكواكبي حقيقة هذه الظاهرة فيؤكد أن الاستبداد لا يعيش « ما لم تكن الرعية تتخبط في ظلام الجهل - فأخوف ما يخافه المستبدون من العلم أن يعرف الناس حقيقــة أن الحريــة افضل » · (11) ومن هذا نادى هـؤلاء المصلحون بفتح مجالات التعليم وتمكين أبناء الامة من حقهم المشروع فيه لانه أساس التكوين وصنع المستقبل ولهم يقتصروا في دعوتهم على التعليم النظرى بل دعوا الى ربط ذلك بالعلوم العملية التى بواسطتها يسيطر الانسان على الطبيعة ويستغل طاقاتها ومواردهك لتقدم الامة وازدهارها اسوة بما وصل اليه التعليم في أوروبا وما نجم عنه من

احتراعات وابتكارات في محال التفنية والتصنيع ،

ولم يقصروا دعوتهم على نعليسم الذكور بن دعبوا الى العبباية بالمبراة وتعليمها واخراحها من دلك السيساح المحكم الذى صرب حولها لتصبح محرد أداد للتعريح والانتاح بعيده عن وافسع العصدر ومتطلبات التربسية المدبئسة للاحيال وصرب هولاء المثلب لملباس بالمراد المسلمة في الماصبي والاستهامات التي كانت تسهم بها في صبع الأجيال ٠ وحن كثير من المعصلات التي يواجهها المجتمع وبذلك لم تحتلف عن احيها الرجل الا في الحدود الطبيعية ، ولكن عصور الظلام أجبرتها على الدرول مس مكانتها وفرصت عليها أن تكون ، رهينة المحبسين » البيت والجهل · وبذلك شلت نصف طاقة المجتمع • وهشلت التربية البيتية مي صنع الجيل الدي يواكب تطورات الحياة ويكون عصوا فاعسلا فيهــا ٠

ولم يغمص، هؤلاء أعينهم عن الجمود العكرى الدى استشرى فى الامة بععل الحهل من جهة وعلق باب الاجتهاد والحجر على العقول من جهة أخسرى فحاربوا هذه الظاهرة المشينة ، وأكد جمال الدين الافغانى أن باب الاجتهاد مفنوح أمام من توهرت فيه شرائطه ملغتا نظر المستنيرين الى ما سببه الجمسود الفكرى والعكوف على رأي السابقيان للخرف حن ماسى التأخر

لانحطاط ودعا الى حرية العقسل ستنباط القوانين التى تتلاءم مسع شاكل والظروف الراهنة حتى يتمكن عقل الاسلامي الحديث من الخلسف لابداع كما أسهم العقل الاسلامي في الضي. •

وكما تنبه المصلحون الى خطسورة استبداد على العلم والعقل تنبها والمالية الله في أجدى ما الى خطره على الاخلاق وهي أجدى دعائم الاساسية الهامة في بناء جتمعات وبقائها ففي ظل الاستبداد وارى الصدق وتعسدم المروءة ، قبر الشجاعة ، ويشيع الرباء ولول كواكبى واصفا أدواءه الاجتماعية وياء والنفاق ، ويعنى الاشرار على دراء ما في نفوسهم أمنيز، حنى من جراء ما في نفوسهم أمنيز، حنى من النقى عليها الاستبداد رداء خصوف والناس من تبعة الشهادة » (12)

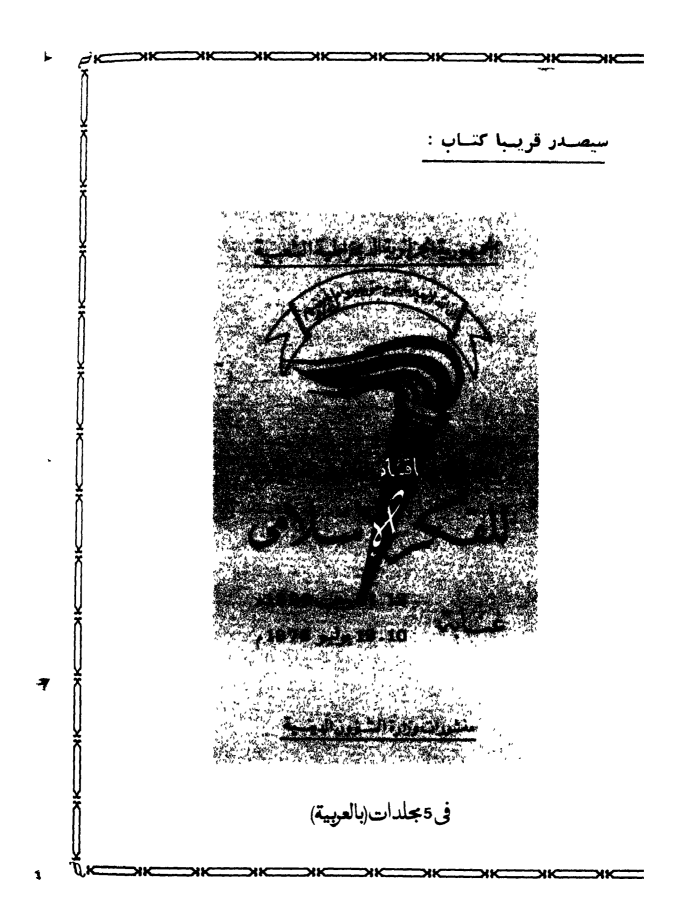
كانت هذه الآراء الاصلاحية بالرغم من تباين اتجأهات بعض اصحابها واختلافهم في الوسائل البؤرة الستى جمعت حولها كثيرا من رجال الثقافة والفكر ، ومكنت من جلب كثير مسن الانصار والاتباع في مناطق مختلفة من العالم الاسلامي فاتسع بذلك نطاق الدعوة الاصلاحية وتغلغل في أوساط الجماهير فازداد وعيها ، وايمانها حريتها ووحدة مصيرها الامر السذي

مكن التلاميذ المتأخرين من استغلال هدا الوعى وتوجيهه لمحاربة الاستعمار والحصول على الاستقبلال والاستعمار والحصول على الاستقبلال وارساء دعائم النهضة العربية الاسلامية على أسس من الحرية الحقة التي أصبحت الجماهير هي سيدة مصيرها والعدالة الاجتماعية المستنيرة الستي تقوم في ظلها الجماهييسر باستغادة منها مواردها الاقتصادية والاستفادة منها في ايجاد عوامل الرفاهية والتقدم لها وما من شك فان احتكاكها المباشر

وما من شك فان احتكاكها المباشر بالغرب مكنها من الاستفادة الواعية مر منجزاته التقنية ومحاولة استخدامها لنموها والخروج من التخلف الذي فرض عليها ، وها هي نتائج تلك الآراء تطهر كواقع ملموس في حياة هذه الامسة وسعيها لامتلاك مختلف أسباب التقدم، ومع مسيرة البناء الحثيثة تبدو لنسا مدى قوة تلك الاسس التي وضعهـــا الاسلام وقامت عليها مدنيته • وقسدره تلك الاسس على الاستمرار والفاعلية فى بناء النهضة العربية الاسلاميه الحديثة واثرائها ، كما أنها كانت مــن أهم الاسباب في المحافظة على شخصية هذه الامة ، وعصمتها من الانفصال عن ماضيها ، وعوامل الذوبان الستى تعرضت لها ٠ وفي كل هذا دليل حي على مدى مواكبة الاسلام لمختلف التطورات وقدرته على التفاعل مع كسل التيارات الحضارية النافعة ، ومدها بكل وسائل التطور والنماء •

### هـوامش البحست:

- $_{1}$  \_ الاسلام بين أمسه وغده . د محمود قاسم  $_{2}$  \_  $_{54}$  \_ الانحلو المسرية \_ القاهـــرة
  - 162 \_ 160 \_ 160 \_ 162 \_ 160 \_ 2
    - لصدر السابق نفسه ص 32 34 .
- 4 التاريخ الموحد للامة العربية . د · على حسنى الخربوطلى ص ١٩٦٠ المطبعة الثقافية القاهرة ١٩٦٥ ·
  - عندر السابق نفسه ص 210 5
- 6 \_ د · فيصل السامر · العرب والحضارة الاوروبية ص 44 ـ 46 منشورات وزارة الاعلام \_ بغداد 1977 ·
- وانظر أيضا: د٠ فاروق أبو زيد عصر التنوير ص 15 ــ 21 بيروت ١٥٦٨
  - 7 \_ التاريخ الموحد للامة العربية ص 211 .
    - 8 \_ الاسلام بين أمسه وغده · ص 163 ·
  - 9 رواد النهضة الحديثة · محمد الشرقاوي · ص 64 القاهرة 1969 ·
    - 10 ـ د فاروق أبو زيد : عصر التنوير ص 97
      - II \_ المصدر السابق نفسه · ص ١٥٥ ·
      - 12 ــ المصدر السابق نفسه ص ١٥٥ •





## العالمے کاسلامی بین مواجهتے التحدیس والخاوس الحضاری



1

-الاستياذ عبدالخطيف عباد**ح** از باعماده السعن المراث المراث

أسلوب حيادي مابع من السخصيدة والتاريخ الحاصد بالعالم الاسلامي وهي بالاصافة الى دلك بقد دائي اد البناء يعتصى تقوية الامكانيات الدائية وصقلها وتنفيتها من الشوائب والرارها من حالة الكمون الى حالة الفعل

بدأ العالم الاسلامي في مواحهة التحدي الحصياري العربي منذ بروع حركية النهصة في رقعته وكانت بداية المواجهة في سكن بقد داتي اذ تقتصيي حكمة الله العلي القاير انه ولا يغير الله ما بقوم حتى يغيروا ما يانفسهم وركان منطلق المواحهة المصدأ بن التاليد والمحشق الداء العالما الداري الدا

واحد ى بدأ ان مدارن العالسم الاسلامي في بداية بهضته بسوادر الدهضة في العالم المسيحي حسلان العضور الوسطى عنى الا يعرب عسن

من قوانين العمران العزيزة على ابن خلدون « ان المغلوب مولع أبدا بالاقتداء بالغالب في شعاره وزيه ونحلته وسائر أحواله وعوائده » • وساد هذا المنطق الجدلي العالم الاسلامي مدة طويلة من تاريخه المعاصسر فتشبسه بالغرب في كيفيات التفكير وكيفيات العمل وفي النظم السياسية • غير أن تعمق الوعي السياسي والايديولوجي جعل العالم الاسلامي يواجه التحدي الغربي السدي لا يجده على الصعيد المادي والسياسي فحسب بل يحده أيضا على الصعيــد العقائدي واذا اقتضت المواحهة سيدًا فانما تقتضى خلسق وابسداح كدساب نفكير وكيفيات عمل نوعية مابعة سال شخصيته وأصالته ٠ ذلك أن حركـــة المواجهة ليست حركة سلبية بحتسة ترفض ما يرد الى العالم الاسلامي من الغرب بل هي تفاعل واخذ وعطاء ونقد بناء يمهد السديل الى ايحساد

لنا أثناء اجرائنا لهذه المقارنة الابعاد حالية للتحدى التى لا يمكن أن نقول لها الا أنها عملاقة ، والصفات المميزة لل من الايديولوجية المسيحية والعقيدة السلامية .

كما أنه يجدر بنا أن نعترف بوجود ارق بين مختلف الاقطار الاسلاميسة ، في ميدان النقد الذاتي أو في ميدان مخيص الداء ووصف أعراضه أو في بدان مواجهة التحدى أو في ميــدان خلق الحضاري • فحركة النهضة في كستان تختلف عن حركة النهضة في غرب الاسلامى • واختلافهما ناتح عن علاف الظروف والمشاكس • غير أن نه الفوارق ليست جوهرية الى حسد علنا نتكلم عن الاسلام الافريقي الاسلام الايراني والاسلام الآسيوي كما علسو لبعض الانثروبولوجييس مسسن ستشرقين فالعالم الاسلامي واحد لمضيه وبمشاعره وبآماله وهو واحد ق كل ذلك بوحدة الكتاب اللذي لم حقه تحریف • وان اختلفت التاویلات ستبقى مجرد تاويلات قد تصمد امام تاريخ والاجيال أو لا تصمد • وكسان لى العالم الاسلامي أن يواجه التحدى لى جميع الجبهات والاصعدة وعلى جه التحديد كان عليه أن يقف بحسرم مد الغزو العسكرى والهيمنة الاقتصادية لغزو الفكري وضد تسدرب العدادات لتقاليد الغربية الى المجتمع الاسسلامي، كذا الانحلال الاخلاقي وتفسخ الاواصر مائلية · كما كان لزاما عليه مواجهة

مصيره بعزم لا يلين بمواجهة التخلف الاقتصادي والجهل والمرض ·

وقد كان الغرب آنذاك يدافع عسن فلسفة عرقية ورجعية مفادها ان العالم صنفان . بدائى ومتحضر ، ديكارتى الاستدلال وخاضع لذهنية ما قبل المنطق ، منحرر من ربقة التقاليد والخرافات ومتشبث بها ، وهم لا يقفون عند هذا الحد بن يكادون يعتقدون ان هذه الصفات جبلية لا تزول بمفعول جدلية التطور ، وينيطون بأنفسهم مهمة تحضير هذه الاقوام « المتوحشة » ،

والتحضير في نظرهم غاية نبيلية ومهمة أخلاقية تبرز جميع الوسسائل اللاأخلاقية التي تبذل لاجل تحقيقه سواء تمثلت في احتلال البوطن بالقوة أو في نهب الخيرات أو في تقويض مقومات شخصية العالم الاسسلامي وهويته .

فى حين أن العالم الاسلامى انقسام فى مواجهة التحدى الحضارى الغربى شيعا وأحزابا : فمنهم دعاة التغاريب ومنهم الجموديون الوثوقيون ومنهم دعاة الاصلاح وقادة الثورات · والحق يقال أن كلا من دعاة التغريب والجموديين الوثوقيين يمثلون مواقف سلبية · فدعاة التغريب يرفضون الاعتراف للاسلام ومبادئه بقدرة التلاؤم مععصرنا الحالى لذلك ينسلخون منها ويتنكرون لها ليتبنون مواقف مستوردة من المادبة أو من البراجماتية أو مسنى الغلسفات الست.

لا تنسجم وتراثنا الحضارى ويرون ان طريق الخلاص هو طريق التقليد الاعمى للغرب وانه أحسرى بالبلسدان الاسلامية أن تشارك الغرب حلو الحياة ومرها الما الجموديون الوثوقيسون فقد تشبثوا بالماضى ورفضوا التكيف مع متطلبات العصر غير أن المتشبثين بالخرافات والاساطير هم أخطر أصناف الجموديين اذلك أن الجموديين الخلص يقضون بالمضرورة وفى يوم من الايام الى خلق كيفيات تفكير وعمل أصيلة ووفية لمبادىء الاسلام الحنيفة و

(-

واما دعاة الاصلاح وقادة الثسورات فقد عمدوا الى تغيير الواقع بطرق مختلفة ٠ ففي حين عمد دعاة الاصلاح الى تعليم الجماهير الاسلامية روح الشريعة الاسلامية والى تزويدها بفكر نقدى يجعلها تنفض عنها غيار الجمود والخمول والتواكل والركون الى الحلول السهلة والبدع والخرافات وعملوا أيضا على تعميق السوعي السيساسي والاجتماعي والاخلاقي لدى الجماهيسر الاسلامية • وازاحوا الشبهات الستى أثارتها اقلام اجنبية أو اسلامية حــول الرسول (ص) وصحابته وحول التاريخ والفكر الاسلاميين • وتصدوا بشجاعة لحملات التنصير والمسخ الثقافي ولحظر تعليم الاسلام واللغة التي جاء بها ٠ غير أن الاصلاح بدوره اتخذ اشكالا وصورا اصطبغت بصبغة العصر والمصر الذي ظهر فيه • ومجمل القول أن دعاة

الاصلاح ركزوا حركتهم على التربية والتعليم والتوعية والوعط والارشساد وكان لذلك كله اثرد العالمغ في تنبيست الجماهير الاسلامية من غفوتها .

أما قادة الثورات هقد قاموا مما عجر عنه رجال الاصلاح والدعوة فحققوا دعوتهم في جرء كبير منها أذ عداسوا على تحقيق الاستقلال السياسي واقبلوا على انحاز برامح ومحططات ترمي الي الاستقلال الاقتصادي والرقى الاجتماعي. غير أن المشكلة المطروحة على الشورات التي ظهرت في العالم الاسلامي تتمشن في مدى تشبثها باصالتها الاسلاميسة وقيمها الروحية وقد تاهت بعص النظم السياسية في معصلة شائكة تتمثر هى التوهيق بين النطم السياسية الوضعية وركابر السياسه الاسلامية المنصبوص عليها هي الفران والسنة النبوية على غرار حركة التوهيق بين المكمسة والشريعة الثى كانت محور تفكير بعض اتباع ارسطو من فلاسفة الاسلام ، وقد ادعت نظم اخرى الصغة الاسلامية غير انها لا تعدو أن تكون سوى خليط بين الليبيرالية والاقطاعية يرتاد قادتها كباريهات الغرب ويشترون عماراتسه ويودعون اموالهم الخاصة في بنوكه ٠ ولقد اثبتت التجربة فعالية الاسلام في المجال السياسي والاقتصادي والاجتماعي فراح الكثير من المنظرين الليبيرالييس والماركسيين يراجعون نطرياتهم ويعترفون للاسلام بثوريته ونجاعته .

فجارودي Garaudy مفكر شيوعي يعترف للاسلام كعامل ذاتى بمفعولسه الكبير في تفجّير الثورات ويستشهد لذلك بالثورات الجزائرية والليبيسة والايرانية • ذلك أن الثورة بدون عقيدة دينبة في نظره هي ثورة تفتقر الى طابع انسانى ٠ ، فطرة الله التى فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله » • واضطر من وراء ذلك الى تصحيح الادعاء الذي صرح به بعض الماركسيين اقتداء بأبى الشيوعية ومؤسسها الاول والقائل بأن الدين عفيون الشعوب · فقال بأن الدين قد يستغل من طرف بعض الحكسام لاخضاع الرعية غير انه في صميمه صرخة المستضعفين ضد قوى الظلم والطغيان • ولا أدل على ذلك في نظره من حركة طوماس منزر Thomas Munzer

هنا بالذات نرى انه من الضحورى ان نقف وقفة قصيرة عند اشكال التحدى التى واجهها العالم الاسلامى واجهها العالم الاسلام اشكالا اكتست الهجومات ضد الاسلام اشكالا متنوعة متراوحة بين الاحتلال العسكرى للبلدان الاسلامية والغزو الفكرى والايديولوجى: فالاستعمار والامبريالية والصهيونية والصليبية والشيوعية والفرنكفونية والانجلوفونية والبراجماتية والاستشراق والتبشير كلها حاولت أن والاستشراق والتبشير كلها حاولت أن تحد من عظمة المد الثورى الاسلامى وأن تطفىء نوره والله متم نوره ولو كره الكافرون وهكذا بقي المصلحون والثوار فى جميع انحاء العالم الاسلامى يرفعون لواء الدعوة والحهاد من أحل تصحيح

الاوضاع في العالم الاسلامي وان معظم الحركات التحررية التي قامت في العالم الاسلامي رفعت شعارات اسلامية بحتة وحركتها العقدة الاسلامية السمحة ، ذلك أن الاسلام لا برضي بالعبودية لغير الله والم يفضل الاسلام المؤمن القوى على المؤمن الضعيف بن ، الم يحرض المسلمين على اعداد بن ، الم يحرض المسلمين على اعداد ما استطاعوا من قوة لاعدائهم ؟

ان الغزو الفكرى هو الذى أغسرق العالم الاسلامى الحديث فى مشاكسل زائفة ومارس ضغوطا قمعية عسلى طاقاته الابداعية ومبادراته الخلاقة التى يمكن أن تجد حلولا مناسبة للظروف المناسبة من المنظور الاسلامى النقي وتخبط العالم الاسلامى فى معضلات وهمية أهمها:

- هل تحرير المرأة أمر مشروع دينيا " وهل تساوى المرأة الرجل ؟

هل بتنافی الغاء الملکیة مع ما ورد
 فی القرآن والسنة من تعالیم

- هل يساير الديسن روح العصر ' وهل يتفق مع العلم ومع هذا النظام السياسي أو ذاك ومع هذه القوانين أو تلك '

ـ هل شرع ديننا الحنيف الحدود لعصر ومصر معينين أم شرعها لكــل عصر ومصر ؟

- هل للمحرمات الاسلامية أساس علمى ؛ وهل يسمح تطبيقها بمواكبة ركب العالم المعاصر ؟

\_ هل يمكن للعالم الاسلامى أن يحل النقائض بين الانتساح الاقتصسادى والذهنية الدينية ، بين الحياة الصناعية وممارسة العبادات ع

وهذه اسئلة كسما نرى تندرح مي الاطار التقليدى الذى ابتدعه المسازون المسلمون وهو التوفيق بين الحكمسة والشريعة ، ويمكن أن نطلق عليه عى الوقت الحالى اسم التوفيق بين الاسلام والنظم الوضعية الحديثة وكان الاحدر بنا نحن المسلمين أن نقهم مقاصد الاسلام في كن مجان من المجالات فين أن نتحدث عن التوفيق ذلك ال العظم الوصعب متناقصه بالضرورد فهذا يقول بالعاء الملكية وذاك يعون بحمايتها وتقديسها . وهذا يقول بالحرية المطلقة للفرد ودلك يقول بضرورة نوجيه الطليعة التوريسه للجماهير الواسعة من الشعب وكسان الاحرى بناان نعمق المفاهيم الاسلاسية قبل أن نحكم عليها أو لها .

1,

وكان ينبعى على المعكرين المسلميس في نظر الاسداد مالك بن نبى الا يقلدوا كما يفعل العوام و لا يببعى الله يشهم حركة تفكيرهم ايمانهم وتصديقهم باله المقتصادى الاتيال بابدع مما كان الملكزون السابقون ما هم الا بشر متلنا لهم محاسنهم ونقانصهم وعلينا اذن أن نتحذر من الوقوع في نقائصهم على أنها شر لابد منه كما يقول البعص في فلا يجوز لنا أن نقاد الراسماليسة في

اباحتها ولا المادمة المدلمة في المداه و التعادر والمهم ال تتوهر الارادة الراده التعادر والمتقدة بالمعلمة بالمعلمة المعلمة الماد حاصلة المعلمة المعلمة

والحن الصحيح بكس فو الداء في الحمياري أعنى في أبداع حلون أصياء تتساسى وروح الشريعية الاسلامسية وسينجب والاوصاع الجديدة المعاادية الاسلامي الدمن الصبروري الداع حلون لسباكل الافتصال والانتاج والاكتفاء الداني من منظور المالامي الدالنظم الوصيفية تتحمين وتنسي ٠ فاين بحن با تري من ساء ساعلس بالمعاء الملكسة والدولسة والاداعي في خلور السيوعية ١٠٠ لسم بعد هذا البداء سوي عنباره عن بطره طوبويه لا اساس لها من الواقع بعد ان روصتها كس المجتمعات الشيوعيسة المعاصرة ٠ وابن بحن من مدولة ما كنس « الدين عفيون الشعبوب ، بعد فيبون حارودى عن العقيدة الحقية بالهسيا ، ليست عفيوما كلا ا من هي حميسرة

لتغيير العالم • وكل ضربة توجه ضحد هذه العقيدة هي ضربة موجهة ضحد الثورة ذاتها » ي واين نحن من أوهام تحرير المراة في العالم المعاصر بعد أن أصبحت مجرد بضاعة تعرض زينتها على القاصى والدانى • والاسلام ينص « ولهن مثل الدى عليها بالمعروف » « ولهن مثل الدى عليها بالمعروف » « للرجال نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبوا وللنساء نصيب مما اكتسبوا وللنساء الا لبعولتهن أو • • • » •

لقد أن الاوان للعالم الاسلامي أن يتحد ويتكتل من أجل بناء الحضارة لاننا في عصر الاتحاد والتكتل: والعبرة بالبلدان المتقدمة : امريكا وروسيا والصين والبلدان الغربية التى تسعى بكل الوسائل لتحقيق وحدتها ٠ لماذا نطالب بالوحدة والتكتل ؟ اننا لا نطالب بفلك من أجل الاعتداء بل من أجل أبداع حلول لصالح شعوب العالم الاسكامي ومن أجسل الانتصار في معركة الانتاج ومن أجل تحقيق الاكتفاء الذاتي ومن أجل ضمان عدالة في المبادلات التجارية وارساء قواعد اقتصاد عالمي جديد ٠ وفي هـذا الصدد يقول الاستاذ المرحوم مالك بن نبى : « على المسلمين أن يتخلصوا من الاسباب التي تجعلهم أقل فعالية في أوجز مدة ممكنة بالطرق التى يفرضها عصر تسريع التاريخ ، وهذا يعنى ، في مجال الاقتصاد ، أن يوحدوا امكانياتهـم وحاجاتهم حتى يحققوا في أسرع ما يمكن شروط الاكتفاء الذاتي اي الحلقة الاقتصادية التى تستطيع الانغلاق على

نفسها ، اذا ما اقتضت الضرورات الداخلية والخارجية ذلك ، •

وأملنا أن يكون مطلع هذا القرن الخامس عشر فاتحة عهد جديد في ميدان الخلق الحضاري والانتفاضة الحقيقية ضيد الحلول الجاهزة التي تتلاءم وطبيعية المجتمع الاسلامي ومطامحه .

ويحتاج المفكرون المسلمون بهذا الصدد وكذا القادة السياسيون الى شجاعـة فكرية هائلة وقوة غزيمة خارقة وثقـة بالنفس • « ان تنصروا الله ينصركم ويثبت أقدامكم » •

ان المبادرة التي شرع العالم الاسلامي فيها هامة وخطيرة في نفس الآن ذلك أنها تهدف الى بناء حياة جديدة في مستهل القرن الخامس عشر وفى العقدين الاخيرين من القرن العشرين • وانها مهمة عسيرة ونحن نحس أكثر من غيرنا بالمجهودات الجبارة ( من الناحية المادية البحتة ) التي يتطلبها اللحاق بركسب الحضارة واجتياز الهوة التي تفصلنا عن العالم المتطور تكنولوجيا وعلميا عندما يتعلق الامر ببناء السدود وتنظيم المجمعات الصناعية وارساء المؤسسات التقنية وتعميم العلاج والتعليم عير اننا نحس أقل بالمهمة التي لا تقل خطورة ولا صعوبة عن سابقتها وتنحصب في المجالين الديني والايديولوجي • وليس بالامر الهين تعويض خسارة بضعهة قرون في هذين المجالين · اذ يبقى على كاهل المسلمين أن يصيغوا دلالة الدين في عالم جديد يحتوى على سلدود الاهمية بالنسبة لاناس يعرلون الدس ء ، ومجمعات صناعية ومؤسسات تقنيسة ومؤسسات تضمن التعليم والعسلاج للجميع مع ما يتطلب كسل ذلك مسن مسؤولية • وقد تبدو هاته المهمة عديمة

الحياة غير أن الأسلام كما بدرك ذلك الجميسع يهدف الى تطبيسق الاوامسر الاخلاقية على الحياة اليومية ويرمط ميزر الدين والدنيا برماط لا تنفصه عراه ٠





### حصل يصبح العالم الإسلاي كتلت دوليت ثالثت في العرن الخامس عشر ج

- الاستاذ سماعيل معني

كتلتين تستقطب كل منهما منطقسة جغرافية وتخضع لزعامة خاصة بها ، ولتحدد نفوذها اجمالا بميثاق « يالطا » وغيره من الاتفاقيات الصريحسة أو الضمنية وتدعم ذلك النفوذ الاسلحسة النوويسة المعقسدة ييسدو ان هسدا الانقسيام قد أصبح في حكم الامر الواقع وهو اذا كان قابلا لتعديسلات طعيعة ، فانه عير فادل للنقص على المدى المتوسيط ، الا باستعمال القوء هي نطاق واسع • قلنا تعديلات طفيسة ، هسدا فيما يتعلق بالمستقبل ، وأما بالسببة الى الماصلي ، فقد وقعت تعديلات جذرية نعلا بتوسع النتله الشرفية ، وخصوصا بفقد الكتلحة الغربيحة لمستعمراتهما وأراصى ما وراء البحار في غصون العقد السادس وهدا انتعديل الأخير ، بالصبط ، هو الذي يهمنا في هذا البحث والمنا لاسه اذا كان توسع الكنلة الشرقية لم يكسن

على حساب البلدان الاستلامية ، لحسن

يبدو أن انقسام الدول المصنعة الى الحظ (اذا استثنينا حالة افغانستان تيبدو أن تقسيم كل منهما منطقه الذي لم تتضيع بعد كل عناصرها)، فان رافية وتخضع لرعامة خاصة بها التقلص الذي طرا على الكتلة العربية حدد تفوذها اجمالا بميثاق «يالطا » كان لصالح العالم الاسلامي ، حيث ان يره من الاتفاقيات الصريحة أو المناطق التي تحررت في افريقيا وآسيا عمنية وتدعم ذلك النفوذ الاسلحة كانت في معظمها من الاراضي الاسلامية ووية المعتدة يبدو أن هسذا التي تشكل الامبراطورية البريطانيسة وقدي أمرا حدة حكم الامراطة والفرنسية سابقا المناطقة والمناسة المناطقة المناطقة والمناسة المناطقة والمناطقة والمن

رنحن منام فيما يلى ثبتا اجماليا داران لاسلامية ولبعض البلدان غيار الاسلامية التى تضم أقلية كبيرة مسان المسلمين والتى شملتها موحة المتحرر الوطنى فى القارتين الاهريقية والاسيوية، عى هتره ما بعد الحرب العالمية الثانية

اندوسیا ( 125 ملیون ) بنغلادیش ( 77 ملیون ) باکستان ( 75 ملیون ) بررما ( ۱ ملیون ) ثایلاند ( ۱ ملیون ) المعرب ( نحو 10 ملیون ) مصبر ( 35 ملیون ) مصبر ( 35 ملیون ) الهند (80 ملیون دسلم) السودان ( 5 ملیون (۱) مالیزیا ( 7 میلیون )

(۱۱ راجع احصاءات احرى في سالة البحاثة Violette (mill في صحيفة «Lc Monde» مشرت تباعا ابتداء من ، 1 ديستبر 1970 ·

والفليبين (نحو 3 ملايين) والنيحـــر (4 ملايين) ونيحيريا (63 مليون) ومالى (5 ملايين) وذلك بالاضافة الى العلدان الواقعة على الخليج وسورية (6 ملايين) والعراق (9 ملايين) وافريقيا الشرقية وبلدان افريقيا الغربية ونحن هنــا لا ندخـل في الحسـاب الجمهوريات الاسلامية في اسيا الشرقية ، لان وضع احواننا في هذه المناطق لم يدخل عليه ، الحي تغيير ، حيث ان هــنه مع الاسف ، أي تغيير ، حيث ان هــنه المستعمرات كانت روسيا قد تسلطت عليها بالقوة في عهد القياصرة ، ولما قام النظام السوفييتي ادغمهم واعتبرهم جـرءا لا يتجزء من الامبراطورية الروسبة ،

وكذلك نرى من هذه الاحصائدات غير الكاملة ، ان العالم الاسلامي الذي يشمل أيضا بلدانا لم تفقد قط استقلالها (مش السعودية وتركيا وايران) والذي تمتد رقعته من المحيط الاطلسي الي المحيط الهادي ويصم عمو مليار نسمة (أي حوالي ثلث سكان العالم) ، كان من الممكن أن يشكي كتلة دولية ثالته منذ الأن ، لمو كان توارن القوى الحواي يقوم على أساس المعايير التفليدية (متي عدد السكان والموفع الجعراسي والقدم الحضارية والموارد الماحية الاولية المحضارية والموارد الماحية الاولية المناهي بدلا من أن يقوم - كما هي الدان - عام الطاقات الذهنية والتط ور المسناعي والتقدم التكنولوجي الذي عسكا الدعامة والتقدم التكنولوجي الذي عسكا الدعامة

الاساسية للتفوق العسكرى وبالدي العالدي عال كتيرا من الاصفار في سداق العالد التالت كذي الاسلامي ( بن وفي العالم التالت كذي عير دات مدلول اسواء في التقسيسة السياسي الرافي توريع العمل الدولي في الوقت الحاصر الوقت الوقت العلم الوقت الحاصر الوقت الوقت الوقت العلم الوقت الو

ولمكن حالة التحلف السبى السين السين المعانى منها العالم الاسلامي الذي برتبط ارتباطا عصوبا بنقية بلدان العالما الثالث ويشكل عموده الفقرى ، انعما تمثل مرحلة في مسيرته التاريخسية والعقبة الاخيرة في طريق انطلاقيه ، وسوف ياتي بوم، حتما يرتبط فيه ماصيه المحيد بالمستقس الذي تشير حدسية الدلائل الى أنه سوف بكول راهبرا ادا نوفرت الاراده وصدفيا العربمة العربمة

### تمين العالم الاسلامي في العالميم

ان تسمية العالم التالث ، تسمسة محجفة، فسلاعي كونها عبر منطقية (د)، وقد كان العالم الفرنسي ، الفرند صوفم هو الذي طلبها على محسرعة المناطق المحتلفة على افرنسا واستا واسريكسساللانبدية في منتصف الحيسيات (.)

فيدا العالم بوحد منه دمنع دياداند العالم (در وه حصدا د و منطقسسا جفرامدة ويتحدد د و حدد المعال المسترد في العائد تكريبا ، فصلسالا عن

<sup>(2)</sup> راجع كتابنا وينة الاصد المحدد والتدمية الاقتصادية بيروت، المان صفحية 244 وما بليها.

كونه متخصص في انتاج المواد الاولية التى يشتد التنافس بين بعض مناطقه لترويجها • والحقيقة أن هذا العالسم الذي لا تجمع بين مختلف شعوبه سوى ظاهرة التخلف الاقتصادي والتكنولوجي، لا يعدو كونه « مخيما اقتصاديا » ضخما يمتسد عملى شلاث قارات ومنسد أن وضعمت الاسمس الاولى لتنظيمه في باندونسسج في سنسسة 1955 ، والجهود كلها متجهة الى ازالة التناقض بين اطرافه والى محاولة تنسيسق مصالحه ولملء الثغرات التي تفصس بين مناطقه الحضارية ، ولكن بدون حظ كبير من النجــاح •

وعلى الرغم من أن جميع المقومات التاريخية ( بما في ذلك الدين والمنرع الحضارى ) قد استبعدت من تكسوين مجموعة عدم الانحياز كما يتبين ذلك من ميثاق باندونج والاسس التي تقوم عليها جماعة الـ 77 ، فهيكن عـــدم الانحيار تطفى عليه المتناقضات الى حد تحجب معه الايجابيات ، وأنه لمن الحق أن يتساءل المرء عما اذا لم يكن مرجع ما يسود صفوف دول عدم الانحياز من قلة الانسجام بالضبط الى استبعاد كن ما يتجاوز اطار المصالح المادية ( اقرا الاقتصادية ) من تكوينه ؟

وبلدان مجموعة عدم الانحياز تسود في سبموعها كل : لمداهب والايديولوجيات المعاصرة وتخضع لنظم للحكم متباينة تتراوح بين الملكية المطلقة والشيوعية .

والديموقراطية الليبرالية بمختلف فصائلها • ومن ثم فلا غرو أن تختلف وجهات نظر هذه الدول في القضاييا السياسية العالمية الكبرى • وقد ظهر الشقاق على أحد ما يكون في عدد من المسائل التي طرحت على بساط الدحث غي هفانا ، كان أبرزها قضية الموقى الذى تتخذه المجموعة من نظام كامبوتسيا الجديد • ولكن المثان البارز حاليا هو ذلك الذي يتعلق باختيار عضو جديد لمجلس الامن حيث جرى ما لايقسل عن t48 اغتراعا دون نتيجة بين كلومييا وكوبا قبل أن يضطر الطرفان للتخلى عن السباق ويقع انتخاب المكسيك ٠

ومجموعة بلدان عدم الانحياز ليست. كما قد يتبادر الى الذهن لاول وهلة . « معسكر المستعمرات السابقة » ( فان بلدان أمريكا اللاتينية مثلا ، كلها تقم في يد العنصر الاسبياني الذي استعملر هذه المناطق بعد ما قضى على ثـــلاث من حضارات الهنود الحمر ) ، كما أنها ليست مجمع « البلدان الفقيرة » كما يعتقد البعض ( لان بعض أعضائها مثل قطر والكويت والسعودية تتمتسع باعلى دخل فردى في العالم ، وذلك في الوقت الذى توجد فيه دول فقيرة حقا \_ مثل البرتغال واليونان واسبانيــا \_ في المعسكر الغربي الصناعي ) •

والاديان السائدة في مجموعة عدم الانحياز تتراوح بين البوذية والالحاد مسرورا بالديكناتورية العسكسرية والمسيحية والاسلام ، ولكن الاغلبيسة

الساحقة فيها ، اذا اعتبرنا عد السكان مقياسا ، تنتمى الى الدين الاسلامى · ولكن كون الاسلام يمثل الديانة السائدة بين سكان هذه المجموعة لا يعنى أن جميع الدول الاسلامية تتمتع بالعصوية فيها ، لان عددا من البلدان الاسلامية لا تنتمى الى عدم الانحياز الذى هيو التنظيم الشكلى للعالم الثالث ·

وكذلك يتضع جليا أن مجموعة عدم الانحياز لا يمكن أن تشكل كتلة دولية تقوم على أساس من التفاهم السياسي الا اذا ضمنت لنفسها قاعدة ايديولوحية متكاملة تتميز بها عن الكتلتين الدوليتين المتناهستين والايديولوجيات بوصفها نظاما للسلوك والتفكير لمحموعة بشرية ما تمتد جذوره في تاريخ تلل المحموعة، لا يمكن استيرادها او تفصيلها حسب الطلب وانما هي تكون الولا تكون المناها عي الدول المناها ا

ان مجموعة عدم الانحيار انما قامت لكي تواجه محاولات سيطرة الكتلتيسن وتوسعهما على حساب بلدان العالسم الثالث ، وكذلك قامت بدور لا ينكر في تصفية الاستعمار ، وهي بهذا الاعتبار فكرة تذات محتوى سياسى واضح في المرحلة الاولى من حياتها · وأما في المرحلة الثانية فانها قد تطورت السي منهجية دولية للسيطرة على العوامس التي تساعد على الحروح من التحلف والاسراء بعملية التنمية ·

ولما كانت دون العالم الثالث تسر كن منها بمرحلة في التنمية تحتلف عــــــ

المرحلة التي تمر بها عدما بحيث أر بعصها (وهي التي يطلق عليها استسم البلدان الاقر تطوراً) لا ، أن هي أحسر ركب هذه المحموعة ، بينما بلعب دون أحرى درجة ما يسمى بمرحلة الابتداء أن تتعير مصالح البلدان التي محسرح أن تتعير مصالح البلدان التي محسرح سرحالة التحلف وترتبط بعلاقات حديده للتعاون هيما بينها ، وبينها وبين الدون الصناعية المتقدمة بصوره تتجاوب مسع مصالحها واوصناعها الحديده

وهكذا، قان المقدر الاينتهي هذا القرن الميلادي حتى يكون عدد مهم من بلدان العالم التسالث قد حقسق تقدمسا ما هي التصبيع لا يقل مستواد عما حققته بعص دون الكتلتين الكبيرتين ٠ وهذا معنساه تعير كبير في رفعه الشطريح الدولية ستكون له أثار عميقة في كدان محموعة عدم الانحيار • والبلدان التي ستصبح متقدمة صناعيا وتكنولوجيا سوف تحد نفسها حتما في صنف الدول الصناعية، في الوقت الذي لا يقدر فيه البقاء بصفة دائمة في مجموعة الدول المتخلفة سوي لتلك البلدان التي لا تسمسح لها الموارد الطبيعية والبشرية بالتقدم وتكون محكوما عليها بان تعيش على موارد المساعدة الدولسة

وهنا يطرح سؤال كيف بمثل للعالم الاسلامي في محموعه أن يكيف نعسمه للتديرات المنتصرة ٢ فهل يعنع بحالسة الانفسام التي يعاني منها حالبا ونتورع

ولائه بين الكتلتين ، أو يتبلور فيه وعى جديد بقيمة الامكانيات العظيمة التي آساس المشاركة وبدون فوائد ، كم\_\_\_ يملكها ويتجه الى اقامة قواعد للتعاون والتكتب لمواجهة الاحسداث التي تمس البلدان الاسلامية ؟

> ولكن قبل أن نحاول البحث عـــن عناصر جواب ولو مؤقت لهذا السؤال ، ينبغى أولا أن نسجل حقيقة برزت بقوة فى فترة ما بعد الحرب العالمية الثانية ، وهي أن الشعارات التي نادي بهــا رجال مثل جمال الدين الافغانى وشكيب أرسلان ومحمد على جناح ، قد وجدت تجاوبا بين مختلف الفئات الاجتماعية فى العالم الاستلامى وتبلورت الى أمد يلوح في الافق · صحيح أن هذه المطامح ظلت مكبوتة طبلة ما ينيف عن نصف قرن من الرمن في عهد الاستعمار ولكنها لم تمت في النفوس وقد البعثت بعد روال الاستعمار ولم تلبث ان تحسمت هى شكل تنطيمات للتعاون ، ندكر منها، على الخصيصوص ، اتفاق التعاون الاقليمى الذى عقدته باكستان وايران ونركيا ( (١٠) ) في سنة ١١٥٥٩ ، والسوق العربيلة المشتركلة ومؤتملرات ورراء الاقتصاد المعرسة التي مهدت لنسكيسس اللحنة الاستشارية الدائمة (4) • وأخيرا مزتمرات ورراء حارجية الدول الاسلامية والمؤتمر الاسلامي الذي كان من أهــــم

أوجه نشاطه تأسيس بنوك للقروض علي تقضى الشريعة الاسلامية •

على أنه من المؤسف أن نرى أن هدد المنظمات الاقليمية التى كانت تبشسر دى الستينات بان تكون قواعد للانطلاق عي طريق تكتل اوسىع وتعاون أشمل ، لمهم تنبت امام التجربة ، فأصبحت الآن كلها تقریبا ، مجرد حرکات تاریخیة ، حیث ان الصراع الايديولوجي الذي دخل الى العالم الاسلامي ، وخاصة الى العالم العربى ، لم يقض على مؤسسات التعاون الناشئة فحسب ، ولكينه ايضيا مس سعور الجماهير الاسلامية التي تمتس الرصيد الاعطم لكل محاولة في المستقبل للتقارب والتكتر بين البلدان الاسلامية ٠

وأما الحواب عن السؤال السدي طرحناه انفاحون الطريقة التي سيكيف بها العالم الاستلامي نفسته للاحسداث والتطورات التي بنتظر أن تقع في العالم التالث في غضون القرن الخامس عتبر الهجرى ، فيبدو أنه رهن بتوفر شروط سوضوعية وأخرى ذاتية ٠

### : \_ الشروط الموضوعية

1 ـ والشرط الاول والاستساسيي من الشروط الموضوعية هو أن تستمر حالة السلام وألا يطرأ حلن خطير في توازن

(4) بشان هذه الترتيبات والتكتلات الاقليمية وغيرها ، راجع كتابنا : « التكتل والاندماج الاقتصادى بين البلدان المتطورة » الشركة الوطنية للنشر والتوزيسع ، الجيزائيسر 1974 · الفوى فى العالم، بحيث تواصل المعطمات و الاحبية الدولية ، وعلى رأسها الامم المتحدة . المسعد العلم نشاطها السياسى والاقتصادى فى والعليس . ظروف عادية .

2 ـ عدم قيام تحالف استراتيحي طويل المدى وارتباطات ذات طالسلي اقتصادى أو سياسي دائم بيل أهراد مل الدول الاسلامية واحسدى الكتالتيل الايديولوحيين المتنازعين بحيث تتخطى هويتها الاصلية وتتحلى عن شخصيتها الاسلامية (كما حدث لالبانيا ، مثلا ) .

3 ـ عدم توغل المريد من ايديولوجيات الكتلتين بين صفوف المسلمين ومقاومة النفوذ الصهيونى والامدريالية العالمية . وبصفة حاصة ، دلك الذى يحمله في طياته نشاط الشركات العملاقة المتعددد الحنسيات .

إ ـ الالتحاء الى المهاوصات والطرق المسلسة لتسوية المساكل والدراعياد الحالمة أو التي ستظهر في المستقدر ومقاومة الاتحاد الدي تطور في تحريه التصالح والتعاول المصدري الصهيوسي لل الشحرية الذي توشيب ال يحجيب ال تقصيم العيالم العيربي والعالما الاسلامي ويصورة لا نقل حصورة عيل الحالة الذي واحبها بالعرو التتري

د تبلور روح المتصامل والتسلار الحار به منظيدة المعربة بي يقطر بين البلدان الاسلامية في احسراءات البلدان الاسلامية منا مدر منظرة واعمال لمحسده السعسوب والاقلسات مرامر حقيقا في طربا ما مدامة الاسلامية التي تناصل من احر بايتا اسلامي على سيس المنا با حسل واتبات رحودها صد السيور المحسدة الماداد الماريعية المادار في معلم

او الاحتبية هي اهريعيا راسيا ، ولا سندا الشنعب العلسطندي والمسلمين هي اريثرنا والعليمين ،

أحدالعص لابحاد عداع من التقسية المتدادلة لمتدادل الحدرات والمساعسة وحصوصا لابحاد السروط والصداءات الصدورية لاستمار عامض عوابد البقد هي مسروعات للديات أهي العليدات الاسلامية على اساس من المشاركسية وصدان ربع مشروع .

### ب ـ الشروط الذاتية

سالكي يخطو العالم الاستلامي الي الامام في طربق التفاهم والتعاون الدولي يحب أولاء أن يستود الوثام والسلام في كل بلد أل بلدان الأسرة الأسلامية -رهدا ايما يمك تتبييق مدييء العدالة الاحتماعية رشجو القدارق بير الطبعاب حجيبيو منتان باعتباد بضأم السرواني الدرا سده الواليكر وعمر والدي لاان استاستا بلاسانه والاردهار الدي عرفه التعالم الأنساء في الأهمان الله و منسم فدستك المستداني للمقدا الكالسيدري عي الوقب الخاصر سك أعاماره فسلم عنيه في طريق السنفرة المستلاء والتلقة هي العاد الإنتسلاني الرساء مجاولات الحارانة مطبيسي المسرمعسة في تعصر البلدان الإسالانسة والملا يمدن المتسارها مراءم المعايفة في طرما الماسة هذا لما home is head many the grand الحالات الا منهجية للتخلص من الخصوم والمنافسين والمعارضين ·

ومن جهة أحرى ، فعلى الرغم مسن أن كثيرا من البلدان الاسلامية تنص دساتيرها على أن الاسلام هو ديسن الدولة الرسمى ، فان ذلك لم يحل دون سير الحياة العامة على نهج لائكى او شبه لائكى ، فيكون التعامل بالسربا ( مثلا ) صلب النظام الاقتصادي ونغذى الضرائب المباشرة وغير المباشرة على الماكولات والمشروبات المحرمة خزانة الدولة ، ولكن الاسوء من كل ذلك ال امريكا اللاتينية التى اشتهرت في التاريح بديكتاتورياتها العسكرية قد تخلت عسن مكانتها الاولى في هذا المجال للعالسم الاسلامى • فان ما لا يقل عن 15 بلدا اسلاميا ( أي بنسبة 39،47 ) من بين الثمانية والثلاثين بلدا ، تحكمها حكومات عسكرية لا دخل للشعب في اختيارها • واما بقية البلدان السنة عشر الاخسرى ( بىسبة 42،1 ) ، فهى تحكم بنظـــم اتوقراطية وبدون دستور على الاطلاق، أو بدستور معطل أو موقوف (5) . واما البلدان الاسلامية التى اعتمدت النظام الجمهوري للحكم ( وهي 29 بلدا ) ، فانها ليست في معظم الحالات أحسسن حظا في ممارسة الحريات الفردية ، أو هى رعابه المبادىء الاسلامية من الانظمة الملكية ، حيث تنعدم فيها حرية اختيار النواب للبرلمان ، أو ينعدم فيها البرلمان

والتمثيل البرلمانى كلية ، بل وكثيسرا ما يكون رئيس الجمهورية ملكا غيس متوج من حيث يكون معتجبا مدى الحياد على أن الاتجاد السذى يمش تقدما هم هذا المجال ، هو زوال الملكية المطلقة تدريجيا في العالم الاسلامي ، حيث انه لم تبق فبه سوى اربعة نظم من هسيدا النوع ( مضاف اليها خمس ملكسات دستورية ) .

وكذاك يبدو لنا أن قيام حكومات على الساس من التبورى والتراضى وبصور، تعبر عن راي الامة وتضمن للحكر الاستمرار والدوام في كل واحد مرسل البلدان الاسلامية ، أمر جوهرى لكر تعاون وتكثل اقليمي أو دولي اسلامي سواء أكان هذا التكتل اقتصاديا فقط أم سياسيا واقتصاديا .

2 ـ تنمية التعليم الاسلامي وجعله أساسا لنظام التعليم العمومي ، في الوقت الذي تنشأ فيه معاهد عليا وجامعسات للتحصص في محتلف فروع الدراسات الاسلامية ، وانه لمما يدعو الى الدهشه والحزن العميق أن نلاحظ أن البلدان الاسلامية التي لعب الاسلام دورا كبيرا في تحريرها قد أهملت معاهد عليسسا للدراسات الاسلامية بعد استقلالها ، للاراسات الاسلامية بعد استقلالها ، لاستعماري في مناوءة التعليم الاسلامي واضطهاده ، فاغلقت معاهد وجامعات جليلة ساهمت في تقدم العلم والمعرفة

A.S. Bank Political Handbook of the World, Macgrois, Hill Book Company, New-York 1976,

<sup>(5)</sup> راجع احصاءات أخرى في

أجيالا طويلة ، وهذا في الوقت السدى نحد فيه معظم الجامعات في أوروبا وأمريكا واستراليا تملك كليات أو أقساما للدراسات الاسلامية • واذا أراد العالم الاسلامي فيام نهضة اسلامية حقيقية ولابد من إن يكون البحث حجر الراوسة مى التعليم العالى بحنت تعطى الفحسود التي انفتحت عبر القرون ، وفي هـــا المجال ايضا تلاحظ على سبيل المفارية أن ما يصدر من الكتب والمحلات والدحوت المتعمقة التى تتناول الاسلام وحصارته هى الغرب أكثر وأعمق مما يصدر هي العالم الاسلامي نفسه وهدا المكسار يبدو لى ملاتما كذلك للتذكيسر وليس للمقارنة ، بأن الكنيسة الكاثوليكية وحدها تملك أكثر من مائة جامعة ومعهد عال للدراسات اللاهوتية ، موزعة هي محتلف أنحاء العالم الكاثوليكي •

١- تعتبر الصحافة والاذاعة سن اهم الوسائل للتعريب بين الشعوب و وتبادن الصحف والبرامح الاذاعية من سائل ان يغذى عفون المسلمين في كل مكان بالمعلومات عن مختلف القصايا والمساكر التي تواجهها الشعوب الاسلامية في الوقت الذي بكون فبه وسيلة فعالة لسر التفاهم والتصامن ولكن البلسدان الاسلامية لا تران متخلفة في مصمار الصحافة والاداعة . حيث انه لم يحقق الحد الصروري الذي وصعته اليوسيكو

4 ـ تعرير علاقسات التبادل العلمي والثقافي بتفصيل استيسراد الاسساتذة والمتعاوبين المسلمين في محتلف المحالات، وتبادن الكنب والاهلام والنشرات ، التي دتصل بموضوعات اسلامية ،

ر ـ العمل الحياء المطمان والتكتلات الاقتصالية الاقليمية والشبه الاقليمية القديمة ودعم النواحي التي حقق عنها دحاحا واستكساف الماق حديدة للتعاول الاقتصادي والتقني .

ا يه يعزيز العلامات التجارية عسلم الصبعدد التعامى بين العلدان الاسلاميسة وتعميسم مندا البلسند الاكسفر رعابسة

(6) راجع احصاءات اخرى في كتاب الاحصاء السنوى . نشر اليوسيكسو باريسس 1978 .

most favered nation في العلاقات التجارية بصفة عامة ·

7 \_ العمال لمقاومة تيار الافالم السنيمائية والتليفزيونية التى تنتجها بلدان الكتلتين العالميتين المتنافستيسن ـ تلك الافلام التي تحمل في طياتها الى جانب الدعاية الايديولوجية أنماطا من التحرر الاخلاقي المخرب لنمط الحيساة الثقافية والاجتماعية الاسلامية ، والتي تبدو أثارها الوخيمة أوضح ما تكسون عي عقول أطفال المسلمين ، وذلك امسا بوضع برنامج لانشاء شركات لانتساج افلام ( ولا سياما الافالام الوثيقية ) تعالج موضوعات اسلامية وتصور الحياة العصرية في البلدان الاسلامية ، أو بتكوين هيئة تتعامل بواسطتها مسع الشركات الاجنبية المنتجة للافلام (7) وتفرض عليها المقاييس والشروط التى يجب أن تتوفر في الافلام التي تنتجهــا لاستهلاك العالم الاستلامي •

وهكذا ، فاذا صدقت عزيمة المفكرين والساسة في مختلف البلدان الاسلامية في العمل لتحقيق هذه الشروط الحيوية في غضون القرن الخامس عشر الهجري، ووجد العمل تجاوبا في الرأي العلم الاسلامي (وهو أمر لا نشك فيه ) ، فان ظروفا موضوعية ستظهر لا محالة لامكان قيام كتلة اسلامية تستقطب العالم الثالث وتعمل للسلام والرخاء ولنشسر

المثل العليا الاسلامية في مختلف أصقاء العالم ، واذا كانت الكتلتان الدوليتان اللتان تتقاسمان السيطرة على العالم اليوم قد حققتا توازن القوى بينهما بواسطة « الرادع النووى » وغيره من أسلحة التدمير ، فأن الكتلة الاسلامية. كما نتصورها ستضمن بقاءها بفضر سمو مبادىء الاخوة الانسانية والسلام والعدالة التي تمثلها · وفيما عدا ذك فأن متن هذا التكتن لا يمكن أن يقوم الا على أساس من الشورى والتعاون والرعاية المتبادلة لمصالح الجميسع المشروعة ولمصالح البلدان الفقيرة في العالم الثالث ·

وبعد هذا قد يتساءل القارىء . ما هو نصيب الامن والطموح ، وما هو نصيب الواقع ، وما هو حظ النظرية والاعتبارات العملية فى هذا التصور لقيام تكتسب وتعاون اسلامى دولى وتيق فى غضون القرن الخامس عشر الهجرى ،

نحن نؤمن بان هذا التطور ليس ممكنا فحسب ، بل هو حتمي أيضا اذا آراد المسلمون أن يتعايش الدين الاسسلامي بكن أبعاده في حرية وكرامة مع الاديان والذاهب السائدة في الكتلتين اللتيان تتصارعان لفرض سيطرتهما الايديولوجية على أكبر رقعة ممدنة من الكرة الارصية وأحداث أفغانستان وايران تمثل نذرا في الاهق لا يسع المسلمين تجاهلها او الاستهانة بها .

(7) راجع المحاضرة القيمة التى قدمها الاستاذ محمد الشريف مجاهد أمــام الملتقى الثالث عشر للفكر الاسلامى (تمنراست 1979) بعنوان: « التليفيزيــون والاطفال في العالم الاسلامي » •





# الأخلاق والنظم الإسلامية أسس عقيدية وأفاق

مد أحمد عروة

ان الكلام عن الاخلاق والنظام الاسلامية يتطلب من الوقت أكثر مما يمكننا أن نعده له ومن الشروح اطول مما يمكننا أن نتقدم به • لهذا سيكون تعرضنا للموضوع تمهيدا ملخصا أكثر من أن يكون تحليلا معمقا وشاملا •

كما ان وجهة نظرنا في هذا البحث ستبتعد شيئا ما عن الطرق التقليدية التي تكتفى برواية الآيات والاحاديث وتصنيفها وشرحها · حيث اننا نحاول أن نخرج ببحث منهجى وتعمق علمى من دون أن يجعلنا ذلك نحيد عن نطاق الوحدة المذهبية التي لا يمكن ان تتناقض فيها معطيات العلوم الموضوعية للطبيعة والكون وتعاليم الرسالة الالهية · وفي ذلك لا تخرج نظرتنا عن الاخلاق الاسلامية ومفاهيمها الاساسية ، سواء من الناحية العقائدية كالايمان بالله ووحدانيته وتصديق الرسالة النبوية

ووحدة الايمان والعلم والاعتقاد بان الله خلق الانسان وفضله وكلفه بالخلافة والامانة ، أو من الناحية التطبيقية كاداء الفرائض الدينية والامتثال بالفصائسل الخلقية ،

سنقوم فى القسم الاول بتحليسس الدوافع والعوامل التى تؤثر فى سلوك الانسان الحيوى والاجتماعى والمعنوى ·

ثم نعرض الارشادات والتوجيهات التى تدعو الى تفهم الاخلاق الاسلامية وتطبيقها سواء فى السلوك الفسردى والاجتماعى أو فى تحديد النظلم الدستورية •

وسنداول بعد ذلك أن نقدم تقييما نقديا لمدى تأتير التعاليم الحلقيسة في الحياة الفردية وفي تاريسخ الامسة الاسلامية المسلمية المسالمية المسلامية المس

وأخيرا سنقترح بعض المعاور لتفهم التيارات الفكرية المعاصرة والكتشاف أماق حديدة للبحث والعمل .

## 1 ـ العوامل العامة التي تتحكم في سلوك الإنسان :

يوجد كما هو معلوم عدة عوامسل مشتركة بينالحيوان والانسان تتحكم في السلطوك الطبيعي والنفسي والاجتماعي لكن البعد العقلي الذي خص به الانسان يجعله حقيقة كائنا حيا يتميز على غيره ، بشعوره الفكسري بالكون الذي يحيط به وبادراكه العقلي وسيطرته الفنية على الطبيعة وهذا يجعل سلوكه في نفس الوقت غريزيسا ومتعقلا مقدرا وحرا محكوما فيسه ومسؤولا .

لهذا فان التمييز المنهجى بين عوامل السلوك الحيوانى والسلوك العقلانى ربما يظهر مصطنعا الاآنه يسمح لنسا بتبسيط المشاكل والتعقدات • هسذا ما سنظهره في المعطيات الآتية :

I ـ ان سلوك الانسان الغريسسزى البدائى الذى يشترك فيسه الانسسان والكائنات الحية بما فيها من نباتسات وحيوانات يشمل ثلاث وظائف أساسية :

- وظيفة غذائية ونفسسية يقسم بفضلها تبادل مادى وطاقى مع البيئسة الخارجية مما يجعل الجسم يحيا وينشط وينمسو .

- وظيفة دفاعية مسؤولة عن حماية الجسم من الاصابات المتغلقة بالتنافس الحياتى للكائنات الحية ومن الآفات الطبيعية والحيوانية التى تهدده فى بيئته الحياتية .

حوظيفة تناسلية تضمن بقاء الجنس وتكاثره وتنوعه •

ان بنية المغ الانساني وامكانيات، الادراكية تجعله يطغى ويتفوق عملى المستوى الحيواني حيث تفتح له افساق الاحساس والادراك والاتصال السواعي والمدبر بغيره من الكائنات ويكتسى سلوك الانسان بذلك آفاقا جديدة يتجب بها في نفس الوقت نحو الحاجات التي تضمن له الحياة والبقاء والتغلب عملي الطبيعة بعلمه وعمله والتسطلع الى الارتقاء فهوق مستوى الانسانية

3 ـ زيادة على ذلك فان الانسان أكثر ما تكون غريزته اجتماعية حيث أن حاجاته ومطامحه مرتبطة بالافراد الذين يكونون معه المجموعة البشرية نلك التضامن الحتمى في حياة ومصير المجتمع ينقص ويزيد في نفس الوقت من نفوذ ومن حظوظ كل فرد .

حيث أن طموح الفرد هو في أن يضمن لنفسه أكبر قسيم ممكن مسن مجاصيل الاشتراك بهدف الحصول على أكثر وسائل الحياة والامن والرفاهية ويؤدى ذلك الى بعض التسوازن في الاكتساب والنفوذ أما بتعادل الطاقات الجسمية والعقلية المتواجدة ، وامسا بوضع مناهج خلقية أو نظم اجتماعية تحاول تثبيت الاستقرار في العلاقيات بين الناس أو تغييرها أذا دعت الى ذلك ظروف جديدة .

4 - بمجرد ما يتساءل الانسان عن ماهية الكون ومعنى الحياة فائه قسيد انتزع نوعا ما من السيطرة الغريزيسة البدائية فينطلق يسعى وراء قيم جمالية وفكرية وروحية أسمى • وهذا التساؤل مو في نفس الوقت بحث عن الحقيقة على مستوى الفكر وبحث عن الحكمة على مستوى السلوك • وبالطبع فان الجواب الذي ينتهي اليه قد يختلف كثيرا مما يشهد عنه تنوع الآراء الفلسفية وتطورها على مدى تاريخ الانسانية · وبصفسة عامة قد يمكن لذلك البحث الفلسفي ان يقود الى الشعور بوجود قوة فسوق الطبيعة خالقة للكسون أو بالاحسرى مسيطرة على مصير الانسسان ٠ كما يمكن لمه أن يحجم عن التوغل فيما وراء الطبيعة وأن يقنع بالادراك العقسلاني للعالم أما العقيدة الاولى فتحساول أن تمتثل للارادة المفترضة للآلهة او للاله، وأما الثانية التى منطقها مادى فانها تستكشف في « جدلية » الطبيعسسة والمجتمع الانساني قواعسد خلقيسة وتنظيمية تسير العلاقات بين الناس

5 - في هذا المنعرج الفكري يجسد الانسان نفسه في مازق فلسفى لان علمه لا يمكنه من معرفة ما هو خارج عسن نطاق التجربة والاحساس لولا الوحسي النبوي الذي يكشف عن غيبيات ما وراء الطبيعة • ذلك هو النبأ الذي تعجسسز عنه الاستكشافات العلمية والاستلهامات الفلسفية لانه ينبئه بالغيب ويعلمه الايمان بوجود الخالق الاحد ويقص عليه أسرار

واهداف خلقه وخلق الكون ثم يرشده الى الامتثال بقوانين شرعية وقيم خلقية تضمن له النجاة الابدية ثما بمجسرد الايمان عان الاسال يسمو للبعسد الروحى الذى يصله بخالقسه وامسا بضعيره وأعماله فانه يلترم بالوفساء لعهده وهذا معنى كلمة الاسلام ثميره

# 2 - الاسس العقيدية للاخلاق الاسلامية 1) المسادر:

ان القران الكريم يمش المسسدر الاساسى الذي تبيثق منه الاحسسلاق الاسلامية فقد انزله الله ، هدى للنساس وبينات من الهدى والفرقان ، (البقرة 1853) والقران هو في نفس الوقت تاكيد لمسا فبله وتجديد متمم للرسالات الموحسدة المتواترة لا سيما منذ نبوءة ابراهيسم الحليل ، ملة أبيكم أبراهيم هو سماكم المسلمين من قبل ، ( الحج 77 ) والذي تنسب اليه ديانتي اليهودية والسبعية ٠ ولم يكن دور هحمد صلى الله عليسه وسلم تلقى وتبليع الكتاب الكريسم فحسب بل وكذلك تعليمه للناس ليطبقوه فى مفاهيمهم وسلوكهم ومعاملاتهم وهكذا يتكون المصدر الثاني في حديث الرسول وسيرته ٠ كيف لا وقد قال « انما بعثت لاتمم مكارم الاحلاق ، بقى للناس الذين تلقوا الرسالة مناشرة أو من بعيد أن يتكفلوها وأن يتعلموها وأن يطبقوهسا في حياتهم على مجسري الايام وتقلبات التاريخ • ذلك هو « الاجتهاد ، السدى يمثل المصدر الثالث الذي يقود المؤمنين

فى مفاهيمهم الدينية وفى تطبيقهسم للشريعة وفى سلوكهم ومعاملاتهم ·

2) الاسس العقيدية أو القواعسد الدينية التي تقوم عليها الاخلاق تكمن في المعنى التي تعطيه لوجود الكسون ولمكانة الانسان في الخلق ولرسالته في الارض ولمصيره النهائي • أن الفكسر والسلوك عند المؤمن مرتبطان بالفكرة الاساسية التى تعلن بوجود الله الاحد والخالق المهيمن علما وقسوة عسلى الكائنات • تلك الفكرة التوحيدية هي أساس الفلسفة الاسلامية وكذلك أساس الاخلاق والنظم • وهي تتمثل في مستوى الخلق بوحدة المادة والروح التى تنعشها وعلى مستوى الانسان في خاصيتها التي تشترك فيها الحيوانية والعقلية • وعلى مستوى الاخلاق بالتضامن الوثيق الذى يربط بين الافراد والجماعة وعلى مستوى النظم السياسية في وحسدة الدين والدولة

وفلسفة « التوحيد » (UNITE) هاته هي كذلك فلسفة « الكلية » (TOTALITE) التي تجعل الاخلاق تشمل جميع الافكار والتصرفات الانسانية انطلاقا من القيام بالمحاجات الحياتية البسيطة كالاكسل والشرب الى القيام بعبادة الله وذكره ولابد هنا من التذكير ببعض المفاهيسم الاسلامية :

I) يتركز الدين اساسا على الايمان بالله الواحد الصمد المهيمن على العالم وعلى الزمان • لا تدركه الابصل

ولا العقول ولكنه يدرك كل المخلوقسات بعلمه وبمشيئته وبرحمته التى وسعست كل شيء « ان الله عالم غيب السموات والارض انه عليم بذات الصدور » • ( فاطر 38 ) • « يخلق ما يشاء وهسو العليم القدير » ( الروم 54 ) •

2) الايمان بالوحي النبوى وبرسالة محمد صلى الله عليه وسلم الذى -انزل عليه القرآن هدى للناس « الذين يؤمنون عليه النزل اليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون » ( البقرة 5 ) .

(3) ان الله خلق الكون والكائنات وهو وحده يعلم حقيقتها وانواعها ومصيرها « ومن آياته خلق السموات والارض وما بث فيهما من دابة (الشورى 29) « ويعلم ما في السموات وما في الارض والله على كل شيء قدير » (آل عمران 20)

4) كل ما في الكون خاضع لمشيئة الله ومكلف بعبادته وتقديسه « يسبح له السموات السبع والارض ومن فيهن وان من شيء الا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم انه كان حليما غفورا » (الاسراء - 44) · هاته العبادة تكتسى بخاصة الادراك والوعي عند الانسان العاقل وتكمن في الايمان بالله وعبادته وذكره وتقديسه وفي الاداء الواعي والمسؤول لمشرعه ولاوامره ·

5) ان الله قلد الانسان بمسؤولية كبرى ذات مظهرين متكاملين احداهما الخلافة
 فى الارض والالتزام بطاعته والثانية

مسؤوليته في تحقيق سعادته الابديــة لطاعة الله ·

6) لم تكن حياة الانسان في الدنيا الا مرحلة في الوجود ولكنها مرحلة يتحقق فيها مصيره بموجب الايمسان والتقوى والعمل الصالح • فتسجل كل اعماله ويحاسب ويجازى عليها يسوم البعث · « فمن يعمل مثقال درة خيرا يره ومن يعمل مثقال ذرة شرا يسسره ( الزلزال ــ 7 ــ 8 ) · « فأما من ثقلت موازينه فهو في عيشة راضية واما من خفت موازينه فامه هاويسة وما ادراك ما هيه نار حامية ، ( القارعة 6 ــ 10 ) أما الحياة الدنيا فانما هي مرحلة في وجود الانسان « خلسق الموت والحياة ليبلوكم أيكم أحسن عملا » ولا يعنى في ذلك أنها « وادى الدموع » كما قيـل المعلوم بالعذاب والشقاء وانمساهي وادى الحياة التى تتواجد فيه الافراح والاقراح « ونبلوكم بالشر والخير فتنة والينا ترجعون » ( الانبياء \_ 21 ) . هذه الحياة وهذه الكائنات تخضع لسنة الله في خلقه : يولسد الانسسان فينمو ويتقوى ثم يهرم ويموت بينما الحياة الحقيقية تلفاه في النهاية فيسعد أو يشقى حسب ايمانه وأعماله ٠

7) تتركز الاخلاق الاسلامية على قواعد المحكمة التى تضمن له القلوام المحكيم بين البحث عن السعادة المعقولة في الدنيا والبحث عن السعادة الابدية في اليوم الآخر وهكذا تشمل المحكمة الاسلامية كلا البعدين من دون أن يكون

فى ذلك تناقض أو تناقص والامتداد الى الحياة الاخروية يستحوذ عسلى الحياة الدنيا من دون أن ينقصها مسن معانيها ومتطلباتها الا أن الحقيقة الازلية تجعل الدار الآخرة دار السبقاء ودار الحياة ودار السعادة ووائخرة خير وابقى، (الاعلى - 17) «وان الدار الآخرة لهي الحياون لمو كمانوا يعمل مون « لهنكبوت - 64 ) .

8) أن مسؤولية الانسان في سلوكه الخلقى منوطة بحريته ١ الا أن هاتب الحرية تهيمن عليها ارادة الله واذا راينا من جهة اخرى ان اعمال وافكار الانسان تحصع لعوامل غريزية حياتية ولتأثيرات البيئة الطبيعية وللتسراث النسلى وللوسط الثقافي والاجتمساعي فأن اكتسابه للعقل يجعله يتحكم في هاته التأثيرات وتتقرر مسؤوليته نتيجة للكة الاختيار « وهديناه النجدين» «فمن شاء فليؤمسن ومن شساء فليكسفس ( الكهف ــ 20 ) لكن مصير الانســان ونجاته تحتاج الى الهداية الالهية السنى توجهه وتقوده مى طريق الحق والحير تلك القواعد المختلفة تصور مجمسلا مبسطا وملخصا للعقيدة الاسلاميسة رهى بمثابة حبكة نسيج تحاك عليهسا اعمال الانسان وتسجل

# 3 ما هو المضمون العملي للاخلاقفي الاسسلام ؟

ليس هى نيتنا أن نأتى بعرض مفصل للاحلاق فى الاسلام وأنما نود أن نوضحه ببعص الامثلة المعبرة عن ذلك .

1) ان الايمان كما حددنا مبادئه هو الساس الاخلاق ودافعها ومبررها « انما الاعمال بالنيات » (حديث شريف ) واما الذين يسعون من دون أن يكسون الايمان دافعا لسلوكهم فلا قيمة لاعمالهم « الذين ينفقون أموالهم رئاء النساس ولا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر » (الناس – 38) « فاولئك أعمالهم كسسراب » ( النور – 39 ) أو كما جاء في آيسة أخرى : « مثل ما ينفقون في هذه الحياة الدنيا كمثل ريح فيها صر أصابت حرث قوم ظلموا أنضهم فاهلكته » قاملت مران – 117 ) .

2) ان الفضائل التي سميناها اساسية توجد على مستوى الضمير والدافسع النفسي ونذكر منها « المرحمة » الستى معناها الحب والسخاء والرحمة والاحترام للكائنات وللاشياء ومنها « الصبر » الذي هو تحمل المساق والشجاعة في مكافحة الشر « تجده عند المؤمنيين الصابريين في الباساء وحين الباس» ومنها «الصدق» الذي يعبر عما هو حق وعدل ويقتضي الاخسلاص والاستقامسة والشيرف والكرامة وبالطبع فان هاته الفضائل والبغضاء والجبن والكبر والكذب والكذب

3) أما الفضائل العقلية فهي تشتمل من ناحية أولى عن العقل الذي نستطيع بمزيته التمييز بين الخير والشر وتفهم أحوال العالم وتسخيرها للاهداف الحياتية ، ومن جهة أخري عن العلامة

الدى يكتسب بالتجربة والدراسة والبحث ان العقل والعلم يسمحان للانسان ان يسيطر على الطبيعة ويستضرج ثرواتها الكامنة والبارزة كما يسمح لمه باكتشاف القوانين التى تسير الكون وبمشاهدة الآيات العظيمة التى تظهر في خلق الله با

4) ان العمل الفاضل يهدف الى الكمال الذى يحققه الاسلام هى حياه الانسان والمجتمع وهذا الكملل ليس معناه التخلى عن الدنيا بل بالعكس هو التمتع بالحياة فى معناها الكامل الذى يجمع بين أبعاد الحياة الحيوانية والاجتماعية والجمالية والفكرية والروحية وهنا سنعرض بعض الظاهر الاساسية فى مكارم الاخلاق :

- اما على المستوى البشرى الادنى فالاخلاق تتمثل فى « القوام » حيث أن البحث عن السعادة الدنيوية هـو مـن المطامح الطبيعيـة والمعقولـة الا أن الإنسان متعرض الى دواعى متناقضة تتـراوح ما بيـن الغريزة الحيوانيـة وتطلعات الفكر والحكمة اذا تقـوم على التوازن الذي يعنى فى نفس الوقت بقاء حياتى وارتقاء نفسى وهكـذا فانها على مستوى الاقتصاد الفـردى فانها على مستوى الاقتصاد الفـردى « والذين اذا انفقوا لم يسرفوا ولـم يقتـروا وكـان بيـن ذلك قواما » يقتـروا وكـان بيـن ذلك قواما »

وبالعكس فان هاته الفضائل لا تقبل ما هو من شانه أن يضر بصحة الانسان

الجسمية والعقلية والاجتماعية « قسل انما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها وما بطن » ( الاعراف - 33 ) ·

- واما على المستوى البشرى المتوسط فنرى الانسان يتعلق بقيم جمالية ترقية وشرفية تتجاوز حاجياته الحيوانيسة « اعلموا انما الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخر بينكم وتكاثر في الاموال والاولاد» (الحديد - 20) · ركذلك «زين للناس حب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والانعام والحرث » والخيل المسومة والانعام والحرث » الرازع الحكيم الذي يهدىء الشهرات الوازع الحكيم الذي يهدىء الشهرات ويحولها نحو قيم أفضل وأحصسن · ويحولها نحو قيم أفضل وأحصسن · المئاب » (آل عمران - 14) ·

- اما على المستوى الفكرى الاعلى فان الانسان يبحث عن الملذات الجمالية والادبية والفكرية الا أن استجابت لواهب الفنون والعلوم تخضع لرقابة الحكمة والخلق السامى لان سوء الفهم لهم يؤدى الى الفسوق والفساد ان التمتع بالجماليات وبالنعم الستى سخرها الله لعباده ليست محظورة ولا ممنوعة « قل من حرم زينة الله التى اخرج لعباده والطيبات من الرزق» ( الاعراف - 526 ) بل بالعكس والله يقول « إنا زينا السماء الدنيا بزينة المحل الكواكب » ( الصافات - 6 ) بل جعل الارخي مرحبة بالحياة ومزينة بما فيها

ففجر ماءها وشق انهارها ورهع حبالها وملا بحارها ، أأنتم أشد خلقا أم السماء بناها رفع سمكها فسواها وأغطش ليلها واخرج ضحاها والارض بعد ذلك بحاها أخرج منها ماءها ومرعاها والجبسال أرساها مقاعا لكم ولانعامكم، (النازعات - 27 - (3) ولكن ليس للاسسان ال يعتر بمفاتن الدنيا لامها امتحان بحب أن يخرج منه منتصرا ومفضلا «انا جعلنا ما على الارض زينة لها لنبلوهم ايهم أحسن عملا، ر الكهف \_ 7 ) كـمـا ال التعمق والتوسع في معرفة المخلوقات والكون من شائهما أن يريدا للايمان أبعادا أسمى ليس هناك عليم مسن العلوم الطبيعية والكونية الاوهو مامور به سلسواء كان في الكسونيسات أو عي الطبيعيات أو في التشريع أو حتى في علم الجنين وتطور الكاننات ، المسم ينظروا في ملكوت السموات والارض " ( الاعراف ــ 185 ) ٠

" أفلا ينظرون الى الابل كيف خلقت والى السماء كيف رفعت والى الجبال كيف نصبت والى الارض كيف سطحت ( الغاشية ـ 17 ـ 20 ) .

« قل سيروا في الارض فانظروا كيف بدأ الخلق » ( العنكبوت - 20 ) .

« فلينظر الانسان مم طلق » ( الطارق - 5 ) .

الا أن على الانسان أن يحترز من المغامرة فيما وراء المعقول أذا لم يكن لديه أساس علمى موضوعى أو حقيقة

سربه مان « من الناس من يجادل في الله بقير علم ولا هدى ولا كتاب منير» • ليس من المعقول اذا أن يوقع الانسان بنفسه في مخاطر الظن « وان الطسن لا يغنى من الحق شيئا » (يونس ... 56) ولا تؤدى به النظريات الخاطئة الا الى الهلاك « ولا تقف ما ليس لك به علم ان السمع والبصر والمؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولا » ( الاسراء ... 36 ) •

- أما على المستوى الاجتماعي فأهم ما تشمله الاخلاق يتمثل في العدالة وحتى على المستوى الجمادي نجد أن الاهداف ترجع الى ضمان السعسادة والسلامة الفردية · فاذا كان المجتمسع يطالب الفرد بالمشاركة في تحقيــــق السعادة والامن والسلام لغيره مسهن الافراد فانها تعطيه من الوسائل ومسن ثقافة ومن امن اكثر مما تأخذه منه • وهاته الاخلاق الاجتماعية التى تربط الناس بعضهم ببعض تظهر على كــل مستويات العلاقات الطبيعية والاقتصادية والثقافية والروحية بينما تبقى خاضعة لمامورية التضامن والعدالسة • الا أن التنافس بين الناس سواء ساده طابع السلام أو طابع العنف فانه مرتبـــط بالغريزة البشرية التي من أخطارها أن يتغلب الاقوياء على الضعفاء فيحرمون لهذا كانت الاخلاق بحيث ما هي تكسب السلطة القانونية وعليها تتركز المعاملات الاجتماعية تعلن بأن كل الناس لهــــم حق في الحياة والكرامة وانهم كلهـــم سواسية عند الله وامام عدالته وامام رخمته ٠

كما انها تؤكد في الميدآن الاقتصادي طابع الاستخلاف في الملكية وذلك مين جهة أن الله وحده « لله ملك السموات والارض » ( الحديد - 2 ) « وأن ليس **للانسان الا ما سعى،** ( النجم ــ 38 ) · والامسار هناو « أمننوا بالليه ورسوله وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه » (الحديد - 7) واذا كانت الملكية الخاصة الفردية أو العائلية محمية ومضمونة لانها ثمرة الجهد والعمل فانها مسلن ناحية أخرى تخضع للمراقبة الخلقية والقانونية التى لا تتعدى الى استغلال وظلم الناس بل تعم فوائدها على الناس ولا سيما على الضعفاء منهم • ثم اذا أنفق الانسان متما جعله الله مستخلفا فيه فانه لم يقم بذلك بأداء صدقسسة اختيارية « وانما هو يؤدى واجبا هـو مطالب فيه » · « وفي اموالهسم حسق للسائل والمحروم » ( الذاريات ) أما الصدقة فتختلف عن الزكاة بطابعها الاختياري كما تختلف عن الانفاق في سبيل الله الذي هو مطلوب بالحاح ولكن بدون تحديد قانونى ٠ وبالعكس فان الاخلاق تستنكر التكديس الغيسر المثمر والاحتكار للاموال « والسدين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعداب أليسم » ( التوبة \_ 24 ) وذلــك ليس فقط لان الافراط في كسب الامسوال يؤدي الى الكبرياء والاضطهاد « أن الانسسان ليطغى أن رآه استغنى » ولكن كذاك لانه من عوامل التزمت التفضيلي

المستطير على المجتمعيات « وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نذير الا قال مترفوها انا وجدنا أباءنا على أمة وانسا عسلى آثارهسم مقتدون » ( الزخرف - 27 ) • ذلك الاهتمام بالعدالة الاجتماعية والانسجام نجده كذلك على مستوى الاخلاق الجنسية ( الزوجية ) المبنية على أهمية وخطوره الميثاق الذى يجمع بين الروجين وعلى المساواة بينهما أمام القانون « ولهسن مثل الذى عليهن بالمعروف " وعـــلى المودة « وجعل بينكم مودة ورحمسة » وعلى الاحترام والتضامن « هن لباس لكم وأندم لباس لهن » وعلى الدوسييم العادل للمسؤوليات في التربية والانعاق وواقعية هاته الاخلاق جعلتها تسمىح « بغير رضا » اذا صحح التعبير ، ولا لمغرض الالضمان التلاؤم والاستقرار الاجتماعي بتعديد الزوجات « وان خفتم الا تقسطوا في اليتامي فانكحوا ما طاب لكم من النساء ٠٠٠» النساء 2) او بالطلاق اذا نفذت وسائل الصليح والمراجعة • وبالعكس فأن الاسلاممثل الديانات الموحدة التي سبقته يحسرم تحريما قاطعا كل علاقة جنسية تخرج عن نطاق الزوجية الشرعية •

ان العدالة الاجتماعية تزداد تماسكا بالرابطة الروحية التي تكون الاخوة داخل الامة بمافيها من التضامن المادي والمعنوى ومن الاحترام الشامل والمطلق لتطبيق العدالة للجميع • وهاته العدالة تشمل الامن والممتلكات والشرف والكرامة

الانسانية لكن فرد ، كما تشمل التعاون المادي والمعنوى المباشسر او المنطسم والخدمات الاحتماعية والثقافية ،

أما في مستواها الاعلى فتتمشر الاحلاق الاحتماعية في تعليع وبحقيسة وحماية الرسالة الروحية والاسسة الاسلامية تعيش في البيئة الروحية الذي تعيير في الشعار الدبية وتكسس في المسعور الامة بانها المسرولة عن الرسانة للتمانة فيها و

- واخيدرا عملي المستوى الكوني تتجاور الاخلاق دائره الاسيان والاسة الاسلامية لتسم كن المحلوقات اما هي الميدان السدري فاستود روح المساواة المطلئة عند الله فلا المسنس ولا اللون ولا المرتبة الاجتماعيسة ولا التسروه كفيلون بان يعطوا لايكان كرامسة او حقوما يتمير بها عن الأحرين أذ لا يمير بين الناس الا درجة الالتزام بالايمان . والمهم في ذلك ليس التظاهر في الشعائر اذ « ليس البر ان تولوا وجوهكم قيل المشرق والمقرب ، ولكن البر مسن امن بالمله واليوم الآخر والملانكة والكتاب والنبيئين » ( الآيه ) ان الفصيلة هي نقوى القلوب وعى العس الصالع ومحافة الله وفى هاته الفضيلة الحلقية يتفاصس الناس درجة عند الله « يا أيها الناس انا خلقناكم من ذكر وانثى وجعلناكسم شعوبا وقبائل لتعارفواان اكرمكم عند الله اتقاكم أن الله عليهم خبيه ، ( الحجرات - ١٦ ) ثم تمتد الفضيلة الي

الاحترام وتقديس الحياة سسواء في العلاقات البشرية « ولا تقتلسوا النفس التي حرم الله الا بالحق » (الانعام 151) او على مسترى الكائنات « وما من دابة في الارض ولا طائر يطير بجناحيه الا امم أمثالكم • • • (الانعام ـ 38) •

واذا كان العنف والقتسال والبأس لا ينفصلون عن حياة الانسانية فعلى الانسان أن يواجهها لا كمحنة وابتلاء فحسب « والصسابرين في الباساء والضراء وحين البأس » ولكن كذلك كمكروه يجب محاربته والتحرر منسه والصبر عليه اذا لزم ذلك ·

# 5 ــ الاسس النظامية التي تتحقق الاخلاق تحت ظلها :

لم تكن النظم الخاصة بالمجتمع الاسلامي محددة شرعيا في تركيبها وأجهزتها الا أن رسالتها ووظائفها معرفة بوضوح والاطار الشرعي لهاته النظم على ثلاث مستويات المصادر الاساسية العقيدية الوظيفة والامتيازات اسس النظام والتسيير و

# I) ما هي المصادر العفيدية السستىتعتمد عليها الانظمة ؟

« قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « تركت فيكم ما لو اتبعتموه لن تضلوا من بعدى أبدا كتاب الله وسنتى» هو المنبع الأول والمرجع الاساسى الذى يحمل رسالة الايمان وروح القانون • انه كلام الله المسنى يهدى للقيم الخلقية والدينية • اما

السيرة النبوية فهي تنظم وتطبق عمليا مقتضيات الايمان وحدود الشريعة ولهذا جمع في الامر طاعة الله وطاعة الرسول : « واطبعوا الله واطبعوا الرسول : « واطبعوا الله واطبعوا الرسيول . 12 ) الرسيول أما الرسيول فحدوه وما نهاكم الرسول فحدوه وما نهاكم عنه فانتهسوا » ( الحشر – 7 ) . أما ما يميز هذين العنصرين فهو أن الرسول ما يميز هذين العنصرين فهو أن الرسول أم يكن الا المسلم الاول والمثل الاول « وأهرت لان أكون أول المسلمين » « وأهرت لان أكون أول المسلمين » ( الزمر – 12 ) كما أنه المبلغ المسؤول « يا أيها الرسول بلغ ما أنزل اليك من ربك وان لم تفعل فما بلغت رسالاته ربك وان لم تفعل فما بلغت رسالاته والله يعصمك عن الناس أن اللهسه والله يعصمك عن الناس أن اللهسول بلغي القوم الكافرين » (المائدة 67) .

وهناك مصدر ثالست مفتسوح في الزمان والمكان وهو الاجتهاد الفردى أو الجماعى الذى يواجه بهالمؤمنسون المشاكل التي تطرح عليهم مع التمسك بمبادى الشرع • ومسؤولية الامة في وفائها لرسالمة الايمان واحترامهما للمبادىء الخلقية ، تفرض وجود نظام جماعي مكلف بالقيام على هذه المياديء « ولتكن منكم امة يدعون الى الخيسر ويأمرون بالمعروف وينهون عن المتكسسر وأولئك هم المفلحون » ( أل عمران ( 104) ويمكن لمنا أن نتصور هاته المنطمة التي تمش الضمير الدينى والمسؤولية الخلقية للمجتمع والتي تلعب في نفس الوقيت دورا استشاريا وتشريعيا وربما زاجرا للمخالفات ، وتكون سلطتها التي تعتمد على مبدا احترام الاخلاق الاساسيسة تهيمن على سائر الامة بما فيها الانظمة

الحكومية · وذلك يعنى أن السلطية الحاكمة تخضع للمبادىء الخلقيية المفروضية ·

# أما على المستوى المركزى فتوجه النظم الحكومية:

1

انه من الحكمة السامية عدم تجميد بطام الجهاز التنفيذي للسلطة الحكومية أما الدولة التي أسسها الرسون صلى الله عليه وسلم بالمدينة فهي مش وحيد مى بوعه لانه مرتبط مباشره بالوحى ، ولترسيخ العقيدة مي الناس ولتشبيد المجتمع الاسلامي في ظروف تاريحية غير عادية • وأما السلطة الشبه المطلقة التي سنتها العائلات الملوكية من يعسد عقد كانب لا محالة انحراف حطير عسس معاهيم العقيدة ولكن لا ننسى من جهة اخرى أن الحكومات في تاريخ الاسلام حتى يومنا هذا كانت تحكم باسسم الشريعة الاسلامية سواء ابتعدت عنها أو افتربت منها ٠ ومهما يكن بمود-الدولة الآسلاميه هانها تخصع لمبدنيس اساسيين : المبدأ الاون هو أن تحكسم بما امر اللبه وأن يلتزم أولو الامسر بتطبيق الاخلاق والشريعة الاسلاميسة وبالدفاع عنها وحماية الاراضى ومصالح الامة الاسلامية · ويقدر ما يتمسكوا بما أمر الله فان لهم أن يطاعوا كما تنص عليه الآية الكريمة : « با أيها الذين امنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسسول وأولى الامر منكم » ( النساء \_ 59 ) وبالطبع فأن عليهم أن لا يحيدوا عن أمر الله « ومن لم يحكم بما أنزل الله فأولنك هم الكافرون » ( المائدة ـ 44 ) كما انسه

« لا طاعــة لمخلــوق مى معصيــة الخاق » (حديث) ·

المبدأ الثانى هو أنه على الحاكم ال يقتصى مبدأ الشورى ، وأمرهم شورى بينهم » ( الشورى - ﴿ ) ، فاعف عنهم واستغفر لهم وساورهم فى الامر فساذا عزمت فتوكل على الله أن السله يحسب المتوكلين ( أن عمران - (15) ) . أمسا كيفية تطبيق مبدأ المتورى الذي يعارض عرابواء الاستنداد عى الراي والامر ههر موصوى دراسة احتهادية من حسن المعكريس والمسؤوليس الاسلامييس المعكريس والمسؤوليس الطسروف المسارها حسد الطسروف

# الاخلاق والنظم الاسلامیه علی ساحة القاریخ :

لم يكن من شأن الرسالة الاسلامية ان تجعن من الحياة الدنيا حسبة مي الارص ولا أن تجعن من كن النساس أولياء الله و ودلك لان الجنة محلها في الدار الاحرة « وان السدار الأخرة لهي الحيسوان لو كانوا يعلمون « (العنكبوت ــ 64) وما الولاء الا الاجتهاد في الفصيلة والتقوى التي تقرب مسن الله « ان أولياؤه الا المتقسون ولكن أكثرهم لا يعلمون « (الانفال ــ 34) أما الحياة الخلنيا فهي امتحان ينعرص أما الحياة الخلنيا فهي امتحان ينعرص فيه الاسان لدواعي متناقصة للحيسر وللشر ما بين الحيوانية التي يحملها في طبيعه والروحانية التي تحرره .

وفى هذا الامتحان وهى هذا التناهس الخطير من اجن النجاه ليس للاهراد والجماعات أن يحتقوا نفس النحاح .

فمنهم من يسعى ونور الله بين يديسه ومنهم من « ختم الله على قلوبهم وعلى سفعهم وعلى ابصارهسم غشساوة » ( البقرة - 7 ) وبين هؤلاء وهــــــؤلاء درجات في الكمان والضلان ١ الا أننا حين نتكلم عن حضارة الاسلام مسسن الوجهة التاريخية نذكر آن هنالسك انتصارات وهزائم وانحطاطا ونهضة ٠ وبالرغم من ازدهار تمدنى امتد عدة قرون واتسع على قارات العالم وشمل مئات الملايين من البشر فالتطور التاريخي للعالم الاسلامى لم يكن متساويا واذا حاولنا أن نتحكم فيه نجد أمامنا نوعين من المسائل : المسألة الاولى ذات طابع فلسفى وهى : هل كان مسن المفروض على الامة الاسلامية أن تحول البشرية الى مجتمع مثالى مؤمن وعادل وموحد ومزدهر ومتكافىء أ من عير شك أنه من حقها أن تحافظ على فضيلتها أحسن مما كان وأن لا تبتعد عما وصفها الله به في قوله « كنتسم خير أمة أخرجست للناس تامرون بالمعروف وتنهون عسن المنكر وتؤمنون بالله» (آن عمران 110) . لكن الكمان البشرى ليس من طابــــع الحياة « ولو شاء الله لجعاكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم فيما أتاكم» (المائدة 48) ·

المسألة الثانية تتعلق بجدلية التاريخ فاذا كانت حوادث الزمان خاضعـــة لشيئة الله حيث « أن الارض لله يورثها من يشاء من عباده » ( الاعراف 128 ) ثنيئة الله تقتضى التصرف الواعى

والمسؤولية الفعالة للانسان « ان اللسه لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بانفسهم» ( الرعد ـ II ) • وحسب هـذا المنطق يقون : « ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر ان الارض يرثها عبادي الصالحون» ( الانبياء ـ 501 ) أما فيما يخص التفهم الموضوعي للعوامــل التي تؤثر في مصير الامم فهي أكثر تعقدا مما هــو في سلوك الافراد كما انه ليس من السهل أن نحدد دور الاقتصاد والبيئة الطبيعية بن وحتى مفعول الغريزة والشهــو والصدفة والارادة والاغلاط .

ان الموضوعية في المكسم عسلي التاريخ تنفلت من قبضة الادراك والمعرفة على المستوى الانسانى • لقد حاول ابن خلدون ومن بعده كارل ماركس تحليل بعض العوامل التي تسيطر على تاريخ المجتمعات واسكن في جدليسة التاريخ ما هو حقيقة علمية وما هــو تهافت عشوى ولهذا ليس من أدعائنا أن نجعل من فلسفة التاريخ علمـــا موضوعيسا بن نكتسفى بعسرض بعض العوامل السلبية التي كدرت تاريسخ العالم الاسلامى وهي ترجع غالبا الى التفاوت الذى طسرأ بين مبادىء الاخلاق والشريعة الاسلاسية وبين تطبيقها وواقع الحياة ، ما هي هاته العواميل ؟

ا تصدع الوحدة العقيدية فى مفهوم
 الايمان أدى الى اختسيسارات فرديسسة

واجتماعية اعدمت التوازن فهي تارة تميل نحو تصلوف انعلزالى رافض لحقائق الحياة وتارة نحو اقتصادية مستحوذة على الحياة ونافية للقيال الخلقية والروحية ·

2) التباعد الذي وقع بين تحمل مستسلم رسالة الايمان وبين التفهسم العقلاني للعالم أدى الى تحجر الفكر الديني في قالب الترمت الفقهي عوض أن يتفتح لأفاق العلوم الطبيعية والانسانية •

(3) التناقض بين دوافع الشهوات المادية ودواعى الامتناع الروحى كثيرا ما يؤدى على مستوى الافراد الى تغلب الغريزة التى تدعو للشهوات ولحسب السلطة وعلى مستوى الاجتماعى الى تلاعب المتناقضات بين مصالح الجماعات والمبقات والاسر المالكة والسدول الحاكمة .

4) كثيرا ما يقع تباعد بين معتقدات الجماهير المؤمنة والمتمسكة بالشعائسر الدينية وبين المفاهيم التي تحملها رجالات السياسة الذين لا يعبؤون بحماية الدين واحترام مبادىء الديمقراطيسة وتطبيق العدالة الاجتماعية ٠

5) اذا كان المسلمون قد بادروا فى بادىء الامر بالاقتباس المتفتح والمثمر من الافكار والفلسفات القديمة أو الاجنبية من دون أن تنقص من عقيدتهم أو تلفتهم عن الثقافة الاسلامية فانهم في العصور الاخيرة لم يتحكموا في

تأثير الافكار المختلفة التي تحملها المدنية الغربية ·

6) النزاعات السياسية العقائدية حعلت الوحدة العصوية للعالم الاسلامي تتشتت من دون أن تخفف من حطر التفقت السياسي بروابط التصامر والتعاون بين الدول وازدادت تلك النزاعات حدة بسبب الهيمنة الاستعمارية وبروز النزاعات القديمة القومية وتنافس الدول العظمي والدول العظمي والمنافس الدول العظمي والمنافس المنافس الم

7) كان من شان الاعتداءات الخارجية منذ بداية انتشار الاسلام حتى عصر التوسع الاستعمارى الحديث بما في ذلك من حروب صليبيسة وغسارات استعمارية أن تعرقل القوة السياسية والاقتصادية والروحية والثقافية في العالم الاسلامي .

8) كان فى استمرار او فى بروز عوائد وعقائد وافكار جاهلية او اجنهبــة خارجة عن المفاهيم الاسلامية عامــل جهل وشعوذة وركود مخالفة للفكـــر للعقل •

و) هنالك عوامل اخرى اقل عمومية تدخلت فى تسلسل الاحداث العاريخية كخصائص الاقتصاد وطبائع البلسدان والاحوال الاجتماعية وحتى التطورات الوبائية التى كانت سببا فى هسسلاك البشر وتخلف العمران وركود المدنية .

لم تشمل هاته القائمة كل ما يمكن ان يقال في هذا الشان واذا كان هسسذا العرض متشائما نوعا ما فلا يمنعنا من

الحكم بأن الشعوب الاسلامية بقيست مرتبطة بالقيم الاسلامية لا في العهسد الزاهر للمدنية الاسلامية فحسب ولكن حتى في المحن المؤلمة التي مرت عليها ٠ لهذا فان أتخطر عهد يهدد وجود الامة الاسلامية وقيمها ووحدتها العقيديسة ليس عهد الاغسارات الوثنيسة ولا الاعتداءات الصليبية ولا الفتن الداخلية ولاحتى الغزوات الاستعمارية حيسث استطاعت في آخر الامر أن تردها أو تنتصر عليها، وانما هو في هذا النصف الاخير من القرن العشرين • ذلــــك التحدى المتعدد الاشكال الذي يقوم به العالم العصرى : تصدى استراتيجي يجعل من العالم الاسلامى عالما ثالثا تتنازع فيه الدول الكبيرى للسيطسرة السياسية والاقتصادية والعقائدية . تحدى تكنولوجى حيث أن الغلبة القاهرة للغرب تواصل ضغطها وسيطرتها على عالم متخلف كسدت فيه مرافق الاقتصاد والعلم والثقافة منذ قرون عدة • ثم من الناحية الفكرية تحدى فلسفى حيث أن العقائسد الالحاديسة والمساديسة تتسرب في ضمائر المسلمين ولا سيما في النخبة السياسية والفكرية • واخيرا تحدى اجتماعي حيث ان الامة الاسلامية تتخبط في تناقضاتها التاريخية الناتجة عن التخلف والتي اظهرت فيها عقليات واختلافات طبقية لا تتماشى ومبادىء العدالة والاخوة

## 6 ــ مفترق الطرق:

يعيش العالم الاسلامى اليوم على ملتقى مزدوج للطرق،حيث ان تطلبوره

الزمنى بين الماضى والمستقبل يلتسقى بالتطور المزدوج للعالم الغربى • فمن جهة يخرج العالم الاسلامي من عهد التخلف والاستعمار الطويل مع العسزم المنعقد لا لاحياء واثبات قيمه الخاصة فحسب ، وإنما كذلك للانطلاق في عهد التكنولوجية الحديثة • وفي نفس الوقت يصطدم بالغرب المنقسم الى شطريسن متعاديين يهدد تنازعهما سلامة العالسم وتواجد الامم وحتى حياة البشرية • وكلا المعسكرين يعتمد على فلسفات ماديــة تتجاهل القيم الروحية ولا يختلفان الا فى اختياراتها الاجتماعية الاقتصادية فالاول موجه نحسو حريسة المبسادرة والآخر نحو اشتراكية وسائل الانتاج ٠ والعالم الاسلامي يتعسرض للضغسوط الصريحة أو المخفية لا على المستويات السياسية والاقتصادية والاستراتيجية فحسب ولكن حتى على مستوى العقيدة والفكر والسلوك الخلقى ٠

وهذا الضغط المختلف الاشكال يتمخض عن تيارات فكرية مختلفات تتقارب او تتصادم، فتثير التناقضات الداخلية في المجتمع الاسلامي، كما تزرع فيها نفس الاختلافات العقائدية الستى تتنافس في المجتمعات الغربية ومان ضمن هاته التيارات التي لا يسهال تحديدها في محتواها وفي تطورها وفي تداخلها سنذكر:

I ـ تيار اسلامى فى اعماق الجماهير الغفيرة والذى مع ضعفه فى مياديــن الشعور والتعبير والتنظيم يشهد عسن

طموح شعبى يهدف لتحقيق الكمالات الاسلامية في الاخلاق والقوانين والنظم وفي الترقية الاجتماعية والاقتصاديسة العادلسة · ·

2 - تيار مناضل ينتسب للسلف الاسلامي ويطالب بحكم ونظام خلقي متمسك بالشرع والتقالب الاسلامية ويما أدى به نضاله السياسي وضعف تقييمه لحقائق ومتطلبات العصر الى التطرف والانعزال بالنسبة للجماهير التي من شأنه أن يقودها وبالنسبة للنظم السياسية التي ينكر شرعيتها والسياسية التي ينكر شرعيتها

3 ـ تيار محافظ يدعى التمسك بالقيم الدينية ويعتمد على المظاهر أكثر مما يعتمد على المعانى. وهو فى الواقع يمتن تخالفا بين الطبقات أو الجماعات الحاكمة والمسيطرة على الاقتصاد وفرقة من رجال الدين المبتعدين لا عن فهمم التطورات التى طرات على الفكر وعلى المعرفة فحسب ولكن حتى عن المحتوى العميق الخلقى والاجتماعى والفكرى فى الاسلام •

4 - تيار فكرى وسياسى متشبي بالمفاهيم الغربية العصرية ومقتنع بانه لا توجد حلول خارج المدنية الغربية والديمقراطية من النوع اللبيرالى . اما الدين فلا يكتسى فيه اهمية دولية بل يمكن أن يكون مسالة اختيارات فردية ربما يجوز احترامها ولكن لا يقبل الامتثال لها أو الاعتماد عليها .

تيار يسارى ينتمى من قريب ، من بعيد للماركسية ، له احسيار ايد الاسالمية ، بتسامح نوعا ما مع سالله محلقات العقائد الدينية ، وريدا المعيم الى ادماح المقاهيم الاسلامية واللها الى بحيفة وقتية تتناسب سع شروف ماه ما دون هذا التسارات الكدر وجد لا محالة أشكان عديدة من الدراعات العقائدية التي تفرق بينهم ترداد هدا مع تداخلها في التحالفات السهار السهال الراهنة التي تصطاد السعود ها المراهنة التي تصطاد السعود ها الماهنة التي تصطاد السعود ها الماهنة الاستراتحيات الدوا.

ان (الارسة الخلقية في العادم ١٠٠٠، منظهر على مستوى النظم الحكوم، مستوى النظم الحكوم، مستقضي النراعات القومية العدو ، من استقلالها وشخصيتها ومصالحهات الكلوت الكلوت الكلوت الكلوت المناطم الدولية المي تشروى ما بيئ الاحكام الاقطاعياة الى الجمهوريات اللانكياة مرورا على الدكتاتورية العسكرية او المنية و بما فيها من يميية او يسارية و

هل يمكن لنا أن نتنبا أو نتدارك بوضوح ما هي الخطوط الموجهة للتطور فينطلق في ضوءها العالم الاسلامي طبقا لتعهداته ولرسالته الروحية المتى تهدف الى افاق انسانية يسود فيهبا التقدم والعدل والحرية ، انه ليس من كفاءتنا في اطار هذا البحث التمهيدي أن نتكهن بماذا يحدث في المستقبل ولا أن نرسم الطرق ولكننا نحاول أن نبرر

الاهداف الاساسية لاستراتجية عامة تحتاج الى استشارات وتقديرات على مسترى ارسع واكفا ٠

## 7 \_ في سبيل استراتجية بحث وعمل:

اذا كنا نتكلم بصفتنا مسلمين ومؤمنين بالله وملتزمين بخدمة الاسلام فللمسان مدفنا يكمن في تحقيق الفضائل الخلقية والروحية وهذا يفترض اهدافا عمليلة نذكر منها:

اولا: تكوين الانسان على مستوى الايمان اي في معرفة الله وحبه وعبادته والعمل بدينه والاقتفاء بسنة رسوله

ثانيا: تحقيق الانسان في بعــده الحياتي الاجتماعي اي في حقه للحياة الكريمة وللامن وللصحــة البدنيـة وللسعادة النفسية ·

ثالثا: تحقيق الانسان في بعسده الخلقي، بما في ذلك من محاسن نفسية وثقافية اساسية ومن فضائل سلوكيسة في المعامسلات الفردية والعائليسة والاجتماعية •

رابعا: تحقيق الانسان في بعسده الاجتماعي المبنى على مفهوم الاخسلاق الاساسية التي تتمثسل في الاخسوة والمساواة والعدالة والتضامن في النظم التي تضمن احترام هاته الاخلاق وتطبيق القوانين التي تنبعث منها •

خامسا: تكوين الانسان في ابعساده الادبية والفكرية التي تعطى للحضارة الانسانية محتواها ومفاهيمها الفاضلة ٠

سادسا: تكوين الانسان على مستوى الامة التى تسودها علاقات الاخسوة الصادقة تلك التى صمدت أمام تحديات الزمان وأنواع العدوان وهي التى توجد بين المسلمين عبر الحدود واللغسات والاجناس والحكومات •

سابعا: تحقيق الانسان في بعدد البشرى أي في علاقاته مع الشعروب والديانات الاخرى طبقا للمكانة المتى خصصها الله للامة الاسلامية « وكذلك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا » البقرة لل 143 ) • هاته الآية الكريمة تعبر على رسالة الاسلام العالمية كعامل توازن بين الامم وسلام بين الشعروب وذلك يتضمن مسؤولية ايجابية للدفاع عن الحقيقة وعن الحق وعن العدالة والحرية في العالم •

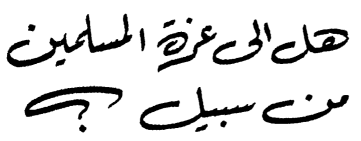
يبقى أن هاته الاهداف الخلقية تتطلب نظما مشروعة وملتزمة بحمايتها وتحقيقها والمنظام الحكومي فليس من الحكمة أن يتقيد بنموذج متجمد بل عليه أن يتطور حسب الاحسوال والزمان والاوضاع الاجتماعية الاقتصادية في كل بلاد ولكن أذا كانت الاوضاع الراهنة تجعل من الخيال واللامعقول أن نفكر عاجلا في حكومة اللاوضاع مستعدة لفرضها في في في في الاوضاع مستعدة لفرضها في في في في الاوضاع مستعدة لفرضها في في اللاهية واعتصموا بحبل الله جميعا الالهية واعتصموا بحبل الله جميعا

ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكسم ال كنتم اعداء فالف بين قلويكم فاصبحتم بنعمته اخوانا ، (آل عمران سـ 103) · ولا يتمثل هذا الاتحاد في عسلقسات التعاون والتضامن فحسسب ولكسن في الاجتهاد الجماعي لتحقيق الاهسداف الخلقية في العدالة الاجتماعية والرفاهية والتقدم والتآخي والسلام بين الامم ·

لا شك وأن العقبات التي تقف دون تحقيق هاته الاهداف المثالية كثيرة ومعقدة، منها ما يكسس في تناقض الطبيعة الانسانية، ومنها ما هو متعلسق بالتطور الداخلى الاجتماعى والسياسي والاقتصادى والثقافي في العالسم الاسلامي، ومنها ما يقع على مستسوى الروابسط التاريخية والاقتصاديسة والعقائدية والاستراتيجية مع السدول الكبيرة ومع شعوب العالم • وعسلى المفكرين المسلمين الاكثر اطلاعا ووعيا والتزاما مهما كان جنسهم أو بلدهم أو لمفتهم، ان يتعارفوا وان يسعسوا في البحث عن أنجح طريق تقود الى مجابهة مشاكل الساعة التي تتضبط فيها ليست الشعوب الاسلامية فحسب بسل والسلام .

كافة الانسانية ٠ لذلك لا يكفى بأن نعلن بوفائنا للاسلام ولا أن نؤنن بشموليته وعبقريته ٠ أن الجهاد الاكبر السذى هو جهاد في سبيل الاسلام وتزكية الانسان مسؤولية كل مؤمن ، وامتحان متواصل. والتوصل البه يقتضى ان نتعرف عملي الاسلام احسس مما نحن عليه وان نطلع على تطورات العالم المعاصر ، وتنمية المعارف والافكار اكثر مما هو حاصل ٠ وأن نوضع الاهداف والمقامسد وأن نحدد بموضوعية أهم القضايا ، بعد تقييم الحواجز والعوائق، وأن نضمه الخطوط الهامة لاستراتجية عامـة ، للبحث والعمل على طول امتداد العالم الاسلامي ، وعلى اختلاف اوضاعه ٠ كثيرا ما كانت المساعي مبعبشرة او مشلولة والافكار متنافرة أو مشبوهة لكن الاضطرابات التي يشهدها العالسم الاسلامى وردود الفعل التي يثيرها ، تعبر في مداها وفي ثباتها عن تلك القسسوة الفكرية التى ضاق عليها عالم يسوده الظلم والبخل والكنب،وتابي الاأن تتفجر بانوارها لتضيء العالم بالحق والعمل







\_\_\_الاستاذى الحسنى

ها محن نقف على عتبة القرن الخامس عشر للهجرة المباركة • فهل يبوح في الافق ما بشير الى أن هذا الجبل من المسلمين هو المعنى بقوله عز وجل : « وعسد الله الذين امنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الارض كما استخلف الذين من قبلهم ، وليبدلنهم من بعد خوفهم أمنا ، يعبدونني لا يشيركون بي شينا ، ومن كفر بعد ذلك فأولئك هم الفاسقون » ؟ النور الأيسسة د .

لقد طوى المسلمون من القرون أربعة عشر ، ذاقدوا خلالها الحلد والمر ، وعرفوا اليسر والعسر ، وشاهدوا المد والجزر ، وتقلبوا بين العر والقهدر ، وعاشوا الهزيمة والنصر ، ومسهم الغنى والفقدر .

لقد أقام المسلمون خلال هذه القرون الخالية دولا كثيرة في المشرق والمغرب، في المشرق والمغرب، في المشمال والجنوب، وقد لوحسط أن هذه الدول كانت أقوى بنيادا ، وأرسى قراعد ، وامتن أوتادا ، وارهب للاعداء ما حكمت با أمر الله ، واستمسكست و لعرر، الرتذى ، وادها كانت أوهن مل

بيت العنكبوت ما اتخذت المها هواها ، واستبدلت الذى هو أدنى بالذى هـو خير ، واتبعت ما تتلو الشياطين ·

كما لوحظ على هذه الدول فى أيام عزها وصولتها ، أن قوتها لم تكن \_ فى الاغلب \_ مرتكزة على قوة عتاد ، أو كثرة عدة ، بقدر ما كانت تلك القصوة مستمدة من مبادىء الاسلام ، ومن تشبث الناس فيها \_ حكاما ومحكومين \_ بحبل الله ، ووقوفهم عند حدود ديده • وكم من مرة ظن المسلمون \_ عندما أعرضوا عن ذكر الله \_ أنهم أولو قوة ، وأولسو باس شديد ، وأعجبتهم كثرتهم ، ولكنهم عند لقائهم بالعدو ولوه الادبار ، وأثاروا

فى وجهه الغبار ، وفضىلوا على الاستشهاد الفرار ، والم يكل جبينهم الغار • وكم من مرة كانوا له المسلمون لقلة فى العدد ، محروميان من المدد ، عارية ظهورهم من أي سدد ، وطلل عدوهم أن لن ينجو منهم أحد ، فلا بهم له المسلمين له يسحقونه سحقيا . ويديقونه من أمره رهقا •

وقد خاض المسلمون تحت لسواء الاسلام جهادا طويلا مضنيا ضد الدول الطاغية ، كالدولة الساسانية والدولة البيزنطية ، وتصدوا لهجمات ظالمة ، شرسة ، حاقدة كالهجمة الصليبيسة ، والتكالب الاوروبي الذي ابتدا منذ القرن التاسسع للهجرة (الخامس عشر للميلاد) ، وما يسرال مستسرا ، متواصلا الى اليوم في عدة أشكال منها المفضوح المكشوف ، وهو اليسير ، ومنها المستور الملقوف ، وهو العسير ، ومنها المستور ، ومنها المستور الملور ، ومنها المستور ، ومنها ، ومن

وقد حاول اعداء الاسلام ـ وما زالوا ـ ان يحطموه من الداحل ، بنشر مذاهب وافكار ضالة بين المسلمين ، فظهـ رت السبئية ، والمزدكية والبابكية ، وحركة القرامطة ، والبهائية والقادياذية، ويحاول الآن أعداء الاسلام بشتى الوسائل أن يحطموه باشاعة الداروينية، والفرويدية، والشيوعية ، والماسونية ، والافكـ الرأسمالية بين شباب المسلمين ٠٠٠ وقد تصدى لهؤلاء وأولئك علماء الاسـلام، فكشفوا الضلال ، وبينوا الزيف ، وفندوا الادعاءات ، وفضحوا المضللين و وبقي

الأسلام نقبا ، صافيا ، وسيبقى رعسم كيد الكائدين ، وضلان الضالين المضلين. الم يعد رب العرة بحفط هذا الدين عندما قال ، الما نحن نزلنا الذكر وانا لسم لحافظون ، الحجر ، الآية (١٠ السم يحبرنا مأنه لا يمكث في الارض الا الدافي المعيد بقوله ، كذلك يضرب الله المدق والباطل فاما الزيد فيذهب جفاء وأمسا ما ينفع الناس فيمكث في الارض ٠٠٠» ؟ الرعد الآية ١٩

وقد عرف المسلمون خلال الاربعسة عشر قرنا الماضية امراضا فتاكسة ، وأدواءا قتالة ، وعلا مهلكة ، كانسوا هم السبب فيها ، اذ أن الله حلت قدرته لا يظلم مثقال حبة هى الارص ولا هي السماء ، وقد فعلت فيهم هذه الامراص – وما رالت – فعلا سيئا ، ولطحت – وما زالت – صفحات عدسدذ مسس تاريخهم ، ومنها

المذهبية التي فرقت الجمع، وشتت الصف ، واهدرت الطاقة ، واضعفت القوة ، وهدت البنيان ، وصار الاسلام لنتيجة هذه المذهبية للمسلامات ، والديسن أديانا ، والاخساء المساءا ، واصبحنا البوم نفرا النذ، المساءا عن الاسلام السنى ، والمسلام الحارجي وهي كل اسلام من هذه الاسلامات شيع وهرق يحسار فيها العقل .

التسلطية في الحكم فقد ابتلي المسلمون من قديما وحديثا ما بكثيم من الحكام ، علوا في الأرض وعائده

فيها فسسادا ، ونسبسدوا أسر اللسسه « ٠٠ وشاورهم في الامر ٠٠ » آل عمران. الآية 159 · و « أمرهم شوري بينهم · · » الشورى ١ الآية 35 ١ أعرضوا عن كسس ذلك ، وراحق يفرضون على السلميسن \_ بالترهيب \_ أحكاما ما أنزل الله بها من سلطان ، واخذتهم العرة بالاثم ، ودعاهم الشيطان فاستجابوا له وان منهم لفريقا استجدوا لهم عباد الله ، وأن منهم لمن يطالبون الناس بطاعتهم وهسم يعصون الله ، وأن منهم لمن يشهدون الله على ما في قلوبهم وهم الد الخصيام ، وافتك بالاسلام من أعداء الاسلام ، وأن منهم لمن يحلون ما حرم الله ويحرمسون ما أحل الله ، وأن منهم ٠٠ وأن منهم ٠٠

التبدير: وكم أضماع المسلمون \_ وما زالوا \_ حكاما ومحكومين مـــن أموال ، كانت كافية الخراجهم مما هم فيه من سوء الاحوال ، لمو أنفقست في ميادين الخير ومواطن الحلال ، فمنهم من أضاعها في بناء قصور ، ومنهم من بدرها هي تزيين وزخرفسة قبور : ومنهم من صبها في بطنه في شكسس خمور، ومنحم من أحرقها كالبخور في محلات الفجور ، ومنهم من صرفها في مهرجانات الفولكلور ، واصفا اياها بالعلميسسة ِ الثقافية ، رغم « الغايطة والطنبور» ، منهم من تكسرم بها على جسواسيس اصفا اياهم بالخبراء الاصدقساء ، منهم من كدستها في بنوك الاعسداء ، ب، ليفرغ فيه ما يخرج من الامعاء ٠ لو قدروها حق قدرها ؟

لا شك أن المسلمين في غالبيتهم ، أدركتهم صحوة في أواخر هذا ألقب المنصرم ، وزالت عن اعينهم غشاوات وانجلت عن عقولهم ضلالات ، بعد أ كانوا عمى الابصار والبصائر ، فارغم الافئدة ، موبوئى السرائر · وقسير جاءت هذه الصحوة ، نتيجة أعمال تلك الصفوة ، من العلماء المجاهدين ذوى النخوة ، في شتى اصقاع العالسيم الاسلامى ، كجمان الدين الافغىسانى . ومحمد عبده ، ومحمد اقبال ، وابسن بادیس ، والابسراهیمی ، وبسن نسبی ، والمودودي ٠٠ وغيرهم كثير ٠

ورغم ذلك فما زال المسلمون بعيدين عن الصورة الحقيقية التي يتحتم عليهم أن يكونوها امتثالا لامر الله ، فهـــم متفرقون شيعسا واحسزابا ، فقسراء ، ضعفاء ، جهلاء في حياتهم وسلوكهم ، جاهلین مقدراتهم وامکانیاتهم وان مثلهم كمثل العيسر تمسوت ضسماً في البيداء • وفوق ظهورها الماء ، وانهم ليعزفون الدواء ، ولكنهم يفض الدون السياء

ان المسلمين يملكون كل اسبياب العزة ، وكن شروط المنعة ، وكل وسائل السؤدد ، وانهم لفى استطاعتهم أن يكونوا القوة الخيرة ، والقيادة الهادية في هذا العالم الذي يقترب من هاويسة ما لها من قرار ، لسيطرة قوى الشر ، وتحكم الطغيان • فما هي هذه الاسباب ان منهم من صنع بها مرحاضا من وهذه الشروط التي منحها الله للمسلمين

أولا: الطاقة الروحية المحركة التي متوفر عليها الاسلام ، وانها لطاقسة ربانیة جبارة ، قادرة علی تجمیــــع وتحريك كل المسلمين في طريق واحدة، نحو هدف واحد ، همو الاصمسلاح في الارض ، واعمارها ، بما يفيد الناس دنبا وآخرة ٠ ولا بديل لهذه الطاقة ، وان ظن قصيرو النظر أن هناك طاقة أخرى يمكن التعويل عليها • وحتى هذه الطاقة البديلة أن حركت ، فأنما تحرك لمسافة قصيرة ، ولا تحرك الا للفساد ، وان ظهر لعمي البصائر ، ومزورى الحقائق أنها للصلاح • ولنا في تخبط المسلمين وتذبذبهم فى شتى اقطارهمم البرهان الساطع ، والحجة الدامغة على فشل وعجز أية طاقة بديلة عن تحقيسق بحنوبه ، وشرقه بعربه ، ومع ذلسك المرغوب ، والوصول بهم الى المطلوب • وكن ما فعلته تلك الطاقة البديلة أنها اسلمت الرقاب ، وسلبت الالبساب ، وجلبت ـ بدن الامن ـ الارهاب ، وان مصير المسلمين اليوم ـ نتيحة هـــذه الطاقة البديلة - هو بأيدى قوى أجنبية .

> ثانيا الكثرة العددية للمسلمين ، فهم يبلغون اليوم مليار نسمة أو يزيدون، وهم يشكلون بهذا العدد ربع سكسان العالم • ولو أن المسلمين مسلمون حقا وصدقا ، وطبقوا أمر الرسول الكريم : « انصــر أخاك ظالما أو مظلومـا » \_ والمسلمون كلهم مظلومون في هــــذا العصر - أقول: لو طبقوا ذلك ، لارهبوا وأرعبوا كل طماع فيهم ، متربص بهم ، متآمر عليهم • فقد قدر الخبـــراء

العسكريون أن أية أمة تستطيع أن تحدد عشر أبنائها ، وأن عشر المليار هـــو « مائة مليون » · فما ظنكم بجيش تعداده مائة مليون مجاهد ، لا يتحرك لاستعمار ، ولا يستنفر لاستعباد ١ الا يرهب هــذا الجيش عدو الله ١٧٠ يقصم طهر كس معدد أثيم ١ اي وربي

ثالثنا: الموقع الجغرافي البوسط الذي يتحكم المسلمون بفضله في مداحي ثلات قارات، ويشرهون على ممرات مانية هي من هدد القارات كالمقاش من حسم الانسان ، ويراقبون \_ بفصله \_ حطوط المواصلات الدولية - بدرا ، وبحدرا ، وجوا ـ التي تربط شمان العالمام فالمسلمون أجهن الناس بقيمة هـــدا الموقع ، وازهدهم في استعلال هـــدا الوضع ، بينما تتصارع من أحله كمل القوى في العالم صعيرها والكبيس وتبذل في سبيل دلك العالى والحقير ٠

رابعها: الثروة المادية الضخمة، التي تحتويلها أرصهلم من معاس ونباتات ، وحيوانات ، وطاقة ، فهسم يملكون 13/ من الابتاح المعالمي مسس الارز . و 10 / من القمع ، و 54 من المطاط المطبيعي ، و 20/ من القطـــن ، و 22/ من القول السودائي ، و ١١/ من الابقار ، و 25/ من الاغدام ، و 30/ من الماعز ، و 9/ من الثروة الغابية. و 10/ من قصب السكر ، و 5/ من الحديد ، و 10/ من المنجنير، و 50/ س القصدير،

و 12٪ من الرصاص ، و 45٪ من معدن الكروم ، و 35٪ من الفوسفات ، و 41٪ مـن البتروں ، و 70٪ من الاحتـياطى العالمي من البتروں (1) · وان تكلـم العالم عن الطاقة الشمسية كبديل للبترون، فللمسلمين من هذه الطاقة نصيب الاسد، وهذا النصيب يكفى لاحراق العالم كله لا لتدفئته فقط ·

خامسا: المساحة الارضية الشاسعة، فالمسلمون يسيطرون على مساحة مسن الارض تبلغ 30،127،609 كيلو متر مربع، وهي مساحة كبيرة جدا ، متنوعـــة المناخ والتربة ، مما يجعل التكامـــل الاقتصادى بينهم أمرا ممكنا ، فيستغنون بذلك عن مد اليد ، واستجداء الغير .

ولاعد الى التساؤلات التى استفتحت به هذه الكلمة ، وهو ، هن الى عسرة المسلمين من سبين ؟

لقد رأينا رأي العين ، ما يملك المسلمون في الوقت الحاضسر مسسن امكانيات مادية هائلة ، وثروة بشرية عظيمة ، فما الذي يمنعهم من أن يكونوا أعزة ؟ وما الذي يسد أمامهم سبيل السيادة ؟ الواقع ، أن المسلمين طلبوا العزة ولم يسلكوا سبيلها ، وتمنوا المجد وابتعدوا عن طريقه ، لانه لا عزة ، ولا سيادة حقيقية الا بالعودة الصادقة الى ما صلح به أوائل المسلمين ، وهل صلح أمر الاسلاف الا بتمسكهم بالقرآن عقيدة ، وعبادات ، ومعاملات وأخلاقا " قد يظن ظان أنني أدعو الى دولسة

اسلامية واحدة ، تدير شؤونها حكومة واحدة ، ويتهمنى بالاغراق في الخيال، والجري وراء السراب • وأطمئن هذا الظان ، بأننى لا أدعو الى دولة اسلامية واحدة ، تسير أمورها حكومة واحدة ، ولكننى أدعو الى أمة اسلامية واحدة . تطبيفا لامره سبحانه وتعالى : « ان هذه امتكم أمة واحدة » الانبياء ، الآية gi · ومعنى ذلك أن يكون المسلمون يدا واحدة على من يكيد لهم ، ويعتدى على جسنء منهم ، وما المانع؟ أن يتناصر غيرهـــم ـ من الشرق الى الغرب ـ على العدوان، ولا يتناصرون هم عسلى رد العدوان ك ايتحسالف غيرهم عسلى الظملم ، ولا يتحالفون هم على دفع الطلم ؟ أم ترى لا يجوز للمسلمين ما يجوز لغيرهم ؟!!

ان العزة لله فلنطلبها منه بسلسوك سبيله ، والعودة الى شريعته ، واقامة دينه ، والاعتصام بحبله ، ولن يخلفنا الوعد الذي وعد به ، والعهد السندي أعطاه للمؤمنين من عباده ، وعندئسذ يحق لنا أن نسأله النصر ، كما سأله المؤمنون ألصادقون من قبلنا : « متى نصر الله » ؟ وسيجيبنا جلت قدرتسه كما أجاب المؤمنين السابقين « قل عسى أن يكون قريبا » •

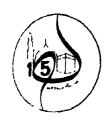
أما اذا أبينا الا الاستمرار في طريق الغي ، والعزوف عن سبين الرشسد ، ولم نقم القسران ، فلسنسا عملي شيء · وسنبقى مذبذبين ، نخوض مع الخائضين،

<sup>(</sup>I) د · صلاح الدين الشامى ، وزين الدين عبد المقصود · جغرافية العالـــم الاسلامى ، منشأة المعارف ، مصر ، 1974 ·

علينا قول الله عز وجل ، فلا تلوموني، تسلط الاعداء علينا ، ولن تغني عنسا ولوموا انفسكم ، ابراميم ، الآبة 22 ،

ونلعب مع اللاعبين ، حتى يأتى اللسه كثرتنا شيئا ، وعندند سنعص الانامس وسعب على ما فرطنا في جنب الله، وينطبق







## ا بِاسلام عامل رْئيسي لِإثبات الشخصية الجزائرية أمام محاولات الاندماج خلال الغرن التاسع عشر

- د . ماري الجيلالجي

تتمثل في الاستيلاء على ثروات البلاد السلطات الحاكمة لمجات الى وسسائل واستفلالها استفلالا محكما وبأخفض حاصه ، غير مباشرة وذات طابع انسابي الاستثمارات فحسب ، بل رمت أيضا الى تحقيق سياسة واسعة النطاق تعتمد قبل كل شيء على استطانة عدد وافسر مسن مسطف القرن الباسم عشر المبلادي وهي نفسه ظل مرهونا بعامل آخر يضمن وحده ملائمة حدا (1) ٠ وللابد بقاء الهيمنة الفرنسية وسيطرة الحضارة الغربية ، وهذا العامل هسبو القضاء على العقيدة وبالتالي الحضارة العربية الاسلامية •

الظاهرة البي انبنيها المقاومات العسفه

ان أهداف الاحتلال الاستعماري لم والطويلة صد الغزو الاستعماري ، قان على وحه العموم وهمو كل مما حاء فلما سمنى سبياسة الاندماج خساصة في الاوروبيين الا أن تطبيق هــذا المخطط المنرة الحاسمة حيث أن الظروف كانت

والهدف من هذا العرض هو تحليل تلك المحاولات ونتائجها وذلك لابراز دور الاسلام في اثبات شخصيتنا وبفضل هــذا النحليل بتوصل أيصا الى بيان وهذا منا بننافي وتعليق الجماهر علاقات ناك المحاولات في اندلاع نبورة سنخصبنهم العسريقة ونظرا الى هذه 1871 وبذلك تناكد لنا في الاخير عبرة هذه النورة ومكانتها في تاريخنا المعاصر.

<sup>(1)</sup> مع العلم أن معاهدة 4 جوليت 1830 قدد نصبت.عسلي : « أن معارسة الديانة لاسلامية ( المحمدية ) تنقى حرة » ·

## 1) محاولة الاندماج بواسطة التعليم الا 48 مؤسسة أي 27.2 / بعد عمليات الرسمى:

قبل الشروع في تطبيق التعليم الرسمي انخذت اجراءات خاصة للقصاء بدريجيا على الحضارة والنقافة وكل ما يشخصهما في مختلف المظاهر السومله بحبث أنه بعد شهرين فقط من احنلال الجزائر العامة استولت السلطات عسلى الاملاك العقارية التابعة للمساحد ومحلات التعليم وقد تمت العملية بصفة بهائيه وشرعية بمفنضي قانون 1851 فأصبحت هكذا المساجد والمؤسسات النابعه لها بدون اعتمادات بل قد دمر منها عهدد كبير في مختلف المدن اثر الغزو , ز , بعده بمناسبة فتح طرق جديده سيسر الاحياء وبعد تحوبل عدد منها الى كبات وكنائس ومستشفيات (2) ومسال العاصمه بلخص وحده هذه العمليات . فقى 1830 بلغ عدد المؤسسات الدينية 176 مؤسسة منها 13 مسجدا كبيرا و 109 مسجدا صغيرا ناهيك عن عدد هام من الزوايا ، بينما اصبح العدد لا بفوق

الا 48 مؤسسة أى 27.2 / بعد عمليات الندمار والبحويل ، ربيدما كانت بعدد بسبة الاوفاق داخل مدينة العزائر في أكبوير 1830 ربع 8000 عماره .

ولسب عباك مبالعة في عده السبه الدال المعلم الذي كان ملاحظا في بلدن الاوساط الربعية الاوساط الربعية كما شهد عن دلك عده ملاحظين (3).

وثدا فان الاسبلاء على هذه الاملاك كان العامل الفعال في الفضاء على النعليم ونعمم الامية البداء من العيل الناسي للاحملال كما أكبد دلك المعاصرون (4) وما منال فسنطيبه الا برهان فاطع فقد البلاميد من 600 الى 60 في سنة 1846 وعبدد مدارسها من 86 الى 30 (5) .

فقى هذا الاطار شرعب الاداره فى اعداد البعلم الرسمى حاصة حنما سعرب بصروره اعداد العدد الضرورى من الموظفين في بعض المنادين فسيس بظام التعليم العام وعدو دلك التعليم

<sup>(2)</sup> أن المستشفى الاول الذي فتحتبه السلطات الاستعمارية كان في مسجد في بأب عزون ، وأما اثناء مأساة 1867 ــ 1868 فقد حولت مساجد الى مستشفيات ولا زالت الى الآن ومنها مسجد شرشال ، انظر الصورة في كتابنا :

Le désartre démographique de 1867-68, Alger 1980

(3) ان الدراسة القيمة في هذا الموضوع هو ذلك البحث القيم الذي قامت به الحديد

Y Turin · Atfrontements culturels dans l'Algérie coloniale, école, médecine et religion (1830 - 1880), Paris 1971.

<sup>(4)</sup> التفاصيد والبراهين كثيرة في المصدر السابق الذكر للمؤرخة المرادة (5) Ch R Ageron Les Algériens musulmans et la France (1871 - 1919), Paris 1968, T.

ن المعلم مي وجمود 12 مدرسة في العبيث أن العائلات كانت تخشي كث سنة 1862 منها 8 في قطاع الوسيط سنما الإخطار التي تنجم عن ذلك من الحلا أن عدد المعلمين بلغ 26 وعدد التلاميذ وعير دلك (8) . والنانوية الثانية فتحد 1857 : 1200 وهذا الانخفاض راجع الى قلة عدد المعلمين ولذلك انشبئت مدرسة الني تقررت في 1865 بوهران فانها لم لإعداد المعلمين في سنة 1865 مع ضرورة توفير شروط خاصة لاعداد اطارات تحسن معرفة الوسط الجزائري ، ولكن نسبة المسلمين ظل ضئيلا ولم تنزد عن الخمس (7)

واما التعليم البانوي فقد واحه هو الأخر مشاكل كثيرة وكان يتمثل الى سنة 1865 من مؤسسة واحدة بالعاصمة يوجد بها 104 تلميذا في 1863 مقائل 69 مي بوقع 150 وهذا الفرق بعود إلى النعب كان برمي (10) إلى خلق ظروف معينية

297 (6) الا أنه سبجل في سنه 1856 \_ تقسيطسة في 1865 وارتفع عدد التلاميد بها 108 في 1867 وأما الثانوية الثالثه تحقق الى في سنة 1870 ·

هذا وبالرغم من هذا العدد الضئيل فان التلاميذ لم يجدوا المناصب الكافية والملائمة لهم فقد انضموا الى الادارء والجنس وفد شنعروا بنأثر بالغ بالعزاة حبنما انفطعوا عس محبطهم وهسم في الجيش الفرنسي (9) ٠

وهكذا يتجلى لنسا مسن وراء هذه 1861 بيسا أن الهدف كان في 1857 الاحصائبات والابعاد لهذا النعليم أنه

(7) Rey Goldzeiguer Le Royaume arabe, Alger 1977, p 174 Ageron: Les Algériens musulmans et la France, 320. Bulletin Officiel du Gouvernement général de l'Algérie. Alger 1865, p. 65. (8) وقد عبر عن ذلك احد المنيين بالامر وهو القائد بالعضرى بقوله :

« كيف تربدون أن نبعث نعن أهل وهران أنناءنا الى الجزائر فالمسافة طويلة ولا نستطيع أن نتصل بهم مرارا للاشراف على تربيتهم وليتمسكوا بالمبادىء الشريفة • فكل متخرج يصبح منقطعا عنا , فهو بتعاطى الخمر والزنا وهذا ما يمس بشرفنا وتعالىمنا ، حسب ما جام في تصريح الضابط السامي Lapposset لنابوليون الثالث:

Lappasset : Le général Lappasset par un officier de l'Armée du Rhin, Paris 1898. (9) وقد جاء في تصريح الضابط على ابن شريف في 1866 ما يلي :

« كان مواطنونا يروننا بارتياب والفرنسبون يقاطعوننا , وكانت السلطات لا تمنحنا اية رتبة أعلى من رتبة Licutenant ، وبين عسدم الثقة والاحتقار ظلت قلوبنا مملوءة Ageron: Les Algériens musulmans et la France, 1823 بالعزن و الالسم »

<sup>(10)</sup> علينا أن نشير أيضًا إلى أهمية هذه البانوبات فقد ساهمت في تكوين مزدوجي الثقافة ( العربية والقرنسية ) ومن اشهرهم محمد بن رحال من موالبد ندرومة ، انظر مذا العدد: "A. Djegloul: M'Hamed ben Rahal et la question de l'instruction des Algériens المددد Majallat et Tarikh, Alger 1977, p 43.

نكون العامل القعال لنمهيد السبل لاعداد حكن من رعب عن المداد و م حيل قابل للاندماج .

## 2) محاولة الاندماج الادارى:

(1865) Sénatus Consulte dumille ابعاد خطيره جدا بحيث أسه كاد يعضي على مستقبل الشخصية الجزائرية الى الابد 1865 حوليت 14 ك المجالية 1865 من المادة الم فان نص هذا القانون واضع كيل الوضيوم (11) وينصمن في مضميونه النقط الخطيره وهمي تعارض القواس الفرنسية للتشريع الاسلامي وقدحاء في المادة الاولى .

« أنَّ الجُوْائِرِينَ فُونْسَى الآلَّــة بِنَعَى ا خاصعاً لىھانون الاسلامي ۽ ٠

وتكن منح الجنسية لا تنسع بالسبر - ح ال ده الإختار بالمواطنية:

« للجزايري المسلم الحق ( يطلب منسه ) بالسمتع بحقوق المواطن الفرنسي وفي هذه الحالة فهو يخضع الى القواس وأصحا على الوصوح بطي الى الناسات المدنية والسناسة الفرنسية ، •

وكل هذا يؤكد من جديد حساولة الاندماج بأاتم المعنى ويصفة شرعبة تحبب أن كل من يتوحه بطلب الا وهو شاعر كل الشعور بالنغلي عن شخصيه واصاله الراده اليصحوا فراساس و (١٥٠ م

للصبيتم وللسلمج بالأمدراء أأروره المع طهدة المعصبة ، وعب المسافي والسوامع والمساديء الاسلامية بالسن والانسانية ومكدا بليمس أخطاره مثل هذا الفانون الذي العمي وسر ه المملكة العرضة به النبي عال الوسول المالت أن بطعها بالمزال راز مرصه أستنان فسنن تعصي أأضمه أراء أوارين and the same الكور فه والحد الله الله الله 1 to see the seegment of the Set

کینگ این در ماهی در این این این ا الشي الحوال من وه من برا الهو

## ب ـ فسل المحاوله .

النس حمالي اي ملك في آر السس ١٠٠٠ السكان بعقبديهم والسابهم الميزر والما سنعر خلك الوالي العام نفسه أداب ف « أنب متحتم عليهم أن ينقطعو عين المانهم وأن يمراكا كمانهم المدين وأن

<sup>11.</sup> Bulletir Officiel 1965 p 36

<sup>+12</sup> Rev Goldzeiguer - Le Royaume arabe, Alger 1977, p. 314

<sup>13</sup> Va Mahon Archives F 80 1810, Aix-En-Provence.

ومكذا وبعد مرور 10 سنوات سن 3) حملة التبشير: صدور قانون 1865 ارتفع عدد الطلبات الى 371 فقط في سنة 1875 (14) ومن الواضع أن جل هذا العدد خاص بالذين كمل الشروط اللازمة لنجاحها نظرا ال اضطروا بالالتحياق بالجيش وبعيض المناصب الادارية ومما يؤكد هذا كله عى الملاحظة التالية فبعدما لاحظت الادارة جهة أخرى . قلة الراغبين في المناصب العالية سمعت لهم في ذلك ولم تطلب منهم التخلي عن وضعيتهم الاصلية ٠

## ج \_ المعاولات الادارية الاخرى:

بالاضافة الى هـذه المحاولات فـان السلطات الادارية والعسكرية شرعت في تخفيض الاطارات الجزائرية التابعة الى القبائل ذات النفوذ والسلطة وذلك للقضاء على كل ما يعبر عن تاريخ الجزائر ومثل هذه الاجزاءات تعممت في منتصف القرن التاسع عشر وخاصة من طـــرف الجينرالات Devaux, Gastu بالقطاع الشرقى وبالرغم مسن توصيات نابليون بالعاصمة: النالث كما جاء ذلك في رسالته المشهوره المؤرخة بـ 25 جوان 1865 .

لم نات هذه الحملة صدفة وا، ظهرت في ظروف معينة ، وذلك لنوة فشُل المحاولات السابقة الذكر من جها ومعارضة السلطات العليا المركزبة مسن

فقد شن هذه الحملة المسؤول عين الكنيسة بالجسزائر ومسو الكاردنال Lavigerie وذلك في سنة 1868 أي أتناء الماساة العظمى التي كادت أن تفضى عسلى مستقبل الشعب الجزائري (15) وبعدما أصبح عدد كبير من اليتامي بدون ملجا ومأوى • ولـذا فان الحملة قد اكنست صبغة انسانيه الا أن مدف الكاردنال كان واضحا كل الوضوح كما حا، في احدى تصريحانه (16) بصدد مستقبل البنامي الذين اشرف على حمعهم في مؤسسات الابيار وابن عكنون (17)

« سوف تنشيء في السنوات المقبلة · نخبة هاسة من المستخدمين الصالحين

<sup>(14)</sup> Ageron · Les Algériens musulmans et la France. T. 1, p. 344. (15) انظر دراستنا المذكورة في (2) .

<sup>(16)</sup> فلقد نشرت هذه الرسالة في أوروبا في لغات مختلفة كما أن الجرائد قسسد خصصت لها اقبالا هاما بالجزائر ٠

<sup>17)</sup> والاسم المنحيح لهذا الحي هو: ابن سعنون ٠

بكونون من انصار مستعمرتنا الفرنسية. اى انهم بكونون عربا مسيحيين ، •

وفى الواقع أن هذه الحملة كاست الانطلاقة لتحقيق وبدعيم سياسة واسعه النطاق للمنصير بحيث أن العنابة الموجهة لليتامى اصبحت تتبوسع وشرع في نطبيقها مباشرة باحدى القرى بمرتفعات الجرجرة لكن السكان قسد رفضوها وحاربوها فمنهم من هاجر البلاد ومنهم من تظاهر بالاسواق، ومما أقلق السكان وحاصة الاعيان، هي رسالة الكاردنال التي يمس فيها الدين الحنيف، وقد حاء ما بلى (18):

ه علينا أن نعف هدا الشعب والا وسطنا . فانا مسلم وكل مسلمي حبل سركه مخيما في قرآنه ... فعلى فرنسا أن الا ونفكرون مبلى فاننا بقضل أن سري تعطبه سلل أنا مخطى، أن سمح لله جميع أبنائنا بمونون عوض أن يعتنقوا بالتنصير أو أن تطرده إلى الفلات بعيدا الدسن المسيحي فانبا لا سميع ساي عن العالم المتبدن ... ه مساومة في هذا المشكل فلقيد تعدته

فكان الرد واضحا ويمكننا أن ندركه نفضل مضمون ما جاء في الرسالة التي وجهها 61 من أعيان الجزائر الى نابلسون لثالث:

ه ان ما يزيد في المنا وغضبنا ما
 عنت عليها رسالة الكاردنال بتاريخ 16

اسريل 1868 والمنشورة في الصحف والتي بهاجم فيها عقائدنا ويبس فيها القرآن الذي يشد اساس ديباً ، (19) ومناك ويقة أحرى بعير عن عصب السكان ومنوققهم ازاء هذا المشكل الخطير ، وهي رسالة ابن عبل الشريف وكان قائدا ومنخرطا في احدى الطرق الدينية في نفس الوقت (20) .

« لقد ورأت رساله الكاردبال المؤرحة وم 16 ابريل 1866 والتي يسيي فيها أسه بريد أن سيسل الفرآن بالانجيل ودلك لانفياد الشعب العربي • فلقيد بركيت هذه الرسالة صحة كبيرة في وسطنا . فأنا مسلم وكيل مسلمي حيل ألا ونفكرون ميل فابنا يفضل أن يتنقوا الدين المسيحي فابنا لا سيسح باي الدين المسيحي فابنا لا سيسح باي مساومة في هذا المشكل فلقيدة فياذا مساومة مي هذا المشكل فلقيدة فياذا براحمتم عين دلك فانكم تخلفون الوعد ونبتعد نحن أيضا عن تعهداننا ه •

وهكذا بوضع الى الوالى العام بالنبابة عسرة المسلمين عسن سخطهم عسر هذه المحاولات وسين أسبه لا محال للشاء

<sup>18)</sup> رسالته المؤرخة يوم 6 ابريل 1868 التي حاءث في عسدة مناشر سن صحف شير رسمية للكنيسة ·

<sup>11)</sup> ارشیف فرنسیة 1946 F 80 ا

<sup>26)</sup> ارشيف الولاية المامة بتاريخ 18 ماى 1868 . TEF 33

ا ر المعدد الطروف و بالفعل د الد الد لمعاب الرسمية اخذن بعسين دعد الر عبيدًا المستوفف وطبيت مسي الكردال أن تمسع عن مسل هداه المصر عاد والمهديدات .

العسادسه

الم المعاولات المتقدمة حزا لا يتحوا اسى المحطط الاستعماري الدي كيار لا بقنصر نحنى مفهسومه الافتصادي فقيط بالجزائر بل كال يشمل أبضا المفهوم الادبولوحي اد امه كان بنميز عن باني المستعسرات الاخرى • وقد ظمل يرمي دائما الى استطانه واسعه البطاق عسر افال. معملية من القطر الجوائري .

العمدما بعنسب العمدوس عسلي السائل ويوعلب عبر أراضي الشمسال سرمت السلطان في فسنرص التعليم الرسمي وكانب مرحلة حاسمة في نوسع : تعمن النظيام لنجياح ادبولوجينه . والمالي للقصاء على منا يفسى من ثفيافة رسة اسلامية صنسلة . الا أنه بعد تأكد نسل هده المرحلة لحساب الادارة الى سيه الحدرى فأرعمت الطبقية السي بن بمدل عمره الوصل بسها وبسين ماهر ال منحسلي عن أصالمها وان لسب بالجنسسة الفرنسية فأعلبية

المعنيين بالامسر فسد ينصروا وامنتعو والفعل فار السبجة كانب فادحة بجد السلطات عدلت عن دلك وسمحه لهسم أن يشغلوا المناصب العالبة مدور مطالبة الحنسية .

أما المرحله المالمة فأن لم بأن الا في طروف اقتصادية واحتماعية استنبائيه والا في اطار ذي صنغة استانية ولكن وحمى في من هذه الظروف استطاع الاعوان وأصحاب النفسوذ أن يعبسروا بوضوح وبدون التباس عسن موقفهم وموفف الجماهير ودلك أن كل ما بمس الدين الحنيف الا ويمس حياتهم قبل كل سىء. وكنف لا وأن هذا الاخير الا وهو مظهر من مطاهر الاسلام نفسه وبالفعسل تقصل المعالمسم والعقسوق الاسلامية اسطان السكان أن يتبتوا شرعية اراصيهم واملاكهم وتعلقهم بلغة الضاد و مسكهم دالذكر الحكيم الخالد - ومي الاحبر قان النحليل العميق في المسده المدروسة بسين انه من بين أسساب ثورة 1871 هو رد العمل لهذه المعاولان ، فقد عزم السكان أن معبروا عن سخطهــــم والمهم فمل كل شيء كما وضحنا ذلك أخيرا في دراسة نتعلق بهذا الموضوع الهام (21) اد اننا ستطمع ان نسرد 2) دراسة الجزائر قبيل اندلاع ثورة 1871 \_ بحسث للمركز الوطنى للابحاث

بسهولة عماكان يسمى بنورة المقراسي أو بتوره الشبيخ الحداد وكذا ننوره بلاد القبائل فنورة 1871 كانت ثورة شعبيه جندت فسما كبرا من القطر الجزائري ولم يشارك فنها على وجنه العموم الا الافاليم البي عاست كنسرا مسن أصرار ومخلفات تسمورة 1864 ــ 1866 والمي سجلب بذلك أعلى بسبة من الصحابا في 1867 ـ 1868 وهو العطاع الوهرابي وأسا الشيخ الحداد فقد استسلم مع ابنائه ببنما أن الجهاد الذي أعلنا عنه في 8 أنريل 1871 قد تواصل بعد ذلك كما أن استشبهاد المفراني في 5 ماي مر نفس السبة لم يكن نهابه الكفاح بل قد بعمم واشتد كما بشبهد عن دلك استسهاد أتناء لحصات محدودة 2280 شهبد سوم 22 مای وهم پتسلفون حدار محمیه الاربعاء نات براثن . وبعد دلك توسعت المعارك الى جمال شرشال نم الحنوب •

واما السيحة الاحيره وابه لا سمن وقط في ومع الماترين واعتصاب الملاؤ كل القيائل التي رفعت لواء البوره ، بل هماك سيحة هامة بالرعم من هذا القبع والاعتصاب وهو تعلى السلطات الرسمية لهائما عن كل معامره بهدف البصير وكل ما بمس دس الحماهير ولقعد بنصر الى عدا كلية ذلك الحيرال الذي استدعى عدا كلية ذلك الحيرال الذي استدعى عن الجزائر بعد اندلاع الحرب الفرنسية عن الجزائر بعد اندلاع الحرب الفرنسية المائية في سنة 1870 ، وهنو الحيرال المائية في سنة 1870 ، وهنو الحيرال المائية بي سنة المائة الى ودير المورب المناه الى ودير الحرب المناه المائة المناه المائية المناه المائة المائية المناه المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المائة المناه المائة ال

ببسما آن هذا الجبرال قد كان العامل المعال في احماد معركه سندي الازرق بوادي ميساء وبوادي رهبو في 1864 والذي دعنا انصاره معنارية القرنسيين باسم الاسلام (23) .

<sup>(22)</sup> Le general Lapasset par un ancien offficier de l'armée du Rhin, Paris 1899, 2º édition,

<sup>(23)</sup> من جملة الوثائق المكتوب التى وجدت فى حثة سدى الازرق بعيدان الشرف هو الكتاب الذى نسلمه من سيدى عبد القادر القادرى رئيس حمعية القادرية . انظير المذكور سابقا ، الجزء 2 الصفحة 34 مع ترجمته بالفرنسية مياميدي صورته في كتاب





# لمحات من تاريخ المجرة النبوية ونبذة منحياة عمربن الخطاب

الاستاذعلى مرحومه معلس التعليم الإستافيد، سابقة الغمان )

من ناريخ الاسلام والمسلمين في هنذا و تحلب معالم الهداية لذوى الالباب · · العالم • يضاف اليها ثلات عشرة سنة ففي هذا التاريح اتصلب الارص بالسماء من حياة الرسالة الاسلامية ، فبل أن نتم حدن طريق الوحى المدزل على رسدول هجرتها من مكة الى يترب • وهذه الذكرى الاسمادم . علمه الصماده والسمادم • • التاريخية العظيمة تدعونا اليهوم الى أن وحاءت أول آنة من كتاب الله ، ألفي بها نعود بافكارنا وعقولنا الى ذلك الماضي الوحي الى رسول الله . داعيه الى القراءة البعيد ، لنلقى نظيرة موجزة على بعض التي هي سببل العلم ، الذي هو مفتاح العوامل التي صنعست هذا التاريسخ سر الكون٠٠ العريق , وعلى العناصر التي أقيم بناؤه الشامخ عليها ، والمؤثرات التي أثسرت فیه ، منذ به مسیرته ، الی ان استوی قائماً على قلميه ، راسخ الدعائم ، متين الجدور في أعماق هذا الوجود ٠٠

> منه سنة ستمائه وعشر للميهاد . أسرق المسور الالهي عسلي هذه الارص ، فأضاء أرجاءها , ونمبر باسعاعه حوابيها

لقد ولت أربعمائة بعد الف سنة . فانفسع الطبيلام ، واستنان الطبريق .

« افرا باسم ربك الذي خلق • خلق الانسان من علق • اقرأ وربك الاكرم • الذي علم بالقلم • علم الانسان ما لـم يعلم • • » سورة العلق

أحل ؛ لبس كالعلم هادبا الى معرفة حققيه الكون ، واكتشاف كنه الوجود ، وادراك حكمة الله في خلقه ٠٠ ولله في

<sup>(1)</sup> بص محاضرة الفيت ببلدة البوبرة بوم قابح محرم 1400 هـ ٠

حلفه شنؤون ٠٠ رما بزلت آبات الفرآن الكريم الالندعم فواعد العلم ، وتحب على طلبه ، وتوجه عفل الاستان الى النفكر فيله ٠٠

« والراسخون في العلم يقولون امنا به كل من عند ربنا وما يذكر الا أولوا الالباب » سوره آل عمران •

و بهص النبي (ص) بدعو الى الله على ضوء ما يتنزل علمه من الآبات البيبات .. ولب ثلاث عشره سنة يصارع حصوم الرسالة . وبجاهد أعداء البوحيد بسلاح الفرآن وحده م امنالا لامير ربيه م ويشر موجاهد من جهادا كبيرا من عبادة الاوبان بيحر در العفل والفكر من عبادة الاوبان والاصيام من والحضوع لعير الله مطبقا لما أوحى به البه ، من نعاليم الدين الحديد الذي حاء لايقاذ هذه البشرية ، مما ظلب بعانية من طلم وعبودية من

« تعالوا الى كلمة سوا، بيننا وبينكم الا نعبد الا الله • ولا نشرك به شيئا • ولا يتخذ بعضنا بعضا اربابا من دون الله » • ( سورة آل عبران )

وقد لهى الرسول والفئة الهلملة الني آمنت به . وصدقت برسالته ، العنست الشديد ، والاضطهاد العنبف من المشركين وأعداء الدعوة النموية ٠٠ قسا وهسس محمد (ص) وأصحايه « كما أصابهم في

سبيل الله ، وما صعفوا وما استكانوا .. حصاط على العقيدة التي المنتوعا . مومين بها عن وعي نها وادراك لمسا المنوى عليه من حير وستعادة وحد به وعزد الولية العرة ولرسولة وللمؤمنين،

ولكن المسركين بكالنوا على الموميين، والسيدوا في عدوانهم عليهم والالهم عمياء لهم و حمية لجاهليمهم و عمياء على معبوداتهم و مما أدى إلى استشهاد بعض المؤمنين في سبيل عقيدتهم و بعد ما نزل نهم من سيدند التعديد و

وفكر البني (ص) حدياً في تعليص أصحابه من العداب الاليم الدي كابوا بمعرصون له . على سد كفاه فريش في عكه و وكان بعز في هسه و بؤلمه الله لم يكن توميد في مقدوره أن تميع عليه ساحيل بهيم مين الادي والاعابات بالحميهم مما كان تسلط عليهم من سبب بحميهم مما كان تسلط عليهم من سبب لارهاق و وهو تالمؤمين رووق رحير وقد اهيدي يا أحيراً يالي طريق العلاص فايدا على أصحابه بالهجرة إلى العيسة وابلا لهم

الهجره الاولى

« لو خرحم الى أرص العشة ، فأن بها ملكا لا نظلم عبده أحد ، • وهي أرض صدق ، حتى بجعل الله لكم فرحا مما أيم فيه ، • • • وكانت هده هي الهجرة

الاولى في الاسلام ٠٠ وقد ترتبت عنها صعيا وراء اقناعه باحراج المهاجرين من نتائج عظيمة . في افادة نشر الدعوة ارضه ، وتسليمهم الى قومهم الذين فروا الاسلامية ، والتصارها على المناهضين الدينهم من فننتهم ٠٠

> كان الفوج الاول من المهاجرين الى الحبشة يتكون سن أحد عشر رجسلا، وأربع نساء ٠٠ من بينهم عثمان بن عفان وزوجته ( رقیسة ) بنت محمد (ص) ٠ وبلغ عدد المهاحرين في الفوج التاني نحو ثمانين رجلا وبعض النساء والاطفال من بينهم جعفر ابن أبي طالب ابن عمم الرسول (ص) .. لقد وحد هؤلاء الفارون بدينهم وعقيدتهم ، ما كانوا بأملونه من الامن على انفسهم ، والحربة في دبنهم ، الذي هجروا من أجله دبارهم . وعزيز أولادهم وأموالهم ٠٠ وصدق فبهم فول الله «والذين هاجروا في الله من بعلما ظلموا لنبوئنهم في الدنيا حسنة ولاجر الآخرة أكبر 00 » •

> وكانت فريش تعلم ماذا سلكون من وراء هذه الهجرة من دعم وفوة للهدبن الجديد ٠٠ ومسن اعسداد واستعداد لمهاجمنها في عقر دارها ٠٠ ولذلك رأت أن لا تدع هـؤلاء المهاجرين وشأنهم في مهجرهم ، بعبدين عن اضطهادها وظلمها فأوفدت الى النجاشي رجلين اثنين مسن أبرز زعمائها ، محملين بالهدايا النمبنة

وحل عمرو بن العاص . وعبد الله ابن أبي ربيعة ، رسولا قريش الى الحبشة وفد بادرا بنقديم الهدايا الى البطارقة أولاً ، حنسي يكونوا مناصرين لهمـا في سعيهما لدى النجاشى • وهما ياملان أن مسعاهما سمحظى لديه بالنجاح ٠٠ ولكن املهما عذا قد ساء بالحبية ، وحياق بهما الفنسل والحسران ٠٠٠ « ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين · · » ·

فال الرسولان الفرسيان للملك المحاشي .

« اله قد أبي إلى بلدك علمان مسا سفهاء . فارفوا دس فومهم . ولم بدخلوا في ديمك ، ولا في دين أحد من هذه الملل وحاءوا بدبن جدبد المدعوه لا تعرف يحن ولا الن ٠٠ وقد تعلما اللك فيهلم أسراف فومهم ، لنردهم البهم ، فهسم الصر بهم . وأعلم لما عابوا عليهم » • وأبسد البطارقة المرنشون أقسوال الرجلين . مناثر من بما أخذوه من الهدايا وفالوا ، صدفا ـ أيها الملك ـ قومهم أعلم بما عابوا عليهم ، فأسلمهم اليهما ، فيرداهم الى قسومهم ٠٠ ، وقسد حاولوا لبه والى بطارقته ، من رجال دينــه ٠٠ ــ بانفاق مع الرجلين ــ أن يحولوا بــين

النحاسى وبين سماع أقوال المهاجرس • • ولكنه أبى أن بسلمهم قبل أن سسع منهم مقالنهم ، وبنظر فى حقيقة أمرهم .. وبعت فى طلب ممنليهم ، ولما مبلوا أمامه سألهم أمام أساقفنه •

« ما هذا الدین الذی فارفس فیه قومکم ، ولم تدخلوا فی دبنی ، ولا فی دبن أحد من هذه الملل ۰۶ »

وجاء أبلغ الجواب ، الذي كان فسه فصل الحصاب ٠٠ قال حقفر ابن أبي طالب (رضى الله عنه) :

« أيها الملك ـ كما قوما أهل جاهلية ، نعبد الاصنام ، وناكل المبتة ، وسأتى الفواحش ، ونقطع الارحمام ، ونسى الجوار ، وناكل القوى مما الصعف ٠٠ كما على دلك حتى بعب الله البما رسولا مما ، نعرف نسبه وصدقه وأمانيه وعفاقه فدعانا إلى الله لموحده وبعيده ٠ ويخلع ما كنا يعيد بحن وآباؤنا من دويه من الحجارة والاونان ٠٠ » ٠

« وأمرا صدق الحداث ، واداء الامانة ، وصلة الرحم ، وحسن الجوار ، والكف عن المحارم والدماء • • ونهانا عن الفواحش وفول الزور ، وأكل مسال البتيم ، وقذف المحصنان • • وأمرنا أن نعبد الله وحده ، لا شرك به شيئا • •

وأمر با بالصبلاة والزكاة والصيام .. واسعناه على ما حاء فصدفناه وآمنا به . واسعناه على ما حاء به من الله . فعندنا الله وحده . فيلم شرك به سيئا . وحرمنا ما حرم عسا واحلننا ما أحل لنا .. فعدا علننا فومنا فعدونا . وفنيونا عن ديننا . ليردونا الى عمادة الاونان .. وأن سنحل من كنا بسنحل من الخبائث .. فلمنا قهرونا وظلمونا ، وضبقوا علينا . وحالوا بننا وبين ديننا . حرجما الى بلادك واحترياك ويرحونا أن لا يطلم عبدك . ورعينا في حوارك . ورحونا أن لا يطلم عبدك . و . (2) . . . (2) .

ولعلما بلاحظ أن مقاله حقور هذه ود حمقت كل ما يسعى أن يجمع ـ في أداب الإسلام ويقالمه (يقد أن صورت ردائل الجاهنية . ) وحوت من سمو الاخلاق . وكمال الفضائل . ما لا يصبح اسلام فيرد أو حماعه . بدون فقهها . والعمل بما فيها من حكم وأحكام ورا حيدا ليو أن أنياءنا في مدارسهم . وطلابنا في حامعاتهم . بدرسون مثل هذه وطلابنا في حامعاتهم . بدرسون مثل هذه الإنار الإسلامية الرائعة . من براث الإسلاف الإمحاد ٠٠ مما حقلت به اسفار الادب العبريي . والباريخ الإسلامي ٠٠ العاري ، والباريخ الإسلامي وكمال لو فعلوا دلك لجاءت منهم لامنهم أحمال في مسابحة . يستم يحسن النهذيب . وكمال

<sup>(2)</sup> سيره ابن هشام ، ج 1 ، ص 359 ·

الخلق والاستقامة على الطريق . الى نذل الجهد في خدمة الدين والوطن . وصبانة راثهما المجيد ••

ونعود \_ بعد هذآ الاستطراد \_ الى منابعة مشهد الثبات على المبدا . والدفاع عن العقيدة ٠٠ الذي مثله جعفر ابن ابى طالب ٠٠ وقد ساله النجاشي ليستخلص الحقيقة :

« هل معك مما جاء به عن الله من شيء ، تقرأه على ٩٠ »

قال حعفر تعم ، وقرأ عليه من أول سنورة مريم ، الى فوله بعالى :

« فاشارت اليه قالوا كيف نكلم من كان في المهد صبيا • قال اني عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبيا ، وجعلني مباركا أينما كنت • وأوصاني بالصيلاة والزكاة ما دمت حيا ، وبرا بوالدتي ، ولم يجعلني جبارا شقيا • والسلام عيل ييوم وللن وييوم أموت ، ويوم أبعث حيا • • »

وتقول الروايات التاريخية . ان الملك وبطارقته قد نأثروا بما سمعوا من الآبات حتى بكوا ٠٠ وقال النجاشى : « ان هذا الذى سمعت والذى جاء به عيسى ليخرج من مشكاة واحدة ٠٠ انطلقا \_ والخطاب لرسولى قريش \_ فلا والله لا أسلمهم اليكما أبدا ٠٠ »

و هكذا انتصر الحق على الناطل ٠٠ بعد أن وفقا موقف الصراع ، وجها لوجه في الميدان ٠٠

## " وقل جاء الحق وزهق الباطل ان الباطل كان زهوقا ٠٠ »

وصد ردت الهدايا على صاحبيها ٠٠ وقال النجاشى : « فوالله ما أخذ الله منى الرشوة حين رد على ملكى ، فآخذ الرشوة فيه ٠٠ وما أطاع الله الناس فى فأطبعهم فيه ٠٠ »

و دننهى الى هنا محمل قصة الهجره الاسلامية الاولى ٠٠ وهيي ــ بلا شك ــ لا يخلو من عبر وعظات ، لمن يربد أن ميسر و بدكر ٠٠ « ومنا بذكر الا أولوا الالباب ٠٠ »

وقلها قال شاعر من مهاجري الحلشة ملوها بأمنهم واطمئنانهم على دينهم في دار هجريهم

" يما راكبا بلغس عنى معلغلة دس كان درحو بلاغ الله والدين "
" كل امرىء من عباد الله مضطهد بعطن مكسة مقهور ومفتون "
" اسا وجدنا بلاد الله واسعه تنحى من الذل والمخزاة والهون "
" فلا تقيموا على ذل الحياة وخمز ي في الممات وعيب غير مامون " (3)

<sup>(3)</sup> لاحد مهاحرى الحبشية \_ عبد الله بن العارث \_ سيرة ابن هشام، ج 1. ص 353 ا

## الهجرة الكبرى:

وننتقل \_ الآن \_ الى ايراد لمحات وجيزة عن الهجره الكبرى ٠ وهي سن القصيد من موضوعنا عذا ٠٠ ومنوطن القدوة والعبره البلبغة ٠٠ فلا يزال نوم الهجرة النبوية الكريمة ، من مكة المكرمة الى المدينة المنورة • ولسن يزال حدا الحادث العظيم مصدر الهام ووحسي يتلقى منه المسلمون في أطراف العالم أروع الدروس وأعمسق المسابي ، في الحفاظ على أسمى المبادىء . ويستلهمون من ذكراه الدورية الهامات علموة روحانيه ٠٠ بذكرهم بأجل الذكربات مي باريخهم الديني والقوسي ٠٠ وتبعب في أحيالهم المنعافية روح الاعسزار بدينهم وعروبيهم . في هذا البوطن الاسلامي الكبرس

أحل ٠٠ نفوم هذه المعانى والمشاعر بخاطر أبناء الامة الاسلامية ، ويحتلب بين جوانجهم . كلما عادوا بذاكرتهم الى فجر دلك العهد البعيد ، الذي وقعت فيه قصة تلك الهجره الفريدة من يوعها ، والوحيدة في بابها وفي سائجها وآتارها في بطور حباه المسلمين الاولين ٠٠ في مستهل حهادهم المقدس ٠٠ من أجلل مستهل حهادهم المقدس ٠٠ من أجلل الدفاع عن دينهم وعن عقيدتهم ، التي كانت أقدس شيء لديهم ٠٠ يها بحيون ، وعليها بمونون ٠٠ ومن أحلها هجروا

الارص والولد والمال الى حمد العبوده المطفره . والفيح المبين ٠٠ ويتم اللب بعمله على رسوله وعلى المؤمنين ٠٠

ابها دكرى حلية . سيمد منها الانسان الواعى فوه زوجيه علاية . في كفاحة ضد المغيرين على دينة ولغنة ووطنة وضد الذين يريدون أن يحولوا بينة وبين الحياه الحرة الكريمة . ليظل منسكعا في بنه الصلالة . منحبط في ظلام المهالة .

ال درس الهجره حدير بأن بعيوي أمان المسلم ، و يجدد معاني الحساه العريزه في نفسه ٠٠ ويجعل أزهـــار الأمل والرحاء بنمو دوما في فلب ٠٠ كيف لا ؟ وهو نساهد رخلا أعزل مسر كل مملاح ، محردا من كل قوه الاسلام الحق الدي أرسله الله به ٠٠ والا فوة الايمان بعطمه الدعوة التي يدعو اليها. و حاهد في سبيلها ، وتحاطر تنفسته من أجل ظهورها • شاهده سنصر على أعدائه ــ رعم فوتهم ــ تقدما الحقوا به و بأصحابه أسوأ صروب الاذي ٠٠ سل انهم حاولوا فمله ٠٠ فلم سنة كل دلك عين عيزمه ، وسيمر في أداء مهمه . وتعليغ رساله رسه الى الناس ٠٠ حمى نظفر بالفور . ويظهره اللبه على أعبداً ديسة ، فيهزم حبيع الشبطان وترعم أبوف أجلاف الشرك ٠٠ وتعلو رائب

التوحيد ، ترفرف في سمساء العسزة والخلود ٠٠ ويجعل الله كلمة الذين كفروا السفلي ، وكلمته هي العليا ، والله عزيز حكيم ٠٠

« • • كانت الهجرة \_ بمعناها العام \_ وما زالت هروبا من الباطل والمبطلين ، ونجاء بالنفس او بالعقيدة أو بهما معا -فهي في خلاصتها انهزام يعتذر بالضعف ويلوذ بالقوة ، وفرار بعزيز يخاف عليه ، الى حيث يؤمن عليه ٠ لم يخرج عن هذا المعنى حتى هجرة الانبياء والصديقين كابراهيم ولوط ٠٠ هاجرا من بابل الى كنعان ولم يرجعا الى بابل من كنعان • أمأ هجرة محمد وأصحابه فكانت هجرة فسوة كاثرها الباطل المتهافت . والشرك المتخافت • وعاقها عن امتداد العروق ، وبسوق الافنان في أرضها التي فيها نبتت ، وجوها الذي فيه تنفست • ثم طاش ذلك الباطل الطيشة الكبرى وبحث عن حتفه بظلفه • فأخرج تلك القوة الى حیث تزداد قوة ورسوخا ٠ وهذا مـن عجيب صنع الله لهذا الدين القبوى الراسخ ٠٠ ء ـ البصائر \_ عدد 14 \_ 17 11 \_ 47 • بقلم ش • الابراهيمي •

« ٠٠ جاءت النبوة من مكة الى المديمة تعمل عملها في جمع القوتين اللتين

احالهما التفرق ضعفا • فجمعت المهاجرين والانصار • وكانما جمعت عدنان وقحطان في دار ، يتصافحان على العروبة ، ويتآخيان على الاسلام ، ويحييان من الاواصر والشوابك ما اماتته نزعة الجاهلية . ويميتان من النعرات المفرقة ، ما كانت تحيبه المنافرات والمفاخرات • وفي عقد التآخي بين المهاجرين والانصار عنوان ذلك ودليله • • ، (4) ما المصدر الآنف الذكر • •

كان حادث الهجرة حدا ـ فاصلا بين عهدين في تاريخ الاسلام الاول ٠٠ عهد كان المسلمون فية قلة ضعافا ٠ تنالهم يد الطغيان بالعدوان ٠٠ و نحاول صرفهم بالعنف عن دينهم ، وفننهم فيه ٠ وردهم الى حضيرة الشرك والضلال ٠٠ وعهد انفشعت فيه سحب الباطل ـ أو كادت ـ وبدا نور الحق يشع في الافق . فببدد طلمات الشرك . وبطارد أعوان الجهــل والضلال ٠ ويفتح على المؤمنين الصابرين أبوابا من الآمال ، قدوت في نفوسهم الرجاء والنقة بنصر الله ٠٠ « ولينصرن الله من ينصره ان الله لقوى عزيز » •

لقد وجدد المهاجرون أنفسهم في المدينة ، يعيشون بين اخوان لهدم من

 <sup>(4)</sup> البصائر. - عدد 14 خاص بذكرى الهجرة / 3 محرم 1367 هـ .

الانصار ٠٠ آووهم ونصروهم ٠ وقدموا لهم كل ما نفرضه عليهم أحوة الايمان والاسلام ، من كرم الضيافة المتأصلة في نفوس أنناء العروبة ، منذ أقدم العهود ... والمصرة في سبيل الدين الحق ٠٠

أذن النبى (ص) لاصحابه بالهجرة الى المدينة من وقال لهم وان الله تعالى قد حمل لكم اخوانا ودارا تأمنون بها من وخرج المؤمنون في خفية عن عيون قريش من متقاطرين افرادا على يشرب من تاركين وراءهم في مكة كل ما يملكون من مال ومتاع من ولم بصطحبوا معهم غير ابمانهم وعقيدتهم من وهذا كل ما تزودوا به لدار هجرنهم من وفي شأنهم نزلت الآبة القرآنية وللمقراء الهاجرين الذين أخرجوا من ديارهم وأموالهم ، يبتغون فضلا من الله ورسوله اولئك ورضوانا ، وينصرون الله ورسوله اولئك

وفى شأن اخوانهم الانصار المستقبلين وأبلغه عمله ـ وى شى، عبر فلبل مس لهم بزلت هذه الآية الكريمة : « والذين الانتفاق على نفسه وعلى ابن أحمه ميواوا الدار والايمان من قبلهم يحبون عرصنه فربش علبه ٠٠ فبماذا أحاب من هاجر اليهم • ولا يجدون في صدورهم رسول الله (ص) عمله ٤ كان حوالم حاجة مما أوتوا ويؤثرون على أنفسهم حاسما عبر عنه نفوله « والله با عبى ولو كان بهم خصاصة ٠٠ ومن يوق شع لو وضعوا الشمس في بعبني ، والفير نفسه فأولئك هم المفلحون ٠٠ » وكفي في بسارى ، على أن أنرك هذا الامر حبى بهذا التناء الجميل من الله على الفريقين يظهره الله أو أهلك دونه ما نركه ٠٠ ،

فى كنانه الكريم · · وكفى نهـــا احــوه صادفة ، باعتها الايمان ، ومــزنها الحــ والابنار · ·

صاف فريش ذرعا بهذا الحارج على آلهمها ، المستخف بأوبانها واصنيامها ، ولم يدر مادا يفعل أمام صموده وصميمه على المضى الى الامام في سبيسل عاسه المدلى ، المسالا لامر ربه ، « فاصدع بما تؤهر وأعرض عن المشركين ، »

وحاولت أن تساومه في البخلي عس ببلمغ رسالة الله • فأوفدت الى عمه أمي طالب من تعرض عليه ٠ أنها على أسم استعداد لان تعطيه ما شاء من المال ادا أراد . أو تمنعه منا بعب من الرئاسة عليهم ٠٠ أو عبر ذلك مما برعب فسه . وبتضاءل أمامه ضعاف المفوس ، حرصا على حظوظ هذه الدنيا ٠٠ على أن نكف عن تسفيه أحلامها ٠٠ ودم معبوداتها ٠٠ وأبلغه عمله \_ في شيء عبر فلبل مس الاشفاق على نفسه وعلى ابن أحمه \_ ما عرصنه فربش علبه ٠٠ فيماذا أحاب رسول الله (ص) عمه "كان حوالا حاسما عبر عنه نفوله « والله با عمى في بساري . على أن أنرك هذا الامر حبي يظهره الله او أهلك دونه ما نركبه ٠٠٠ الله عبارة من الادب النبوى وحيرة من بين أظهرنا ٠٠ وننفيه من بلادنا ٠٠ اللفظ . عميقة المغزى . واضحة الدلالة ... خليق بنا أن نتخذ منها قدوننا في الثبات على المبادي. الحقة , والدفاع عن القضابا العادلة ٠٠ دون أية مبالاة . نأبي ترعبب او ترهیب ۰۰ وهکذا بانب قریش بتوقع شرا أكيدا . بعد أن فشلت محاولاتها ٠٠ والمفنت أن محمدا (ص) لابد أن بلتحق بأصحابه في المدينة • وأن بكون منهم ومن الانصار قوة فعالة , تعرض تجارتها مع بلاد الشام الى البوار ، ووجودها في مكة نفسها الى الإخطار ٠٠ ولذلك تداعى زعماؤها الى دار ندوتهم ليتدبروا أمرهم. وينظروا في سوء المصير الذي يترقبهم • • اذا هم لم يجدوا مخرجا مما هم فيه من هم هذا الرجل ، بأية طريقة ٠٠

> وقال المؤرخون عن ندوة قريش هذه ما خلاصته:

« لما دخل زعماء قريش الى دار الندوة للمداولة في أمر النبي (ص) وقف على باب الدار شبخ مهاب ٠٠ قيل عنه : انه الشبطان نمثل لهم في صورة انسان ٠٠ ورآه القوم فقالوا : من الشيخ ؟ قال : شيخ من أهل نجد ، علم بما تواعدتم عليه ، فحضر معكم ليسمع ما تقولون ٠٠ وعسى أن لا تعدموا عندم نصحا ورايا ٠٠ قالوا : اجسل ٠٠ ادخسل ٠٠ فدخل معهم ٠٠ ، ﴿ قِالَ قَائِلُ مَنْهُمُ : نَخْرِجُهُ

فاذا خرج عنا ٠٠ فوالله ما نبالي ايسز دهب ٠٠ ولا حبث وقع ٠٠ اذا غاب عنا . وعرعنا من شأنه , وأقبلنا على شأننا ... , « فال الشيخ النجدى : لا والله ما هذا لكم رراى ٠٠ الـم بروا صيدق القلوب بما بأنبه ٢٠ ووالله لو فعلتم ذلك ما أمنام أن يعل على حي من أحياء العرب فمغلب عليهم بذلك من قوله وحديثه . حتى بتابعوه عليه ٠٠ ثم يسير بهم اليكم حنى بطاكم في بلدكم بهم ٠٠ فياخذ علبكم أمركم من أيديكم ٠٠ ثم يفعــل بكـم ما يشاء ٠٠ دبروا فيه رأيـا غير هذا ۵۰۰ ـ سيرة ابن هشام ج 2 ص 93 .

نضاربت آراء القسوم وتعددت ٠٠ فقال أبو جهل : « والله أن لي لرأيا ما أراكم وقعتم على مثله بعد ٠٠ ، • قال القوم وما هو يا أنا الحكم ٢٠ قال :

« أرى أن نأخذ من كل قبيلة شابا فتيا جليدا ٠٠ ثم نعطى كلا منهم سيفا باترا ٠٠ فيعمدوا اليه فيضربوه ضربة رجل واحد ٠٠ فيقتلوه ونستريح منه ٠ فاذا فعلوا ذلك تفرق دمه في القبائل ٠٠ فلم يقدر بنو عبد مناف (عشيرة الرسول) على حـــرب قومهم جميعــا ٠٠ فرضوا بالدية فيه ٠٠ ، ووافق القوم على هذا الرأى الذي أوحى به النسيطان الى أبي النوم أحد أبو بكر بعد العده لتبك انهجره جهل ٠٠

وريش من أمر فتله ٠٠ فحرج من سته السويه ٠٠ وها أن أمله ود يحقق فعلا عى عفلة من المنآمرين بــه • وفد عسيب الصارهم عن رويله ٠٠ ودهب الى سب آبي بكر الصديق ـ بعد ما أوصى (على في هجريه ٠٠ ابن أبي طَالب ) أن يسام في فراشه . ولما أن أوان الرحمل عن الموطن ويرد الودائع التي كانب عنده الى أهلها - الحسب ١٠ وقف النبي (ص) في انجاه نم يلتحق به في مهجره ٠٠

> (ص) منتظرین خروجه لبقتلوه ـ حسب وداح لاءز حمیب ٠٠ وقال الخطبه المديره ٠٠ ــ ولكنهم بــاءوا بالحسرة والخسران فيما دنزوا ٠٠ وما عليه احمعوا الرأى وتآمروا ٠٠

> > « ولا يعيق الكر السيء الا بأهله .. » فوله عز وجل .

أو يقتلوك أو يخرجوك ويمكرون ويمكر بالدحول المه ٠٠ اولا ال صدهم عسه اللـه واللـه خير الماكرين ٠٠ » سورة الإنفال ٠٠

عنه ) قد استأذن النبي (ص) في الهجرة عص الخوف ـ لا على نفسه - ال على كما فعل غيره من المهاجرين السابقين ٠٠ ولكن الرسول قال له . . لا تتعجل لعل الله يجعل لك صاحباً ٠٠ ، ومنذ دلك

البي طل يسطر يومها الموعود بقسارغ وعلم النبي (ص) بما تآمرت عليه ،العسر ، زعسة في العطبوه بالصحية بي الفور بهذه الصعبة الكريمة . المعيية الى دلمه ٠٠ وهو اصاحب أقصل العلق

الكعمه المشرقة ، والقسى نظره مساملة وحاصر فنيان فريش بنب الرسول مستوعمه على أم الفرى ٠٠ وكانها نظره

« والله أنك لاحب أرض الله الى الله • والك لاحب أرض الله الى ولولا ان أهلك أخرجوني منك ما حرجب ، وانطاق مع صاحبه في أنجاه عار بور وفي وصف مؤامرة قريش هذه نزل المحدودة عن عنون المطاردين لهما من فريش ٠٠ ووقيف المتعفيون للصاحبين « واذ يمكر بك الذين كفروا ليثبتوك عند مدخل الناد الدى أواهما . وهموا ما رأوه من نسيج العنكبوت على مدخله حمى قيال أبو بكر " لو بطر أحيدهم كان أبو بكر الصديق ( رضى الله تحب قدميه الرآءًا ١٠٠ ، وقد الم سه صاحبه ٠٠ فظمانه رسبول الله (ص) وائلا له " ما ظبك بانس الله باليهما ...

ما أبا بكر نه

وبعدما لبنا في مأمنهما ثلاثة أيام . في انتظار سكون البحث عنهما ومطاردتهما ٠٠ خسرجا ـ صحبــة دليلهما ـ في اتجاه المدينة ، في رعاية الله وحفظه ٠٠ وقد خصصت قريش مكافاة هامة لمن يدل عليهما أو يردهما اليها ٠٠ وأعرت هــذه المكافأة سراقــة ابن مالك وطمع أن يفوز بالغنبمة • • فتفلد سلاحه ، وركب فسرسه ، وخرج يعدو وراءهما بكل قسواه ٠٠ وكاد أن يظفر ببغيته في القاء القبض عسلي المهاجرين أو قتلهما ٠٠ وما درى أن الله ما يعهما في حلهما وترجالهما ٠٠ ولذلك فقد كبا به حواده كبوة القى فبها من على ظهر فرسه ، يتدحرج على الارض ــ فدل أن بدرك ضالنه ٠٠ و بطير سرافة مما وفع له ٠٠ وظن أن الآلهة قد حالت بينه وبين ما يريد ٠٠ والله وحده هو الذي عرقل خطواته ، وخيب ما سعى اليه من بغيته ٠٠ ورجع بخفي حنين ٠٠

وصور القرآن الكريم قصة خروج النبى وصاحبه من مكتة فى طسريق هجرتهما وما أحاطهما الله به من تصره وسكينته , ونأييده لهما بجنوده التى لا ترى ٠٠ فقال :

« الا تنصروه فقد نصره الله اذ اخرجه الدين كفروا ثاني اثنين اذ هما في الغار

اذ يقول لصاحبه لا تحزن ان الله معنا • فانزل الله سكينته عليه وأيده بجنود لم تروها • وجعل كلمة الذين كفروا السفلى وكلمة الله هي العليا والله عزيز حكيم » سورة التوبة • •

وترامن الانباء مبشرة أهل ينسرب بالمهاحر العظم وصاحبه ٠٠ فأخذ القوم بخرجون بسوميا الى ظاهر المدينة فى انتظارهما ٠٠ وبعد رحلة شاقة دامت سبعة أبام متوالية ٠٠ حلا \_ فى ظسل الامان والاطمئنان \_ بالمدينة ٠٠ وكان ذلك فى يوم الاثنين ظهرا - وقد خلت اثنتا عشرة ليلة من ربيع الاول . فى السنة النالثة عشرة للبعتة النبوية ٠٠

وبعد أن افام النبى (ص) فى (قباء) معواحى المدبنة بضعة أيام وأسس أنباءها أول مسجد فى الاسلام وأسلام مريقة الى المدينة بين مظاهر التكريم والتعظيم والمعظيم والتعظيم والانصار وكان أول عمل قام به هو الشروع فى بناء مسجده ، ثانى الحرمين الشروغ فى بناء مسجده ، ثانى الحرمين الشربفين . ومقر مجتمع المسلمين ومقر مجتمع المسلمين ومقر مجتمع المسلمين ومقر مجتمع المسلمين وأسلمين و

ومنذ ذلك اليهوم التاريخي المشرق بأنوار النبوة ، أصبحت ( ينرب ) أول مدينة في العالم وقبل أن يعرف الناس معنى الهجرة السياسية المعهودة اليوم وتوت الفارين بدينهم وعقيدتهم من ظلم

الظالمين ، و بنى الباغين • • ولجن البها عظام الرجال بمبادئهم الانسانية الني عاش في ظلها ، وفي عهد ازدهارها وفونها ، عناصر من البشر ، تعت رابة الحربة والعدالة الاسلامية • •

أولئك الرجال العظام هم . محمد (ص) وأصحابه الكرام . الذبن فارقوا أهلهم وديارهم وأموالهم ، في سببل عفيده الحق والواجب ، ورعايه القبم والمنسل العليا . الني سعدت بها أمم وشعوب عدبده ٠٠ في حقب الناريخ المديدة ٠٠ لبنوا لنا هذا الناربخ الخالد . الذي نتفيا ظلاله ، ونفاحر الامم والشعوب بأكرم نرانه ومآثره ٠٠٠

### ـ بداية التاريخ العربي الهجرى:

هذه لمحات مفیضبه من قصة الهجره، اوردتها علی عجل ، دون آن آذهب قیها الی تحلیل آو تعلیل لما حونه من سالغ الاعتبار ۲۰ علی آن هماك مسأله هامة حدا ، ترنبط بهذه الهجرة ۲۰ اربد آن آفف معكم عندها بعض الوقب ۲۰ نلك همی بدایه باریخنا القمری الهجری ، الذی حدد بدأه ممذ یسوم وقوعها ۲۰ والرجل الذی انحذ مین باریخ الهجره النبویة بدایة للتاریخ العربی الاسلامی ، هو الخلیفة النابی ، امیر المؤمیی ، عمر این الخطاب ( رضی الله عنه ) قعد هدته این الخطاب ( رضی الله عنه ) قعد هدته

عسرينه الفذه ، والهامه ويظره البعيد الى ابتكار هذه الفكره الرشيدة ٠٠ فعلد بها ذكرى الهجرة في سمع الزمن وبصره وحلد لهذه الامه الاسلامية ناريحا عربيا اسلاميا فيوميا ٠٠ تعمر بدكراه ٠٠ ويهيدى بيوره وعداه لان هذا التاريع زكس ركين من دينها ٠٠ وحزء مسم لي مصيعا ٠٠ ويعمير فصمح عن المخصيبها ٠٠ ويعمير فصمح عن وحدودها ومميزانها ٠٠ وقد المدي والروحية والفومية ٠٠ التي يعمد الفيا واربعمائة من السنين ، منذ وقع حادب الهجرة الى الآن ٠٠ وسيميد الى السيد الآيدين ١٠٠ وسيميد الى الآيدين ١٠ وسيميد الى الآيدين الى الآيدين ١٠ وسيميد الى الآيدين الى الآيدين

### - حول اهمال التاريخ الهجرى:

ولكن مما نؤسف له شديد الاسف أن هذا الداريخ العربي القومي . في اهمل استعماله في الحياة العملية اليومية لدي الافراد والهيئات والمنظمات . وحنى لدي بعض الحكومات ٥٠ ولا بكاد بذكر الذي بعض المحكومات ١٠ ولا يكاد بذكر الدراسية ١٠٠ اكتفية . والحصص الدراسية ١٠٠ اكتفية بيري المعلمين في المسلادي ١٠ ولدلك بيري المعلمين في المسلادي ١٠ ولدلك بيري المعلمين في المسلوبات والحامعات ١٠ لا يكادون الدارس بلامذيهم عدا ١٠٠ ويد

نجد الكثير من هؤلاء التلاميذ العرب ٠٠ من لا يعرف أسماء شهور السنة الهجرية نماما ٠٠ مع أنها مرتبطة بالاعياد الدينبة الني فيها من العكم والمعاني السامنة ، ما لا نجوز حهله أو تجاهله في محسال التربية الاجتماعية والوطنية ٠٠

وفد ارتفعت أصوات ، وأعلنت دعوات مشسوهه ٠٠ له فديما وحديثا لله تدعو الى الاستغناء عن الناريخ الهجرى العربي، واستبداله بالتاريخ المبلادي ٠٠ ( لانه تاریخ عالمی فی زعمهم ) • ومثل هذه الدعوات لا يراد منها الخير لديننا وعروبننا ، لانها شبيهة بالدعموة الى استبدال الحروف العبربية بالحروف اللاتينية ٠٠ كما حصل فعملا في تركبا الكمالية ٠٠ واستبدال اللغبة العرببة الفصحي باللغة الدارجه ٠٠ والتخلص من التزام تطبيق قواعد النحو في الكتابة والمحادثة ٠٠ لصعوبنها ـ كما يزعمون ـ وكلها دعموات وشعارات مغمرضة ٠٠ لا يهدف أصحابها من وراء بثها بين أبناء الشعوب العربية والاسلامية ، الا لهدف ابعادهم عن أصول دينهم ولغتهم . رمنابع تاريخهم وقوميتهم • سعيا الى عمجهم وتغريبهم ٠٠ واستلابهم روحيسا

وفد نبه بعض علمائنا في الماضي على حطورة هذه المساعى المخربة لشخصية الامة العربية ٠٠ فقد قال الشيخ طاهر الجزائري (رحمه الله) (5) وكان من كبار علما، الشام ٠٠ وقد سئل عن التاريخ الهجرى: ـ « عجب لمن يسعون في أن نهجر الباريخ الهجري ، وبفاتحوينا في دلك ٠٠ كأنهم لا يعلمون أبنا نعلم ما يرمون اليه عن بعد ٠٠ أن لكل أمة شعارا اذا نـركته طمع فيها ، واستضعف جانبها ٠٠ وربما صارت بعد مدمجة في عيرها ٠٠ وقد سعى أناس منذ عهد بعيد في أن يضعفوا سا بقوى أمس الاسلام عموما ، والعرب خصوصا ٠٠ فنجعوا بعص النجاح ٠٠ وطمعوا في أن يقضوا علبه ( بعنى الاسلام ) فلم يجدوا أقرب الى ذلك سن اضعاف اللفة العربية ٠٠ والسعى في تبديل خطها ٠٠ والتزهيد في الكتب التي كتبت به ٠٠ حملوا ذلك دأبهم ودبدنهم . حتى أثروا في كتير من أبناء جلدينا (المنعرفين) ، الذين يظنون أنهم على غاية من الذكاء ٠٠ فكان ما كان مما هو معروف ٠٠ تم زاد الامر فطيعوا في تبديل التاريخ الهجري ٠٠ ،

1

4

<sup>.5)</sup> توفي في سنة 1338 هـ 1920 بدمشق -

« ولیت شعری ۰۰ کیف بلام المسلم علی آن یؤرخ کتابه بالتاریخ الهجری ۰۰ فهل انقرض التاریخ الهجری ۰۰ وهــل ربــدون آن منفــرض واصحـاب أحیا، ۰۰۰ » (6)

أما مؤرخ الحزائر المرحوم السبخ مبارك المبلى ٠٠ فقال ــ وهو بتحدث عن ذكرباتنا الوطنية ـ : ـ « ومـن هـذه الذكريات ، التذكير بناريخيا ، وأحباء العمل سه ٠٠ فان التاريخ الهسلالي الهجرى ، تاريخ عربي اسلامي • وشهوره عرببة اسلامية ٠٠ والذكربات التاربخية تجرى من الامم مجرى الشرايين من الافراد ٠٠ فالشعب الاشد اعتبارا في الحياة الاجتماعية , هو الشعب الاشد احنف اظا بذكر باته التاريخ من وفي العمل بالناربخ الهلالي رمز الي محافظتنا على صلاننا بآبائنا الاولين وبرورنا بهم -وفي الاستغناء عن التاريخ المبلادي نفور مس الاندماج وكراهبة للاحتلال الادبي والروحي ، المفضى الي ذلك المسخ الإندماجي 🕶 »

Ė

ويتابع الشيخ الميلي (7) حديثه قائلا:

" وبرحو من كل عيور على الاسلام والعروبة . مهنم بعنانهما وفيهما المعد عمره بالسبين القمرية ، وأن بدون مدكراية بالسبين القمرية ، وود كان أسبيلافنا بهدا يؤرخون أحاديهم وأحدابهم ، ولا تصيق صدرنا لوجود الماريخ الميلادي الى حاسب القميري ، لابنا فيوم لا يكره الاحبيي ، ولا يرفض النقاهم معة ، وابها يرفض الاندماح فيه ونمف من يكور حنسة ، ويليضق بغيره ، لان جيسة ضعيف في الحال ، وعره فوي الآن ، ، »

بكل صراحة وسداجة العمل لروع مساوانا الاحتماعي ، في دائره الاسلام والعروبة ، من عبير كراهنه لحنس المسلم مسلما أو شخص ما الاحتس الظلم . ومسلما التفوق ، وشخص الظلمال والمعوق ، و (8)

هدا رأى عالمين حزائربين كسرين من علما، عصرنا ١٠ بؤكد على وحوب العمل بالناريخ الهجرى ٠ وبحدر من عوافب اهماله وعدم العمل به ١٠ وقد رويبه

<sup>(6)</sup> من معاضرة للاستاذ محمد كرد على ، شرت في معلة الشهاب ، ج 10 م 5 . جمادي 1348/2 هـ •

<sup>(7)</sup> ولد سنة 1316 وتوفى سنة 1364 هـ .

 $<sup>^{\</sup>circ}$  البصائر عدد 90 س  $^{\circ}6/6$  شوال 1356 هـ  $^{\circ}$ 

لكم لا رتباطه الوثيق بموضوع حديثنا عن قصة تاريخ الهجرة النبوية الشريفة حتى شرح الله صدره للاسلام ٠٠ واصبح ولاتصاله المتين ببناء شخصيتنا العربية الاسلامية وحضارتها بصفة عامة ٠٠

## - نبسدة مسن حيساة مبتكر التاريخ الهجسري :

ونود أن ننهى هذا العرض بلمعة خاطفة من حباة عمر ابن الخطاب ، مبتكر التاريخ الهجرى ٠٠ ترينا مدى آثـاره ومآثره في حيــاة الاسنلام والمسلمين ٠٠ منسذ اسلامه الى يسوم وفساته ٠٠ وفسما حوته سيرته وحباته من مواقف خالده . ومواهب عــالية ٠٠ جعلنــه في مقــدمة العباقرة الافذاد من بني الانسان . الدبن الاوائل وقوتهم • • لم يأت الزمن بنظير لهم ، إلى يوم الناس هذا • وحسبنا في ابراز بعض مناقبه . أن نورد ما أمكن من أقوال أصعابه فيه حيا ومبتا ٠٠

> كان عمر رجلا ندر مئله في الرحال، وبطلا عظيماً ، قل نظيره من الابطال ٠٠ نشأ كغالب أتسرابه مجيدا للفروسية . منمرسا على الضرب والطعمان ١٠٠ الى جانب فصاحة لسانه ، وجوده بيانه ٠٠ ومعرفته التامة بانساب قومه ٠٠

> وكان قبل اسلامه من أشد خصوم الدعوة الاسلامية ، وأكنرهم ، ايسذاء للمؤمنين لهما ، منذ بزوغ فجمرها ٠٠

ولكنه لم يمض غمير قليل ممن الوقت من أعظم أنصاره ، بعد أن ظل بالامس من ألد أعدانه ٠٠

دحل عمر في الاسلام بعد الهجيرة الاولى الى الحبشة • وكان اسلامه استجابة لدعاء النبي له بأن بعز به الاسلام • فقد دعا الله أن يعز الاسلام بأحب الرحلين اليه: عمر ابن العطاب أو أبي حهل عمر بن هشام ٠٠ فكان أحبهما الى الله عمر الفاروق \_ كما سماه الرسول ٠٠ اد أصبح اسلامه فارقا بين الحن والناطل ، وبين ضعف المسلمين

وفال فيه النبي (ص): «أن الشيطان لمفرق من عمر ٠٠ وما لقمه سالكا فحا الا سلك الشبطان فجا غيره · · » وروى عن ابن عباس أنه قال:

« لما أسلم عمس نزل جبسريل علبه السلام • فقال : يا محمد : لقد استبشر أهل السماء باسلام عمر ٠٠ ، وأخرج البخاري عن عبد الله بن مسعود أنه قال: « ما زليا أعزة منذ اسلام عمر ٠٠ ه ٠

نعم ـ كان عمر شديدا في الحق ، لا بخسى في الله لومة لائم ٠٠ ذهب الى الىبى (ص) وقد رأى المسلمين الاولن يسنخفون بصلاتهم من قريش ، حينما يحين وقتها ٠٠ فقال له: السنا على الحق يا رسول الله ؟ قال الرسول:
بلى يا عمر ٠٠ فخرج من عنده وقد عزم على تحدى قريش ، بأداء شعائر الدين جهارا نهارا ٠٠ ومنذ دلك اليوم صار المسلمون لا يستخفون بصلاتهم ٠٠

وجاء دور عمر فى الهجرة • فقصد الى الكعبة وطاف بها • • ثم صلى ركعتين عند مقام ابراهيم • • وذهب الى مجلس قريش بفناء الكعبة ، متقلدا سيف • • وفال لهم منحديا اياهم :

« شاهت الوجوه ۱۰ لا يرغم الله الا هذه المعاطس ۱۰ من أراد أن تثكله أمه . أو ييتم ولده ، أو تترمل زوجته .. فلملفني وراء هذا الوادي . » ومضى الى سبيله ۱۰ دون أن يعرك أحد من فربش ساكنا ۱۰ أو يعنرضه منهم أحد ۱۰ كما فعلوا نغيره من المهاجرين فبله ۱۰

ومنفذ وصل عمر الى المدينة ، كان نالت نبلاثة بعد صاحبيه به وضعوا فواعد الدولة الاسلامية ، وأفاموا صرحها على تقوى من الله ورضوان ١٠٠ لقد شهد عمر المشاهد العظمى كلها مع الرسول ١٠٠ وكان ملهما في قوله وفعله ١٠٠ وان المؤمن لبنظر بنور الله ١٠٠ كما روى عن ابن عمر أن النبي (ص) قال : « أن الله عمر وفليه . » .

وروى أنضا « أنه ما برل بالماس أمر فقالوا فيه فولهم • وقال عمر فسوء الا نزل الفرآن مؤيدا لقوله ورأيه • » « وقد عبر شاعر معاصر عن دلك فقال « رأيس في الديس آراء موقفه فانسزل اللهه فسرآيا سزكيها »

و بعد البحاق البرسول بالرفسير، الاعلى ، كابب مبادرته حاسمه لله الله في سفيفة بنسى مباعده ، في قصيب اسباد الخلافه لابي بكر الصديق ، بد كان أول من أمسك بيد أبي بكسر مبابعا له ، مذكرا القوم بقصله وسابقيه في الاسلام ، فما كان منهم الا أن نوائوا على الافتداء به ، وقصى بمبادرته بلك على الافتداء به ، وقصى بمبادرته بلك على فيسلة الحلاف ، بين المهاجرين والانصار ، وجرجت وجده الامة مستر بلك المحية طافره منتصره ،

وهو الدى اسار على ابى تكبر حمم الفرآن في مصحف واحد في عهد خلاف، فتردد ابو تكر في أول أسيره ١٠٠٠. لا. الببي (ص) لم بفعل دلك في حماته وقال لعمر «كيف أفعل منتنا ليم تفعله رسول الله (ص) وقفال عمير هو والله خير ١٠٠٠ تعني حمم الفرآن والله خير ١٠٠٠ تعني حمم الفرآن والبه خير ١٠٠٠ تعني حمم الفرآن والبه خير ٢٠٠٠ تعني حمم الفرآن والبه خير ٢٠٠٠ تعني حمم الفرآن والبه مير براجعني ١٠٠ حتى سرح الله صيدر والبه مير سرح الله صيدر والبه والبه مير سرح الله صيدر والبه والب

الخبر ۰۰ » •

استشار كبار الصحابة في العهد بالخلافة الى عمر ٠٠ فكلهم قال فيه خيراً • وذكره بما هو أهله من الغضل • • وأستهـل عمر خلافته بقوله في خطابه المنهجي : « انه والله ما فيكم أحد أقوى عندى من الصعيف , حتى آخذ الحق له ٠٠ ولا صعف عندي من القوى ، حتى آخسة الحق منه ۰۰ ،

ولعل في هذه الكنمسات الوحيزة ، ما بعطى صوره صادفة عن حفاظ عمر على قواعد العدالة والمساواة في سياسته.. و يعقيقا لهذا المبدأ الاساسي في الاسلام.. ففد واصل عمر الجهاد بقسميه الاصغر والاكس ، في سبيل الله ، ومن أجل روم رابه الاسلام ، في مشارق الارض ومعاربها ٠٠ بما قام به من الفتوحات العظيمة ، الني شرع فيها سلفسه ، في انشام . والعراق . رفارس ، ومصر ٠٠ حلى فوض عرشي كسرى و<mark>قيصر ١٠ وهو</mark> لا يزال يرتدى عباءة مرقعة على ظهره ٠٠ بالرغم من كثرة ما كان يجبى اليه من الثمرات والاموال ٠٠

كاد عمر يحاسب نفسه قبل أن يحاسب هكذا كان عمر يطبق قانون العدل .

نذلك ٠٠ ورايت الذي رأى عمر مسن كنيرة ٠٠ فأين هو اليوم من يحاسب نفسه كحساب عمسر ، من ولاة أمسر ولما شعر أبو بكر بدنسو أجلسه ، المسلمين ٠٠ أما ولاته فقد كان يتحرى في اختيارهم العفة والنزاهة والتقوى ، وصحه العقيدة ٠٠ لكنه كان اذا جسع احدهم مالا ، من أي سبيل ، غير عطائه المفروض له من بيت المال ٠٠ طبق عليه قانون : « من أين لك هذا ٢٠ ، فهو أول من وضع هذا القانون ، وطبقه حتى على أولاده ، الذين جمعوا مالا من التجارة٠٠ فقد كان يبعث الى بعض الولاة مسن يقاسمهم ما استأثروا مسن الثروات . لفائدة بيت مال المسلمين ٠٠ وقد طبق ذلك على كبار الصحابة ٠٠ وهم : عمرو ابن العاص ، وسعد ابن أبي وقاص ، وأبو هريرة ، وخالد بن الوليــــــــ ٠٠ وعيرهم • ولم يشفع لهؤلاء عند عمر أنهم من السابقين الاولين في الاسلام • لان عدالة الاسلام لا تميز بين النساس الا بالتقوى ١٠ « إن اكرمكم عند الله أتقاكم » • ولا تعامل الناس على أساس المنصب ، أو المكانة في الدولسة ، أو غيرها من المقاييس ، التي ما أنزل الله بها من سلطان ٠٠ كما يجري به العمل ، لدي أولي الامر في هذا الزمان ٠٠

ولاته ٠٠ ونوادره في محاسبة نفسته حتى لا يطمع قوى فيما ليس له مسن

حق نب ولا يياس ضعيف من نيل ما له حق فيه ٠٠ على أن أكثر ولاة عمر ، كانوا يتخذون منه اسوتهم فى الزهد والتقشف ٠٠ أما أثرياء المنصب فقليل ما هم ٠٠ حتى ولو كانوا يعتلون أرفع المناصب فى الدولة ٠٠ وهو القائل : « أن الناس ما زالوا على استقامة ، ما استقام لهم قادتهم ٠٠ » ٠

ومن آیة زهد عسر ( رضی الله عنه )

أنه اقسم فی عام الرمادة \_ وهو عام

مجاعة \_ ألا يذوق سمنا ولا لبنا ولا

لعما ٠٠ حتى يكون ذلك في متناول

الناس جميعا ٠٠

ولعمر فی میدان القتال وصایدا حکیمة • تدل علی عبقریة نادرة • • منها وصیته لسعد این ابی وقاص • وهو تقود جیوش المسلمین فی فارس • • وفال فیها :

« أما بعد فانى آمرك ومن معك من الاجناد بتقوى الله على كل حال ١٠٠ فان تقوى الله أفضل العدة على العسدو ، وأقوى مكيدة فى الحرب ١٠٠ وآمسرك ومن معك أن تكونوا أشد احتراسا من المعاصى منكم من عدوكم ١٠٠ فان ذنوب الجبش أخوف عليهم من عدوهم ١٠٠ وانما ينصر المسلمون بمعصية عدوهم الله ١٠٠ ولولا ذلك لم تكن لنا بهم قوة ١٠٠ فان

استوننا في المعصمة ، ٢٠٠٠ لهم الفصل علينا في الفوة ٠٠٠ وان لم سنصر عليهم بفضلنا . لم تغلبهم بقوسا ٠٠ فلا تعملوا معاصى الله وانتم تجاهدون في سنس الله ٠٠ ٠٠ ٠٠

و ہوم البحق ہر به وقت علی اس ہی طالب علی جثمانه وقال

« والله ما على وحه الارص رجل أحد الى أن ألقى إلله بصحيفيه من هيدا المسحى باليوب ٠٠ » نسم يكي حسى الحصلت لحييه بالدموج ٠٠

أما عبد الله س مسعود فقال فيه

«كان اسلام عمر فنجا، وكانت هجرته نصرا، وكانت هجرته نصرا، وكانت امامية رحمة من ونفيد رأينا وما نستطيع أن نصل الى النسب حتى أسلم عمر فائلهم ( نعني كفية فريش) حتى تركوا سنتليا منه منه ويشا

رصى الله عن عمر فقد كان محبوعه من الفضائل الاسلاميسة بيشي على وحسة الارض ٥٠ والهم أولياء أمور المستسبب القدود الحسية به في عديه ، والسير على سواء سييله ٠٠

هذا فليل من كبر مما بمن به مس براتنا وتاريخنا ٠٠ فلنعب البيب وليتمسك بحيله ، ولنعفظه من الضباح

والاهمال ٠٠ ولنعمل لعماية لغتنا من ما فيه عزتنا ، متعدين متعاونين ، عـ النلاشي والانحلال • وليكن لنا من عامنا خير البلاد والعباد • • الهجرى الجديد " ما يدفعنا الى الجدد " تلك آمالنا عسى أن نسراها

والاحتهاد في العمل ، ويحفزنا الى طلب منمسرات في حولنا ذا الجديد





# تخبي للمن السنة الهبرية

1400

# الاستاذ أحمد بن ذياب

هبال الشاوق للقاء السعاد والامساني غضسة كسالمورود يستفسر الجمسوع للتشييسد ويهدى للرشدد كل عنيد من سجالات فجارك المولاود ونعيما من الرحيام السودود تتهادى في محفال التمجيد أربعا في انسجام عقد نضيد والمحملي في الغيرب نحم سعود رائعسات في المسوكب المشهود فى نهـــوص ووحـدة وصمود حافيلا بالمنسى . فهي مين مزيد ، اسرقى مضطط ممسدود يتبارون في البناء العتيد ام يريدون معبرا للخلصود ؟ واعتصام بما لهم من جهود وهم البدر في حماهما الوطيد

حادي العام هاتها من بعيسد وابعث البشريات في كل قلب واحسد بالعسرب للمعالى حداء ويقسود الشبسساب للعمسل الاسمى واتسل من عالسم التطسور آيسا وامسلا الكسون رحمة واخساء أيها العام مرحبا بك سمحا خاتم الالف والمئيان تباعا بينها النير المعالم شرقا والعديهم النظيهر في منجهزات تتغمنى بسه الربوع مضيسا وتسرى فيسه طالعسا يتسراءى وتباهى بسه العروبسة دعمسا والجنبود الشجعان في كبل صوب هل يريدون للسماء سبيلا ؟ انهم اقوياء قموة عسزم يبتغيون الحياة هالسة مجسد

ابتهاجسسا بسعينسا الممسسود في مسسراع الوجسود دون حدود فى اتحساد العروبسسة المنشبود ومجسسالا للسسسؤدد المرصود كالمدرارى بيس الليسالى السود من حقسول التصنيسع والتشييد بالمساريع في القرى في البيد وتعاطيك صادقات العهارد ما ، وحرصيا عبلى المهم الاكيد سباقسا الى المسرام البعيسد للبط ولات للفددي للصحود مخلصيات في كدحهن المفيسيد لمون جمودا بصالحمات الجهود فيمشى بكسل درب رشيسد من صميم الاسمالم والتوحيد للمبسادي وللصسسراط العميد أخلص العامليسسن للتجديسد كسسن صسرح للمكرمسات فريد نعسم أم المساول المنديسد بحنسان ألامومسة المعهسود ومثروى عواطه التمجيد بهوى مسوطن الابسساة الصيد فى بناء المستقبال الموعسود ق كشموق المتيم المعمموداً في مطاوي الايسام جد وحيد فسا بعون من الحكيم المجيد ثمسرات الابسداع والتجسويد

ليعسم الرخسا وتعلو الاغاريد أيهسا العسام قد دفعنا خطانا وبدانسا نبنى وللعسزم حسساد نتلقى من كسل عام حليفا ننشد الخيسر للجميع ونسرى ونسوالي الكفساح في أي حقسل فامش يا عهد بيننسا مستهاما تتقساضى منك الجسزائس عهدا لتكسونن في الطليعسة اقسدا لتكونن قسدوة في مساعبها برجيان سنيسوا المكأرم غسرا ونسساء احبب بهن نسساء يتنسافسسسن في الصسلاح فلا يسأ وشبساب تسمسو بسه الهمسم العليا وينساديسه للمسروءة مسسوت يتصرى مجسد البسلاد وفيسا يتسولى نمدا الجسزائسر منسسه وتسرى فيسه مسن ينسحي ويعسلي يا شبسابا أن الجسزائسس أم فاطعها تنسل رضساها وتحطى واجعلنها حبيبة القلب الروح واعمل الخيس ما استطبت فخورا أنت نجسم يضيء ليس سسرانا تتســامي الانظار نحوك في شو لا تقصير فللجيزائيسر دور فاخطها خطوة العمالييق محفو وازرع العلم في السديسار لتجني

وصنها بكسل باس شديسد كازدهاء الربيسع بين النجود ذلك الشهـــم في الرعيــ الفقيد وشعبت بسبه قبسور الجسدود وفي الحسسر في ظللان البنسود مسرء سمع الفضسا ومرء الوجود بين سياح الفدى كقصف الرعود حررتها سن نلسة وجمسود جعب الجيش قلعية من حديد مستعسادا منغمسا كالنشيسد تبسغى عنساق كسسن شهيسد حفسلات الاعسراس ليلسة عيسد زلسفى للخسالسيق المعبسود وسنم وا بسعيك الممسود من عهسود الاحسرار دون قيسود ليى وللعسر والسرقي السيديسد وسيسلامينا وروضينه للسورود ونجليسه في قشيسب البسرود ك ويحسدو خطساك بالتأييسد بك المسوج في الخضيم المريد لتفوري مشكورة أو تسودي للمعسالي : يفوق كل رصيد البليدة في عرة محرم 1400

وابن حصنا للاشتراكية الفضيلي وابعثنها شعبيسة مزدهساة وارع حسسق الشهيد في كل ذكري من تغنت بسه البطائسة والدور واستكسانت له المعسارك في القر وغسدا صيته العظيم يدوى كان للشعب صيحات تتعالى وغسزت أيسة الجهساد نفوسسا رددتها المظاهسارات شعسارا وتلتهيا الاوانس الحسور وردا وارتقت بالارواح للمسلا العلبوي وغسدا للشهيسد حفلا يضاهي وتصافى الجميع في خدمة الواجب طبت يسا شعب عنصسرا وخصسالا ايها العام خاد علينا عهودا أن نظيل الحمياة للوطن الغيا نعمسر الارض كالفراديس أمنسا ونصيون الاستلام من كسل ضيم يا بالدى آمنت بالغيب يرعا يسا بسلادي وانت أنست اذا اشتد فالكفساح الكفساح في كسل صوب وستبقيسن ما بقيت رصيسدا

Accession Namber.
169098
Date 11.94

سیصدر قریبا کتاب:



\_ في مجلدين \_

